
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 16

Artikel: Revue critique : le montanisme et l'inspiration : à propos du livre de M.
de Labriolle

Autor: Lombard, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE CRITIQUE

LE MONTANISME ET L'INSPIRATION

A propos du livre de M. de Labriolle.

Mysticisme et hérésie ne sont pas. au point de vue de la

tradition catholicpie, deux choses cjui aillent nécessairement de

pair. L'Eglise a décerné à de grands extatiques, en les canonisant,
le [dus solennel brevet d'orthodoxie. Mais le sentiment d'une
»perception directe el privilégiée du divin a souvent favorisé
une attitude de résistance à l'égard des pouvoirs ecclésiastiques.
D'ailleurs, les revendications d'autonomie fondées sur ces hautes

prérogatives spirituelles ne tendent pas toujours à justifier des

écarts doctrinaux. S'il y a fies mystiques émancipés, cjui, forts
des révélations qu'ils reçoivent, croient pouvoir rejeter toute
règle de foi. quelques-uns même toute règle de mœurs, il y a

aussi des mystiques rigoristes et réactionnaires, aux yeux de qui
l'autorité religieuse a le tort de laisser s'altérer l'intégrité du
dogme ou la sévérité de la discipline se relâcher. Leur reproche-
t-on d'innover eux-mêmes Nouveauté louable, répondent-ils.
que de suivre jusqu'au bout la logique des jirineipes anciens!

Le protestantisme comme le catholicisme a eu maintes fois à

se défendre contre les visées subversives de certains illuminés.
traditionnalistes avec intempérance. C'est là un phénomène qui
se reproduit d'époepie en époque, dans les milieux historiques
les plus divers. De proportions et de durée fort inégales, ces



I.E MONTANISME ET L INSPIRATION a 79

crises présentent une remarq stable uniformité de* type. Elles
accusent toutes le même effort passionné de régression. La plus
proche des origines chrétiennes, la plus importante par les suites
de la réaction qu'elle provoqua dans l'Eglise, est celle qui débuta
entre ie milieu et la fin du second siècle et qui doit son nom au
Phrygi e n Montan.

L'histoire du montanisme nous est. connue* presque exclusivement

par l'intermédiaire d'écrivains hostiles à ce mouvement
religieux. Los notices assez étendues cjui s'y rapportent dans
Eusèbe et dans Epiphane valent surtout par les emprunts qu'elles
font à d'autres écrits, peu éloignés ceux-ci des débuts de la crise.
Ce sont des pièces de controverse, où l'adversaire n'est cité cjue

pour les besoins de la réfutation. Pourtant, à travers cette
polémique non déguisée, la physionomie caractéristique de l'hérésie
se dessine assez nettement. D'Origène et d'Hippolyte de Rome à

saint Jérôme et à saint Augustin, l'antipathie des docteurs de

l'Eglise à l'endroit de Montan et de sa secte s'exprime tantôt en
allusions réprobatrices, tantôt en réquisitoires plus ou moins

développés. Seul Tertullien. à peu près contemporain des
polémistes cités par Eusèbe, se range du côté de la ee nouvelle
prophétie ». On ne doit pas ie tenir pour un représentant parfait de

la pensée montaniste primitive. Il n'était pas homme à s'assimiler
les thèses importées de Phrygie dans l'Occident chrétien, sans
les interpréter à sa façon et les marquer de son empreinte. Son

témoignage n'en est pas moins d'un singulier prix par l'éclat
avec lequel il s'oppose aux sévères jugements de la théologie
ecclésiastique.

Tous les ouvrages modernes relatifs aux croyances et aux mœurs
de l'antiquité chrétienne font au mouvement montaniste la place

qu'il mérite. Les grandes histoires de l'Eglise. — celle, par
exemple, de Mgr. Duchesne (i). — y consacrent des chapitres
importants. Renan en a parlé dans des pages lumineuses, cpioi-

que contestables sur certains points (a). Et naturellement, la
ce bibliographie de la matière » apparaît fort riche si l'on y ins-

(i) L. Duchesne, Histoire ancienne de l'Eglise (Paris, i<)ot>), t. I, p. 370-

284.

(2) K. Rknan, Marc-Aurèle (Paris, 1882). p. 207-248.



2ÖO EMILE LOMBARI)

crii tous les travaux qui touchent de près ou de loin au montanisme.

Mais elle ne comprenait jusqu'à présent qu'un assez petit
nombre de monographies (ï). li appartenait à un humaniste
français. M. Pierre de Labriollc, professeur à l'Université de

Fribourg. d'approfondir ce sujet tout, à nouveau et de le traiter
avec une ampleur digne de l'intérêt qui s'y attache (a). Son
travail, présenté comme thèse de doctorat à la Faculté des lettres
de l'Université cie Paris, se compose de deux volumes bibliogra-
phiquernenl indépendants. L'un, fort cossu déjà, quoique il
représente ce qu'on appelle la ee petite thèse », contient l'inventaire
critique «les textes et les textes eux-mêmes accompagnés de leur
traduction. L'aulre. qui compte plus de six cents pages, est

rempli par l'examen des hypothèses historiques et par l'exposé
systématique des faits.

Cette œuvre capitale a de cpioi attirer à la t'ois les esprits
curieux de reconstitutions erudites et ceux que la psychologie
des manifestations religieuses intéresse par-dessus tout. Elle

apporte à l'étude de l'inspiration prophétique une contribution
de la plus haute importance. C'est à ce point de. vue spécialement

que nous nous occuperons ici du montanisme. Mais la
question de la prophétie joue un rôle si essentiel dans l'ensemble
de îa question montaniste qu'il ne sera pas hors de propos de

récapituler d'abord les faits principaux de l'histoire de la crise,
à l'aide des documents cpie M. de Labriolle collationne pour la

plus grande commodité de ses lecteurs.

I

C'est vers i^a que l'agitation débuta (3). L'auteur catholique
inconnu auquel Eusèbe emprunte ses plus amples références fait
le récit suivant :

(ï) V citer parmi les plus notables : Schwkglbk, Der Montanismus und
die christliche Kirche des zweiten Jahrhunderts (Tübingen, 1841) ; —
db Soyrbs, Montanism and the primitive Church (London, 1878); — et
surtout Bonwetsch, Die Geschichte des Montanismus (Erlangen, 1881).

(2) P. du Labriolle, Les sources de l'histoire du montanisme (Collectanea
Friburgensia, nouvelle série, fase, xv), Fribourg et Paris, i()i3. — La crise
montaniste, Paris, igi3. C'est à ee second ouvrage que nous renvoyons par
la simple indication du chiffre de la page.

(3) Sur la chronologie du montanisme primitif, v. l'Appendice.p. 56ç)e.t suiv.



I.E MONTANISME ET L'INSPIRATION '*8l

« fl existe à ce qu'on dit eu Mysie, près de la frontière phrygienne,
un bourg- appelé Ardabau. Cesi là, paraît-il, cpie sous Grains
proconsul d'Asie, un de ceux qui avaient nouvellement embrassé ia foi, le
nommé Montan, ouvrit l'accès de son àme à l'Adversaire par l'envie,
démesurée qu'il avait d'occuper le premier rang. Hanté par un Esprit,
il fut en proie soudain à une sorte de possession et de fausse i*xlase,
il se mit à parler dans des transports, à assembler des mots étranges,
à prophétiser d'une manière contraire à la tradition et à l'usage
régulièrement élabii dans l'Eglise dès les premiers temps. » (ï)

Suit la description de l'effet produit sur les chrétiens de la

contrée. Les uns. jugeant epu'ils avaient affaire u un énergumène,
à un homme possédé du demon, ie désavouaient et s'efforçaient
de lui imposer silence, tandis que les autres, gagnés par cette
exaltation et persuadés qu'il s'agissait d'une inspiration divine,
accueillaient ia parole du nouveau prophète avec un enthousiasme

impossible à réfréner. Bientôt Montan eut deux acolytes
féminins, les prophetesses Prisca (ou Priscilla) el Maximilla,
dont les noms sont intimement mêlés à l'histoire du montanisme

primitif. Leur entrée en scène nous est décrite en ces termes :

ec Le diable suscita deux femmes et les remplit de l'Esprit, de

mensonge, en sorte qu'elles se mirent à tenir un langage insane,
intempestif et anormal, tout comme le susdit personnage. » (a)

Ces lignes, et celles que nous avons citées précédemment,
indiquent bien quel sera le ton de la polémique dirigée contre
l'hérésiarque et ses partisans. L'écrivain ecclésiastique ne veut voir
dans ce prophète epi'un faux-prophète ; et. il entend par là non

pas ce que nous appellerions un simulateur, mais un homme
devenu le jouet d'une inspiration diabolique. C'est aussi l'ennemi
des âmes, le Malin, cpii possède et inspire les compagnes de

Montan ; c'est lui encore qui trouble l'entendement des malheureux

cpie le prestige de la fausse prophétie entraîne à leur perte.
Chez les uns comme chez les autres, l'égarement de la pensée
n'est d'ailleurs que la conséquence d'une attitude morale vicieuse
sans laquelle le diable n'aurait pu les abuser. Moralement
coupables, puis intellectuellement égarés : telle est la loi à laquelle*

(i) Eusèbe, H. E., v, 16, 7. — Nous profilons de l'excellente traduction
de M. de Labriolle, sans toujours nous y attacher textuellement.

(2) Eus., H. E., y, 16. 9.



y8a EMILE LOMBARD

l'auteur catholique s'efforce de ramener le cas tie Montan et des

premiers montanistes. ee Le faux prophète, dit-il. commence par
une déraison volontaire, pour sombrer ensuite dans un involontaire

délire. » (i)
11 est dans la logique de cette, thèse d'admettre que les

inspirations de source impure se distinguent des autres par des

signes aisément reconnaissables. D'après l'Anonyme, le caractère

même des vaticinations de Montan aurait dû les rendre
suspectes à tous les croyants de bon sens et de bonne foi. C'est

une question de savoir s'il existait avant la crise montaniste un
type quasi-officiel de prophétie, auquel on pût se référer dans
les cas douteux. Mais ee doit être un bon renseignement que la
mention des commentaires contradictoires epii accueillent, l'apparition

des novateurs de Phrygie : ces gens sont inspirés — ces

gens sont possédés. On a là deux traductions du même fait
psychologicpie. Il s'agit d'un état dans lequel le sujet qui parle
ne semble plus être l'auteur responsable de ses paroles, mais
l'instrument passif d'une volonté étrangère.

De la personnalité de Montan, nous savons fort peu de chose.
On a profité de cette pénurie de renseignements pour élever des
doutes sur son existence historique. Procédé auquel bien d'autres

initiateurs religieux ont été soumis Dans cette hypothèse.
Prisca et Maximilla, passées elles aussi à l'état d'abstractions,
auraient formé avec leur compagnon une sorte de trinité, symbole

des vues théologiques de la secte. M. de Labriolle a raison
de ne mentionner que pour mémoire ces ingénieuses tentatives
de volatilisation, cpui se heurtent déjà au terme même de montanistes.

Que signifie cette dénomination, si elle n'est pas dérivée
du nom de Montan, si c'est au contraire sur le nom de l'hérésie

que celui de l'hérésiarque a été forgé Il faudrait ie dire, et on
ne le peut. Au surplus, la lecture des documents contemporains
est convaincante. Les adversaires de l'hérésie ont eu dsvant eux
un hérésiarque en chair et en os, et ses compagnes n'étaient pas
non plus des fantômes, ec Grand eût été l'étonnement des

évêques d'Asie, si on avait voulu leur persuader que ces femmes,
dont ils contrecarraient si énergiquement la propagande dange-

(i) Eus., H. E., v, 17, a.



LE MONTANISME ET L'INSPIRATION a83

reuse, n'étaient que de fuyantes représentations du Logos et du
Pneuma » (i)

Au elire de l'Anonyme. Montan était un converti de date

récente ciuand il commença à prophétiser. Bidyme d'Alexandrie
prétend qu'avant sa conversion il était ec prêtre d'une idole » (2).
Un écrit polémietue du ive siècle, intitulé Discussion entre un
orthodoxe et un montaniste, fournit une indication plus
précise. Montan y est appelé ee prêtre d'Apollon » (3). Mais on peut
se demander si cette indication est exacte, et si ce n'est pas
Cybèle, la grande divinité phrygienne, que le futur chef du
montanisme aurait servie avant de devenir chrétien.

Le culte de Cybèle, comme celui du dieu thrace Dionysos,
comportait des scènes de délire rituel dont l'équivalent existe
chez les demi-civilisés de notre époijue. Les documents de

l'ethnographie viennent illustrer les descriptions bien connues

que font les auteurs anciens de ces orgies célébrées à la lueur
des torches, aux sons monotones des flûtes, et dans un grand
fracas rythmique de cymbales, de crotales et de tyiupanons (4).
Les participants, en qui revivait l'enthousiasme des légendaires
corybantes. se démenaient avec frénésie en poussant des hurlements

inhumains. Devenus insensibles à la douleur, ou trouvant
une volupté dans la douleur même, ils se tailladaient comme ie
font les derviches et allaient jusqu'à consommer le sacrifice qui
les associait au sort du compagnon de la déesse, Attis, le dieu
mutilé (5). Il est remarquable que saint Jérôme flétrisse Montan
d'une épithète où l'on peut voir, en la prenant à la lettre, une
allusion à ce rite sanglant. (6)

Apollon n'exigeait rien de tel de ses prêtres. Mais il était le

patron des devins et des pythonisses. Son culte s'était pénétré
d'éléments orgiastiques sous l'influence de celui de Bacchus. La
divination par l'extase, primitivement étrangère à la mantique

(1) P. 23.

(a) Didyme, YlepiTpiarioc, ni, /p- (Sources, p. 160.)

(3) Movraviaroi) xai 'OpSoSoïov AtàXsçtç (Sources, p. ioli),
(4) Voir en particulier Strabon, x, 469-471,

(5) Sur le culte de Cybèle et d'Attis en Asie-Mineure, voir Dictionnaire
des antiquités grecques et romaines, pubi, sous la direction de Daremberg
et Saglio, t. i, 2, p. 1682 et suiv.

(6) Jérôme, Epist. xia, ad Marcellam, 4 (abscisus et semivir).



284 KMII.K LOMBARD

apollinienne. en était devenu le procédé le [dus eu vogue (i). La
Pythie ressemblait à une Mènade dans l'agitation de son délire
propice aux réponses du dieu. Prêtre d'Apollon ou prêtre de

Cybèle. Montai: aurait été dans de bonnes conditions pour s'initier,

dès avant son entrée dans l'Eglise, au verbo-automatisme
des diseurs d'oracles, il ne faut toutefois pas s'exagérer l'importance

du renseignement, ni s'en prévaloir pour affirmer le caractère

spécifiquement phrygien du montanisme. Ce mouvement sans
doute a gardé quelque chose de la mysticité ardente et naïve d'une
contrée où les cultes extatiques avaient toujours fleuri. Mais

nous croyons avec M. de Labriolle cpie la part des facteurs
locaux doit être tenue pour secondaire dans des phénomènes
dont l'analogie se retrouve en tant de lieux et de milieux
divers, (a)

Comme chef et organisateur religieux, Montan déploya une,

activité qui dut être considérable. Apollonius, un de ses adversaires,

le rend responsable de toutes les innovations delà secte (3).
Ses oracles, réunis en recueil, et peut-être certains opuscules de

sa composition, circulaient pour l'édification des fidèles. Tout
nous porte à voir en lui un de ces mystiques dont les intuitions
de visionnaires s'allient à un sens très pratique des nécessités
de l'action. Il eut. outre Prisca et Maximilla, plusieurs collaborateurs

de marque : Théodote, premier caissier de la communauté,

Alcibiade, Alexandre. Thémison... Les noms de ces hommes

sont souvent cités à côté du sien. Ce furent mieux que des

comparses. Mais sans lui rien ne s'explique ; dans les milieux
gagnés à l'hérésie naissante, son prestige n'eut pas de rival.

Montan et les premiers montanistes ont été copieusement
diffamés par les hérésiologues postérieurs. Il est d'autant plus
significatif que les hommes d'Eglise ejui combattirent le montanisme

à ses débuts se soient abstenus d'incriminer les mœurs
des nouveaux prophètes. On en peut conclure qu'à cet égare!, du
moins ceux-ci n'étaient guère vulnérables. Par contre, nous
l'avons vu. l'Anonyme s'applique à faire passer le néophyte d'Ar-
dabau [iour un homme que son ambition aurait perdu. Apollo-

(1) Voir Rohdb, Psyche, 5. und 6. Anil. (Tübingen, 1910), n, p. 5G et suiv.
(2) P. 1 et 175, note.
(3) Eus., H. F,., v, 18, 2.



LE MONTANISME ET L'lNSPmATÏOîf 285

nius (i) l'accuse, lui et tout son état-major, d'orgueil, d'un amour
immodéré de la parure, de cupidité. Montan avait fondé une
caisse de propagande. c{u'alimentaient les dons volontaires de

ses partisans. L'écrivain orthodoxe s'empare de ce fait et y voit,
la preuve d'une monstrueuse exploitation de la veuve et de

l'orphelin. Il se montre particulièrement sévère à l'égard de Thé-
mison et d'Alexandre. Le premier, emprisonné pour le nom de

Christ, se serait débarrassé de ses chaînes à prix d'argent. Le
second aurait eu maille à partir avec l'autorité romaine, non
comme martyr, mais comme voleur. Et Apollonius renvoie aux
archives de la province d'Asie ceux qui voudraient être renseignés

sur cette affaire. Faute d'avoir ces dossiers à notre
disposition, nous sommes hors d'état de nous prononcer entre Alexandre

et son accusateur. Il a pu y avoir de mauvais chrétiens et
de tristes sires dans l'entourage de Montan. Mais nul n'accueillera

sans les plus expresses réserves les allégations d'un
polémiste si visiblement désireux de faire tomber ces prophètes à la
prédication austère sous le coup de la parole : ce Vous les
reconnaîtrez à leurs fruits. » (a)

Au sujet de la mort de Montan, dont nous ignorons la date,
des bruits coururent, que l'Anonyme d'Eusèbe rapporte sans
toutefois s'en porter garant (3). On disait savoir que l'hérésiarque
s'était pendu, et que Maximilla avait péri de la même manière,
quoique en un autre temps. Cette histoire est manifestement
inspirée par le désir d'assimiler la fin de Montan l'hérétique à

celle du traître Judas. On ajoutait que Théodote était venu
s'écraser sur le sol au cours d'une extase, après avoir été

diaboliquement soulevé dans les airs. Ce prodige de lévitation est
mentionné assez souvent dans l'hagiographie. On le signale aussi

parmi les faux miracies dus à l'artifice de Satan. Ici l'intention
est évidemment d'obtenir un parallèle entre le cas de Théodote
et celui de Simon le magicien, que la légende fait choir devant
Néron dans des circonstances analogues. Attribuer une mort
violente et si possible infâme aux gens dénoncés comme ennemis

de la foi est un procédé non moins constant, dans l'histoire

des polémiques religieuses, que celui qui consiste à noircir

(i) Eus., H. E., v, 18, 2-9.

(2) Matth. vu, 10-20.

(3) Eus., H. E., v, 16, i3-i5.

19



286 EMILE LOMBAUD

leur vie privée. On ne saurait trop tenir compte, dans le cas

particulier, du désir compréhensible, sinon excusable, de discréditer

en la personne de ses premiers prédicateurs une doctrine
où beaucoup d'âmes pieuses avaient salué l'avènement d'un
christianisme plus sérieux et plus conséquent.

il

Au cours des vingt aimées qui suivirent l'entrée eu scène de

Montan, le mouvement issu de sa prédication enflammée ne
cessa de gagner du terrain. De son vivant déjà, l'agitation partie

d'Ardabau s'était propagée à travers toute la Phrygie. Elle
avait pris pour centre les petites villes de Pépuze et de Tymion.
De là elle se fit sentir dans les contrées voisines, en Lydie, en
Galatie, et jusqu'en Syrie et en Thrace. A la date où écrivait
l'Anonyme, soit vers 192. — treize ou quatorze ans après la

mort de Maximilla, — l'Eglise d'Ancyre était ec tout assourdie par
la fausse prophétie » (1), ce qui prouve que le Réveil phrygien
n'avait rien perdu de son intensité. De bonne heure l'épiscopat
asiate vit un danger dans cette ardente propagande. La lutte
commença oralement. Il y eut d'âpres discussions, parfois
suivies de tentatives d'exorcisme. Puis l'on se mit à polémiser par
écrit, les évêques faisant circuler en réponse aux libelles
montanistes, — car il y en eut, quoique nous n'en ayons pas
conservé un seul, — des opuscules de leur façon. L'intention
première des prophètes n'était nullement de faire un schisme, mais
seulement d'obtenir des Eglises la reconnaissance de leur
mission. Vers la fin du second siècle, il était clair cpie cette ambition

ne se réaliserait pas, du moins pas on Asie-Mineure. Les

disciples de Montan, se voyant en butte à l'hostilité des pouvoirs
ecclésiastiques, avaient adopté une attitude de rébellion. Mais,
enire temps, de nouvelles perspectives s'étaient ouvertes pour
eux du côté de l'Occident.

L'activité du cabotage, la facilité des échanges commerciaux,
qui avaient rendu possible la diffusion du christianisme dans
tout le bassin de la Méditerranée, permirent au montanisme

(1) Eus., H. E., v, 16,4.



LE MONTANISME ET L INSPIRATION 3Ö7

d'étendre au Soin sou champ d'action. En 175 se place un
épisode de son histoire qui se rattache à la fameuse affaire des

martyrs de Lyon (1). Des liens d'origine semblent avoir existé
entre les communautés d'Anatolie et la jeune Eglise gauloise qui
devait porter comme un diadème les noms de Blandine, d'Attale.
de Sanctus, de Marturus et de leurs compagnons. Dans un
intervalle que l'hésitation du légat romain mit clans la série de
leurs supplices, ces héroïques confesseurs, du fond de leur
prison, trouvèrent le temps de s'intéresser à la question qui divisait

l'Asie-Mineure et d'écrire ce qu'ils en pensaient. La lettre
où ils s'expliquaient à cet égard, accompagnée de ia relation
émouvante de leur martyre, fut expédiée par les soins des chrétiens

de Vienne et de Lyon, qui y joignirent l'expression de
leurs propres sentiments sur le point en litige. Eusèbe cite
longuement le récit des souffrances et de la mort des confesseurs

lyonnais. ïl ne reproduit pas leur appréciation relative au
mouvement montaniste, ni le jugement sans doute concordant des

Eglises gauloises, se bornant à qualifier ce dernier de ce pieux et
très orthodoxe » (2). Cela exclut l'hypothèse d'un verdict appro-
batif. Mais il est permis eie supposer cpie si le blâme ne s'était
pas enveloppé de charitables réserves, on en aurait tiré du côté

catholique un parti plus marqué. C'est ee pour la paix des Eglises

». comme le dit Eusèbe, que ces héros de Ja foi travaillaient.
En même temps qu'aux ee frères d'Asie et de Phrygie », les

martyrs de Lyon avaient écrit, aussi au sujet de la question
montaniste. à Eleuthère, évêque de Rome. Les disciples de
Montan déployèrent de grands efforts pour se faire agréer de la
chrétienté romaine. Ils paraissent avoir trouvé bon accueil dans
certains cercles, dont on peut se représenter l'état d'esprit
d'après les rêveries mystico-apocalyptiques du Pasteur d'Hermas.
L'épiscopat lui-même, à un moment donné, ne fut pas loin
d'accorder au prophétisme phrygien cette reconnaissance officielle

que ses adeptes ambitionnaient si ardemment, ee Heure décisive.
où la secte faillit s'intégrer à l'Eglise universelle »(3) Nous
devons à un passage du traité de Tertullien contre Praxéas ie peu

(1) Ens., H. E., v, 1-4.

(2) Eus., H. E., v, 3, 4.

(3) P. 261.



a88 EMILE LOMBARD

cpie nous savons de cette curieuse affaire (i). Praxéas était de

l'hérésie dite patripassienne, cjui faisait participer Dieu le Père

aux souffrances de la croix. Se trouvant à Rome au moment où

un pape avait signé une déclaration favorable à la nouvelle
prophétie, il réussit par ses instances à obtenir le retrait de fa

pièce, en cjuestion. On ne sait au juste qui était ce pape. D'aucuns

pensent qu'il s'agit d'Eleuthère. M. de Labriolle (2) opte

pour Zéphyrin, qui occupa la chaire de saint Pierre dans les
années 198 à 21^ (ou 199 à 218). Pendant un temps le montanisme

romain eut pour chef et défenseur un nommé Proclus,
dont le talent, la piété, l'orthodoxie éprouvée, contribuèrent
sans doute beaucoup à rendre l'autorité ecclésiastique hésitante
dans sa condamnation. Cependant il semble bien qu'à partir du
moment où l'évêque influencé par Praxéas retira son appui à la
cause montaniste, celle-ci ait perdu toute chance sérieuse de

l'emporter à Rome.
Mais c'est à Carthage, en la personne de Tertullien. que la

prédication phrygienne fit sa plus illustre recrue. On voit bien
ce qui aurait pu le détourner du montanisme : ses préjugés
d'intellectuel, peu enclin à recevoir des mots d'ordre de cette
lointaine Phrygie, dont les habitants passaient pour crédules et
bornés ; sa méfiance d'homme d'Eglise à l'égard de toute
dissidence ; son anti-féminisme enfin. Mais de puissantes attirances
devaient prévaloir chez lui sur ces motifs d'éloignement. Epris
de rigueur et de réglementation en toute chose, il ne pouvait
epi'apprécier la sévérité de la discipline montaniste. ec Juriste
passionné », avide de certitude dûment authentiquée, il trouvait
dans les oracles des prophètes un code vivant, capable de
suppléer aux lacunes de l'Ecriture. Quant au rôle si en vue de

Prisca et de Maximilla dans la secte, cet ennemi des femmes ne
s'en offusqua point. On connaît l'ardeur de son ascétisme, héritier

des passions de sa jeunesse orageuse, et l'âpre plaisir qu'il
prend à humilier le sexe tentateur. Avec une insistance cjui nous
paraît choquante, il évoque le cortège des misères féminines, tes

disgrâces physiques de la maternité. Il veut cjue la moitié du

genre humain sur qui pèse héréditairement la responsabilité de

(1) Tert., adv Prax., 1.

(2) P. 267 et suiv.



LE MONTANISME ET 1,'lNSPIHATlOlN uSi)

la chute gémisse dans le sentiment de sa servitude expiatrice,
au lieu de cultiver la séduction de ses fallacieux attraits. Mais
le ressentiment pieux se mue derechef en mystique tendresse.

quand une parole féminine se fait entendre où vibre* la plénitude
de l'Esprit saint. Eu Maximilla, en Prisca ce la sainte prophé-
tesse » (i), Tertullien saluait l'Eve affranchie et purifiée, prêtant
sa voix à la proclamation des sentences divines contre les faux
chrétiens demeurés charnels. La sainteté manifestée par celles

que la nature avait armées pour faire tomber l'homme dans le

péché On comprend qu'à la contemplation de ce miracle de la

grâce, son âme de pénitent, meurtrie encore des anciennes chutes,

ait goûté la félicité d'un apaisement. Nulle part il ne désavoue

les passages de ses premiers écrits qui renchérissaient sur
l'injonction de saint Paul : ee Que les femmes gardent le silence
dans les assemblées » (2). Mais il lui est facile d'invoquer, comme
impliquant une exception en faveur des notoires inspirées.
ie texte où l'apôtre interdit à la femme de prophétiser sans
voile (3). Le même argument avait servi aux montanistes orientaux,

qui s'étaient autorisés également de l'exemple des filles de

Philippe et de celui d'une plus récente prophétesse. Ammia de

Philadelphie. (4)
Nous savons qu'à un moment donné Tertullien et ses partisans

se détachèrent de l'Eglise (5). Cette sécession fut durable. Saint

Augustin nous apprend que les montanistes carthaginois ou
Tertullianistes, formaient encore île son temps une congrégation
séparée, dont il obtint d'ailleurs le retour au bercail (6). Depuis
lors, en Occident du moins, l'histoire de la secte n'est faite que
de précaires survivances, attestées par les documents orthodoxes
qui mentionnent les montanistes (appelés aussi Phrygiens ou
Phrygaste's, Cataphrygiens, Pépuzites, Priscillianistes. etc.) parmi

(1) Tert., de Exhort, cast., to.

(2) ï Cor. jsiv, 34.

(3) 1 Cor. xi, 5, i3. — Ci". Tert., adv. Marc, v, 8.

(4) Eus., H. E., x, 17, 2-4.

(5) Tert., adv. Prax., 1 (à propos de l'affaire de Rome et du retrait delà
pièce favorable aux montanistes): Et nos quidem posteci agnitio Paracleti
atque defensio disjunxil a Psychicis.

(6) Aug., de Tirer., i.xxxvi.



2Ç*0 EMILE LOMBARD

les hérétiques épie l'Eglise combat (ï). En 4°7 ds furent atteints

par uae loi de l'empereur Honorius, qui mettait l'hérésie au

rang des crimes d'Etat. Ce fut probablement le coup de mort
du montanisme occidental.

Dans son pays d'origine, la dissidence phrygienne se maintint
plus longtemps. Retranchés de la communion de l'Eglise, les
montanistes orientaux s'organisèrent selon leurs vues propres.
Ils eurent leur hiérarchie à eux. où. les évêques n'occupaient que
le troisième rang (2). Si l'on en croit Epiphane, ils admettaient
les femmes dans leur clergé (3). Ils avaient des usages
ecclésiastiques particuliers et un calendrier distinct ; la fête de

Pâques, chez eux. tombait sur une autre date que chez les
orthodoxes. lis baptisaient les morts. — rite à ne pas confondre
avec le baptême pour les morts dont parle saint Paul. Leur
culte comportait des cérémonies étranges, que Renan compare,
d'après la description d'Epiphane. à certaines scènes du revivalism

e américain (4). Sept vierges vêtues de blanc, portant des

torches, apparaissaient dans l'assemblée, tels des esprits
visiteurs. S'abandonnant à t'enthousiasme, elles prophétisaient et
se lamentaient sur les péchés du monde, avec des gestes et des

pleurs auxcpiels s'associaient les assistants. (5)
Naturellement, la malveillance des gens du dehors n'épargnait

pas ces conventicules de sectaires, qui prenaient plaisir à se

singulariser. On les accusa de célébrer d'horribles mystères, de

percer à coups d'aiguilles de petits enfants dont ie sang, mêlé à

de la farine, élevait servir à leurs communions. C'est la classique
inculpation de meurtre rituel, dont on sait le rôle dans l'histoire
des persécutions. Eue avait été exploitée auprès des autorités
païennes contre les chrétiens, et il est triste cjue des chrétiens
se soient trouvés pour la rejeter sur les inoffensifs illuminés de

Phrygie. Tous les écrivains ecclésiastiques, pourtant, ne l'accueil-

(1) Une confusion Semble s'être produite entre les partisans de Priscilla
et ceux de Prisciilien.

(2) Après les patriarches et ceux qu'ils appelaient y.ovjuvoi (Jérôme,
Epist. xLi, ad Marcellam, 3). Voir la longue discussion consacrée par M. de

Labriolle à la signification de. ce terme, p. 4<)f> et suiv.

(3) Epiph., Llavàpiov, xLix, 2.

(4) Renan, Marc-Aurèle, p. 217.

5) Epiph., loc. cit.



LE MONTAA'ISME ET LTXSPIUATIOX

lent pas sans réserves. Saint Jérôme, qui n'est pas tendre pour
les hérétiques, déclare honnêtement qu'il préfère ne pas croire
à ces histoires de sang. (ï)

Au reste, la note d'hérésie suffisait pour cpie le montanisme
hit traité sans ménagement. Le concile d'ïconium, en 23o,

prononça l'invalidité du baptême montaniste. Il y eut encore dans

la suite des divergences à ce sujet. Mais à partir du ive siècle,
la situation se dessine, ee Fixée désormais, la procédure catholique

implosera constamment au montanisme, en matière baptismale,

la clause des sectes les moins favorisées » (a). Pour être

réintégré dans la communion de l'Eglise, un Phrygien, même

investi des plus hautes charges sacerdotales, devra être instruit
et baptisé comme s'il sortait du paganisme. Et encore sonl-ce là
des armes spirituelles. Mais le moment vint, en Orient comme
en Occident, où l'Etat devenu chrétien crut devoir sévir contre
les hétérodoxes. Constantin en 33i. puis Arcadius, Théodose II,
Justinien. rivalisèrent dédits et de lois pour rendre la vie

impossible aux communautés dissidentes, et les montanistes
furent parmi les plus durement frappés. Privés de leurs biens,

proscrits, traqués de refuge en refuge, ils résistèrent avec ténacité,

puisque leur persistance est signalée jusqu'au ix<! siècle, et

ne disparurent pas sans étonner leurs persécuteurs par des actes
de désespoir héroïque, comme de s'enfermer dans leurs églises
et d'y mettre le feu.

m

Telles nous apparaissent, en abrégé, les destinées extérieures
de ia secte. C'est à son origine qu'il convient maintenant de

remonter, si nous voulons répondre à cette question : Quelle est
la vraie signification de la crise montaniste Dans le message

que Montan apportait à l'Eglise, cpi'y avait-il qui fût pour elle

un danger
Les croyances du montanisme primitif doivent être cherchées

avant tout dans les oracles de Montan, de Prisca et de Maximilla.

Un certain nombre de ces sentences nous ont été conser-

(i) Jérôme, Epist., xm, 4-

(s) P. 528.



292 EMILE LOMBARD

vées soit par Tertullien. qui les commente avec respect, soit par
Epiphane et les autres écrivains catholiques, qui les réfutent
avec passion (1). Elles étaient pour la plupart prononcées en
extase, ce qui donne à croire que les assistants se chargeaient
de les consigner. En les rapprochant des renseignements fournis
par les plus anciens polémistes, on acquiert une vue fragmentaire,

mais assez nette, de ce cpi'enseignaient les prophètes de

Phrygie.
Sur tous les articles fondamentaux, ils maintenaient intacte la

règle de foi de l'Eglise. C'est eu vain cju'on leur a reproché de

prendre des libertés à l'égard du dogme. Il est possible que. dans
la suite, les opinions de. certains disciples de Montan aient subi
la contamination tie telle ou telle hérésie théologique. En ce qui
concerne Montan lui-même et ses premiers collaborateurs, le

grief est mal fondé. Ils étaient non pas seulement étrangers,
mais délibérément hostiles aux spéculations des gnostiques. qui
sophisticjuaient l'Ecriture, écartaient le Christ historique, et
substituaient une cosmogonie fumeuse au sobre drame de la
Création et de la Rédemption. Leurs idées sur la Trinité, sui' la
résurrection de la chair, et autres thèmes favoris de la controverse,

n'avaient rien que de strictement orthodoxe, ee Ce qui
frappe dans toute cette période primitive de ia secte, dit très
bien M. de Labriolle, c'est l'esprit nettement traditionnaliste
dont les partisans des prophètes, et les prophètes eux-mêmes,
étaient animés» (2). Les motifs de l'opposition cpie le montanisme
rencontra de la part des pouvoirs eeclésiasticpies doivent donc
être cherchés ailleurs. Pourtant, dans la vivacité même de cet
attachement au passé, on sent percer la pointe agressive d'une

critique dirigée contre l'ordre religieux existant.
Il est aisé de comprendre en e[uoi la foi chrétienne pouvait

paraître déchue de son originelle ferveur. L'attente du retour de

Christ s'était affaiblie. L'Eglise avait dû se faire à fa nécessité
de durer. Déjà saint Paul, en prévision d'un ajournement de la
grande échéance, s'était mis à organiser les concjuêtes de son
apostolat. Au second siècle, les mesures de rigueur prises çà et

(1) M. de Labriolle en compte dix-neuf, en faisant rentrer dans sa liste
trois textes apocryphes ou douteux et un autre qui n'a pas à proprement
parler le caractère d'un oracle.

(2) P. 12?.



LE MONTANISME ET L1XSPIIÌATION 2Ç)3

là contre les chrétiens par l'autorité impériale n'avaient pas
empêché l'Eglise d'accroître ses ressources, de fortifier sa hiérarchie,

de développer son administration, enfin d'acquérir toute la

stabilité extérieure des institutions appelées à compter avec les

perspectives d'un long avenir. Cependant la préoccupation des

choses finales n'était qu'endormie et non supprimée, beaucoup
gardaient la nostalgie eie ce bouleversement dont l'annonce avait
tenu tant de place dans les exhortations des premiers disciples
comme dans celles de Jésus. De nos jours encore, pour certaines
âmes ardentes, la vieille espérance apocalyptique demeure le

grand ressort de la piété. La plupart des sectes cpie nous voyons
à l'œuvre s'efforcent d'attiser cette flamme dans les milieux où
elle languit. Tous les Réveils ont pour devise : Le Seigneur
vient. Et chaque* ibis qu'une calamité fond sur l'espèce humaine,
il se trouve des exégètes à l'imagination obstinée pour y montrer

l'accomplissement ou le prélude de ce qu'ont prédit Daniel
et le voyant, de Patmos.

Les esprits de cette famille accueillirent le montanisme avec
enthousiasme. Car il remettait la question messianique au
premier plan. De nouveau la venue du Fils de l'homme était
attendue comme imminente. De nouveau l'on goûtait la volupté
d'effroi que respirent les apocalypses juives, toutes pleines de

la subversion du monde et des jugements terribles du Seigneur.
Maximilla, ayant survécu à Priscilla sa compagne, disait en
manière de testament : Après moi il n'y aura pins de prophé-
tesse ; ce sera lu fin de lout (ï). Ainsi la communauté montaniste

était tenue dans l'idée qu'elle avait pris naissance au seuil
même du millénium. Priscilla, ou une prophétesse plus tardive
du nom de Quintilla (Epiphane hésite entre les deux attributions)
se trouvait à Pépuze, quand elle, fit le rêve que voici: Le Christ.
dit-elle, vint à moi sous l'apparence d'une femme, vêtu d'une
robe éclatante. Il m'infusa la sagesse et me révéla que ce lieu-
ci est saint, et que c'est là que la nouvelle Jérusalem descendra
du ciel (2). D'autre part on sait par une citation d'Apollonius
dans Eusèbe ejue Montan avait donné le nom de Jérusalem aux
localités terrestres de Pépuze et de Tymion et voulait que l'on

(1) Epipli., 4^,2.

(2) Epiph., 4sm-



2Ç)/i UMILE LOMBARD

s'y rassemblât de tous côtés (i). Ces deux renseignements ne se

contredisent pas. C'est parce que la céleste Sion allait y
descendre cpie cet endroit privilégié de la terre portait par anticipation

ie nom de Jérusalem et devait servir de centre visible
aux élus rassemblés des quatre vents. Il est remarquable de

voir Montan à la fois si dépendant ef si émancipé du judaïsme.
Faisant siens tous les rêves du millénarisme juif, il en localisait
la réalisation non plus en Palestine, mais en Phrygie. ee Ainsi se

rallumait, plus angoissante encore, la lièvre d'attente où les

premières générations de fidèles s'étaient consumées vainement.
Et les foules se pressaient vers Pépuze et Tymion, [iour y attendre

l'heure millénaire si longtemps différée. » (2)
A ee renouveau de croyances apocalyptiques correspondait une

morale de saints des derniers jours. Montan entendait arracher
les âmes au train du monde. L'ascétisme qu'il préconisait, assez

rigoureux [iour contraster avec la tolérance eliscip linaire qui
régnait dans l'Eglise, ne l'était pas assez toutefois pour paraître
incompatible avec les nécessités de l'existence. Il fit observer
des jeûnes nouveaux, rendit obligatoires en les prolongeant les

abstinences jusqu'alors facultatives du mercredi et du vendredi,
institua des xérophagies, périodes de régime sec durant lesquelles

il ne fallait manger ni viande, ni fruits juteux, ni mets
succulents d'aucune sorte, ne pas boire de vin, ne pas prendre de

bains. Tertullien souligne, avec son ironie verveuse et parfois
singulièrement osée, la résistance que de telles prescriptions
devaient rencontrer chez les chrétiens trop amis de la bonne chère:
ec Ce sont leurs bedaines, dit-il, qui cherchent querelle au Paraclet.

Voilà pourquoi l'on rejette les prophéties. Ce n'est pas que
Montan. Prisca et Maximilla prêchent un autre Dieu, ni qu'ils
dissolvent Jésus-Christ, ni qu'ils renversent aucune règle de foi
ou d'espérance. (Test simplement parce que leur doctrine impose
plus de jeûnes qu'elle ne permet de noces. » (3)

La prohibition du second mariage, à lacpielle ces derniers
mots font allusion, figurait en effet au premier rang des
revendications morales du montanisme. Il ne faut voir là d'ailleurs
que l'exagération d'un sentiment fort répandu chez 1rs Anciens.

(1) Eus., II. E., v, 18,2.

(2) P. 108.

(3) Tert.. de Jejunio, 1.



LE MONTANISME BT L'INSPIRATION ag,5

Dans le paganisme, un veuf ou une veuve qui se remariait
encourait de ce fait une certaine déconsidération. L'antiquité
chrétienne partageait cette manière de voir. La première épître à

Timothée exige des évêques et des diacres, appelés par leur
fonction à donner l'exemple d'une moralité supérieure, qu'ils
soient ee maris d'une seule femme » (i). Pour les nouveaux
prophètes comme pour Athénagore (2). les secondes noces n'étaient
qu'un adultère mitigé. Ils n'allaient pas jusqu'à proscrire le

mariage lui-même. Mais ils tenaient la continence en si grande
estime épie beaucoup d'époux, troublés par leurs discours, crurent
devoir renoncer à ia vie commune. (3)

Renan a montré avec beaucoup de finesse la part de duperie
psychologique qui entre dans cette hantise de l'absolue chasteté

(4). Les profanes, il faut le dire, se trompent prescpue
toujours de la manière la plus lourde quand ils traitent de vulgaires

hypocrites ceux qui font profession d'austérité. Assurément
la chair a des revanches dont il n'est jamais prudent de mépriser

la menace. Mais ce n'est pas en général par des chutes

grossières ni par de secrètes perversions que se récupère, chez
les ascètes, l'instinct naturel réfréné. Certains tempéraments
trouvent plus de jouissance à mortifier leurs convoitises qu'à
les satisfaire. Et que sont les pauvres joies après lesquelles
court le monelc à côté des félicités sans borne que goûte l'extatique

uni à l'objet céleste de son désir D'accord avec les grands
mystiques de toutes les religions, les visionnaires montanistes
ne s'arrêtaient pas au mérite propre de l'ascèse ; ils y voyaient
plutôt un moyen de disposer l'âme aux faveurs divines. Ceux
dans l'àme de qui la pureté fait régner l'harmonie, dit un oracle

de Prisca, ceux-là ont des visions, et, penchant leur visage.
ils entendent des voix distinctes, salutaires autant que
mystérieuses. (5)

Il n'y a qu'une transition eie l'ascète au martyr. Un autre
oracle montaniste proclame que. pour le chrétien, la seule mort
digne d'envie est de tomber en confessant sa foi. Ne souhaitez

(1) 1 Tim., m, 2, 12.

(2) Athénagore, Leg. pro Christ., 33.

(3) Eus,, H. E., v, 18,2.

(4) Op. cit., p. 243 et suiv.
(5) Tert.. de Exhorta.ti.one aastitatis, 10.



2Ç)<) EMILE LOMBARD

pas de mourir dans votre lit, dans les avortements et In langueur
des fièvres, mais dans le martyre, afin que soit glorifié celui qui
u souffert pour vous (i). Les meneurs phrygiens ne paraissent
pas avoir préconisé, comme plus tard les donatistes extrêmes,
la recherche volontaire du martyre. Mais ils voulaient qu'on fût
prêt à l'affronter avec joie et blâmaient durement ceux qui s'y
dérobaient par la fuite. Cette tjuestion de la valeur du martyre
revient souvent dans la discussion entre montanistes et
catholiques, et semble avoir causé à ceux-ci de sérieux embarras, fl
était admis comme allant de soi dans l'ancienne Eglise qu'un
chrétien capable de sacrifier sa vie ne pouvait avoir erré en
matière de foi. Que répondre aux apologistes d'une secte qui se

prévalait du nombre et de l'abnégation de ses confesseurs La

preuve était faite qu'or, pouvait être hérétique et martyr. Il
fallait sur ce. point réviser la croyance reçue. L'Anonyme n'hésite

pas à déclarer cpie beaucoup meurent de la mort des témoins

sans que par là leur témoignage soit rendu valable. Ils sont
censés souffrir pour le Christ, mais ne le confessent pas selon
la vérité (2). C'est à cette attitude dès lors que s'arrêtera
l'Eglise : on demandera à la doctrine de garantir la vertu
surnaturelle du martyre, et non plus au martyre d'authentiquer la

doctrine.
Tout cela ne nous livre pas le secret de l'incompatibilité qui

mit le montanisme aux prises avec l'orthodoxie. Dans la question

des choses finales, dans celle de l'ascétisme, qui en est

corrélative, Montan, ses compagnes et ses disciples ne faisaient
qu'accentuer les tendances de la piété catholique. De meine, exalter

le martyre, proclamer la gloire de ceux qui l'affrontent et la
honte de ceux cjui le fuient, c'était seulement hausser de quel-

ques tons le diapason du sentiment chrétien. L'Eglise comptait
dans son sein assez d'âmes impatientes de sacrifice pour n'avoir
pas à s'alarmer outre mesure des symptômes de décadence que-
les rigoristes dénonçaient. Nous avons dit pourquoi on n'est pas
fondé à croire que le verdict des martyrs lyonnais ait élé eie

nature à combler les vœux des montanistes. C'est aussi sur
d'insuffisants indices que certains critiques s'appuient pour faire

(1) Tert.. de Fuga, y.
(2) Eus., fl. E., y, 16,21.



LE MONTANISME ET L INSPIRATION 2Ç)7

de Perpétue, la touchante émule de Rlandine, qui fut livrée aux
bêtes à Carthage vers 202, une adepte déclarée du prophétisme
phrygien. Mais la sainte exaltation de ces âmes élues nous aide
à comprendre de quelles connivences psychologiques bénéficiait
le montanisme dans les milieux les plus orthodoxes et surtout
dans ceux-là. Les montanistes étaient les piétistes de leur temps.
Il leur arrivait d'outrer jusqu'à la caricature le sérieux de la
vocation chrétienne. Leurs tics pieux prêtaient à la raillerie. On
les affublait de surnom de tascodrugitcs à cause de leur manie
de se toucher le nez du bout de l'index en signe de contrition.
Mais c'eût été peu d'avoir à relever quelques menus traits de

bigoterie contre des chrétiens animés d'un zèle si constant.
Rien, dans leur conception du dogme et de la vie, ne pouvait
donner lieu à un procès en lèse-tradition, à moins qu'on ne
voulût condamner en eux ce qui valait à d'autres l'approbation
et l'éloge de l'Eglise.

IV

Il faut en venir à la notion même de prophétie. Ici l'on touche

bien au centre du débat.
Reportons-nous au récit de l'Anonyme eusébien. Pour lui, les

exploits prophétiques des novateurs de Phrygie sont dûs à un
délire suscité par le démon. D'où procède et à quoi tend cette
manière de voir On ne peut s'en rendre compte sans remonter
un peu haut.

La croyance aux miracles et aux inspirations d'origine
diabolique a régné dans toute l'antie-uité chrétienne. C'est ainsi
qu'on expiiquait le surnaturel païen. Les idoles ne sont que
néant, mais les divinités du paganisme existent, quoique leurs
adorateurs ne les connaissent pas sous leurs vrais noms : ce sont
des esprits malfaisants (1), contre lesquels l'Eglise s'arme d'exor-

(1) Les sacrifices des païens sont offerts aux démons (i Cor. x, 20). C'est

aux démons qu'obéissent aveuglément les idolâtres (Justin, Apol., 1, 5 ;

Athénagore, Leg. pro Christ., 26). Jupiter est le chef des démons (Tatien, Or.
ad Graec, 8,36). Les phéuomènes de la mantique, l'enthoupiasme des bac-
chants, sont d'origine diabolique (Tatien, ibid. et 12,58; Théophile, ad Au-
tol., 11, 28,i36; Origene, contra Cels., vu, 4). Les anges et les démons, évo-



20,8 ÉMILE LOMBARI)

cismes. Au sein même de l'Eglise, ces puissances de ténèbres
cherchent à contrefaire les dispensations divines pour mieux en
ruiner l'effet. Aussi la nécessité d'un contrôle éliminatoire a-t-elle

préoccupé de bonne heure les auteurs chrétiens.
Du temps de saint Paul, le ee discernement des esprits » était

exercé par certains individus en vertu d'un don ou ec charisme »

spécial (i). Faculté probablement analogue à l'espèce de télépathie

par laquelle certains prédicateurs revivalistes sont avertis
des dispositions intérieures de ceux qui font obstacle à l'œuvre
de l'Esprit. Sans préjudice de ce don. octroyé à quelques-uns,
l'apôtre parait compter avant tout sur le pouvoir de souveraine
appréciation spirituelle que possèdent les chrétiens dans la
maturité de leur foi (2). Selon lui, tout hommage rendu en termes
non équivoques à la royauté mystique de Jésus doit être tenu

pour divinement inspiré (3). Rien n'est plus éloigné de son
attitude religieuse que la phobie des fausses inspirations. Sa crainte
est plutôt qu'on en méconnaisse d'authentiques : ec N'éteignez
pas l'Esprit » (4)

Il était difficile en pratique de s'en tenir à ce principe de

confiance el de largeur. L'apparition des hérésies fit sentir le
besoin d'un critère doctrinal. La première épitre de Jean vise le

gnosticisme en déclarant que tout Esprit qui ne confesse pas
la venue de Jésus en chair est de l'Antichrist (5). On remarquera

combien peu cette norme eût été applicable au montanisme,

qui ne détestait rien tant cjue les élueubrations de la

gnose. Ailleurs, des garanties morales sont réclamées. Ainsi la
Didachè recommande de refuser créance aux soi-disant
prophètes cpii n'ont pas ec la conduite du Seigneur », à ceux notamment

qui trafiquent de leur don (6). Les ennemis de Montan ne

manquèrent pas. nous l'avons vu, d'invoquer contre lui et les

siens des griefs de cette nature. Mais il est difficile de dire s'il

qués par les magiciens, font les mêmes miracles cjue les dieux, ce qui
prouve, selon Tertullien (Apol., 23), que les dieux ne sont pas au-dessus
des anges et des démons.

(1) 1 Cor. xn, 10; xiv, 29.
(2) 1 Thess. v, 21 ; 1 Cor. 11, i5.
(3) 1 Cor. xn, 3.

(4) 1 Thess. v, 19.

(5) 1 Jean iv, a-3.

(6) Did., xi, 8, 12. — Cf. Herrn., Aland., xi, 12.



LE MONTANISME ET L INSPIRATION 30,0,

y a quelque chose de vrai dans ces accusations, ou si elles ne
sont que l'effet du parti-pris qui associe l'aberration religieuse à

l'indignité morale. Par contre, les adversaires de la nouvelle
prophétie soutinrent dès les premières controverses une thèse

cpii serait décisive en leur faveur, si elle était dûment établie.
C'est celle que développait un écrivain anti-xnontaniste du nom
de Miltiade, dans un traité dont l'Anonyme cite le titre ou
résume le contenu en ces mots : Le prophète ne doit pas parler
en extase, (i)

Le caractère.extatique de la prophétie montaniste n'est pas
niable. Il n'était pas nié par ceux de la secte, qui voyaient dans
la passivité de l'inspiré le vrai sceau de l'inspiration. De
nombreuses analogies modernes, auxquelles M. de Labriolle ne

néglige pas de recourir, nous aident à nous représenter les
manifestations du prophétisme phrygien.

Quand l'Anonyme blâme Montan de se singulariser par un

verbiage bizarre, inconnu de ses auditeurs (2). il est naturel qu'on
pense à des phénomènes de glossolalie ou ce parler en

langues ». (3) Cette induction est confirmée, en ce qui concerne le

montanisme occidental, par un passage de Tertullien, qui montre
en même temps cjuel argument les montanistes tiraient de cette
restauration des anciens charismes : ec Que Marcion fasse voir
les dons de son Dieu Qu'il montre des prophètes qui aient
parlé, non pas selon la raison humaine, mais selon l'Esprit de

Dieu, qui aient annoncé l'avenir et révélé les secrets des cœurs

Qu'il produise un psaume, une vision, une oraison spirituelle,
proférée en extase, c'est-à-dire hors de sens, si une interprétation

de la langue s'y ajoute » (4) L'intention de Tertullien est
ici manifeste. Il veut montrer, dans les charismes epii florissaient
à Carthage, une réédition de ceux dont parie la première épitre
aux Corinthiens. Qu'on remarque son allusion aux glossolalies
interprétées, les seules dignes, d'après saint Paul, de retentir

(1) Eus., H. E., v, 17, 1.

(2) Eus., H. E., v, 16, 7 (Çsvoywvsîv)•

(3) Voir notre ouvrage De la glossolalie chez les premiers chrétiens el
des phénomènes similaires (Lausanne et Paris, 1910) et celui de Eddison
MosiMAN, Das Zangenreden geschichtlich und psychologisch untersucht
(Tübingen, 1911).

(4) Tert., adv. Alare, v, S.



300 ÉMIL« LOMBARD

dans l'assemblée chrétienne (ï). Nous savons en effet, par les cas
observés de nos jours, que certaines des personnes qui émettent
ces articulations incompréhensibles y associent un sens et
peuvent en donner une traduction (presque toujours purement
subjective, le rapport entre les sons et le sens n'ayant rien de

constant). D'autres n'y aitachent ou n'ont conscience d'y attacher

aucune signification. Alors il arrive que l'interprétation
soit fournie par quelque membre du groupe spécialement doué

pour cela. La tâche de ces interprètes attitrés est moins difficile
qu'on ne pourrait le croire. Non seulement les intonations et la

mimitjue qui accompagnent le discours ou le chant (il y a des

glossolalies chantées) permettent de dire* qu'il s'agit soit d'un

psaume, soit d'une prière, soit d'une action de grâce (2), soit
encore tie quelque entretien mystique en rapport avec une
vision. Mais, comme les thèmes à improvisations hymnologiques
ou autres, dans les milieux où régnent ces phénomènes, sont en

général peu nombreux, on a de grandes chances de rencontrer
approximativement la pensée qui a pu correspondre à l'émission
des phrases restées sans traduction en leur attribuant un sens

conforme aux refrains pieux du jour.
Dernièrement des représentants de l'école psychanalytique,

étudiant des faits semblables chez des sujets névropathes ou
aliénés, ont signalé d'intéressantes corrélations entre les éléments

composants de ce verbiage (mots réels diversement déformés ou

combinés) et les préoccupations subconscientes de l'individu (3).
A notre avis, une bonne théorie de la glossolalie doit tenir
compte de la coutume c[ui veut, dans beaucoup de peuples, que
l'on use pour les cérémonies du culte de termes particuliers,
voire d'une langue à part. Le sens du symbole est le même sous
la forme ordonnée d'un rite ou sous l'apparente spontanéité
d'un automatisme de la parole. Le langage se modifie pour
traduire la substitution du moi nouveau et sacré au moi ancien.

(1) 1 Cor. xiv, 5, 26-28.

(2) Cf. 1 Cor. xiv, i5 et suiv.
(3) A. M.DDER, La langue d'un aliéné. Analyse d'un cas de glossolalie.

Archives de psychologie, t, ix, n° 35, mars 3910. — O. Pfisteh, Die
psychologische Enträtselung der religiösen Glossolalie und der automatischen
Kryptographie. Jahrbnch für psychoanalytische und psychopathologische
Forschungen, Bd. in. (Tirage à part, Leipzig, 1912.)



LE MONTANISME ET 1,'lNSPlUATlON '3oi

profane, cpue l'émotion religieuse ne faisait pas vibrer. Cet effort
de renouvellement verbal n'aboutit guère, dans l'exaltation
contagieuse des conventicules. qu'à d'incohérents assemblages de

syllabes, où se mêlent souvent des réminiscences de termes
étrangers. Mais la signification du processus n'en apparaît pas
moins clairement. La glossolalie répond au besoin d'exprimer,
par une altération symbolique du langage, le fait psychologiejue
de la nouvelle naissance. Chez les chrétiens de la première
génération, ce phénomène avait passé pour le gage quasi obligatoire
de l'initiation à la vie de l'Esprit. Il était naturel que la crise
montaniste en provoquât une recrudescence.

Dans la prophétie en langage ordinaire, l'accaparement de

l'organisme par le principe divin se manifeste aussi, quoique
d'une autre manière. L'inspiré continue à parler dans sa langue.
Mais les agitations epii s'emparent de lui montrent que l'Esprit
le possède. Lui-même n'a plus conscience d'être l'auteur de ce

qu'il dit. En outre son langage, sans cesser d'être intelligible,
change, s'empreint d'une majesté inaccoutumée, exprime des

sentiments qui ne sont pas les siens à l'état normal. Cette
prophétie extatique non assimilable à la glossolalie a existé et très
probablement prédominé chez les montanistes. Ceux de leurs
oracles qui nous ont été transmis n'ont rien d'incompréhensible,
Et l'on n'a aucune raison de supposer qu'ils ne représentent que
l'interprétation plus ou moins conjecturale d'un texte étranger
au parler normal, (i)

L'épithète d'intarissables (littéralement ce sans mesure »), décernée

par l'Anonyme aux virtuoses de la nouvelle prophétie (2),
donne à penser qu'on entendit en Phrygie l'analogue des longues
et prolixes improvisations, à base de lieux communs bibliques,
qui ont si fort impressionné les auditeurs des prophètes cévenols
et des ec crieurs » suédois (3). Mais ce qui nous a été conservé,
comme spécimen de l'inspiration montaniste, ce sont des sen-

(1) Hypothèse émise par HilCxEnfeld, Die Glossolalie in der alten Kirche
(Leipzig, i85o), p. 125 et suiv.

(2) Eus., H. E., v, 16, 12.

(3) Voir [Misson], Le théâtre sacré des Cévennes (Londres, 1707) et les

sources citées dans notre article Histoire d'une épidémie mystique. Les

« crieurs » suédois, 1841-1843 (Bibliothèque universelle, mars 1912, p. 525-556).

20



3o2 EMILE LOMBA1ÌD

fences détachées et brèves, d'un tour rythmique marqué, qui
répondent très authentiquement au type classique de l'oracle.

Nous avons déjà eu l'occasion de citer la parole de Maximilla
sur la cessation des prophéties et sur la fin prochaine de tout,
la parole de Prisca sur les prérogatives mysticfues de l'ascétisme,
un oracle, sans nom d'auteur, sur la gloire du martyre, et la
curieuse déclaration d'une prophétesse (Priscilla ou Quintilla)
au sujet de sa cohabitation avec le Christ, en forme de femme,
cjui lui aurait annoncé la descente de la Jérusalem céleste à

Pépuze. Comme exemple de concision particulièrement lapidaire,
on peut mentionner cette phrase recueillie de la bouche de

Prisca : Ils sont chair et ils haïssent la chair (i). Il y a là un
jeu de mots cjue le commentaire de Tertullien rend facile à

comprendre. La prophétesse vise les gnostiques qui, par leur
négation de la résurrection de la chair, ce vouent à une destruction

irréparable cet organisme de muscles, de nerfs et de sang
qui est pourtant l'unique objet de leurs préoccupations » (2). Le

langage de l'extase, comme celui du rêve, est eoutumier des

allusions forcées et des bizarres effets verbaux. Rappelons
encore, à propos du songe ambigu raconté par la voyante (3),

que les confusions de sexe sont fréquentes dans le rêve. L'attention

volontaire ne s'exerçant plus, les images peuvent s'amalgamer

au gré des correspondances affectives.
Mais un oracle surtout, de Montan celui-là. mérite qu'on s'y

arrête, car il a joué un rôle particulier dans la discussion entre
orthodoxes et montanistes. et il donne à la fois, de la prophétie
extatique, un échantillon cju'on a tout lieu de croire authentique
et une remarquable définition : Voici, l'homme est une lyre, et

(1) Tert., de Resurrections carnis, 11.

(2) P. 86.

(3) A. rapprocher de cette apparition du Christ en forme de femme l'Ode
de Salomon xxxiii, 5, où le Christ est représenté comme une « vierge
parfaite*. Cf. Labourt et Batiffol, Les Odes de Salomon. Texte français et
introduction historique (Paris, igiï), p. 3i, 112. Ailleurs (Odes, vin, 17!

xix, 1-5), c'est Dieu le Père qui est féminisé : il a des mamelles, il donne du
lait. L'hypothèse de Conyreare (The Odes of Solomon Montanist, Zeitschr.
für die neutestamentliche Wissenschaft, xn, 1911, 1, p. 70-75) et de Fries (Die
Oden Salornos. Montanistische Lieder aus dem 2. Jahrhundert, ibid., 2/3,

p. 108-120) est insuffisamment étayée. Mais l'auteur des Odes est un mystique
dont la mentalité ressemble à celle des voyants montanistes.



LE MONTANISME KT l'lNSPIIîATTOX 3o3

moi fe vole sur lui comme un plectre. L'homme dort, et
moi fe veille. Voici, c'est le Seigneur qui ravit le cœur des

hommes et qui donne aux hommes un [autre] cœur. (ï)
Chacune des trois divisions dont se compose cette strophe se

partage à son tour en hémistiches qui s'opposent selon le parallélisme

antithétique si fréquent dans l'Ancien Testament. L'état de

réceptivité de l'homme devenu le porte-parole de l'Esprit
s'exprime par trois images successives, dont la première est la plus
banale. Comparer l'inspiré à un instrument docile, flûte, cithare,
lyre, dans letpiel l'Esprit souffle ou qu'il touche pour le faire
résonner, semble avoir été au second et au troisième siècle un
procédé courant de la rhétorique chrétienne (2). La seconde

assimile l'état de l'homme pendant l'inspiration au sommeil,
sommeil des facultés conscientes qui permet à la puissance
inspiratrice d'agir librement en lui. La troisième image est obtenue
en pressant le sens étymologique du mot extase, lequel désigne
littéralement la condition de quelqu'un qui est jeté hors de soi.
Le cœur étant censé être le siège de la vie mentale, ec le Seigneur
esl représenté, ou plutôt se représente lui-même comme étant
au prophète son coeur pour le remplacer par un autre » (3). On

remarquera la première personne déifique : ec Je vole, je veille.»
Dans d'autres oracles de Montan, elle s'affirme plus distinctement

encore : ee C'est moi le Seigneur Dieu tout puissant qui
réside dans l'homme... C'est moi epii suis le Père, et le Fils, et le

Paraclet. » (4) Montan n'a pas, comme Epiphane affecte de le
croire, l'outrecuidance monstrueuse de prétendre qu'il est Dieu ;

c'est Dieu qui parle par sa bouche. On se rappellera la formule
sacramentelle des inspirés camisards : Je te dis, mon enfant...

L'évangéliste Evan Roberts, dont l'étrange personnalité domine
l'histoire du Réveil au Pays de Galles, se donnait à lui-même
le titre de ec médium du Saint Esprit » (5). Cette expression
rend très bien compte de l'idée que-les prophètes montanistes
se faisaient de leur rôle et qu'ils étaient amenés à s'en faire par

(1) Epiph., xi.viii, 4-

(2) Voir les citations plus loin, â propos de la portée théorique de ces

images.
('*) P. 5o.

(4) Epiph., xi.viii, 11 ; Didyme, de Trin., ni, 4U1-

(5) H. Bois, Le Réveil au Pays de Galles, p. 4°o.



3o4 EMILE LOMBARD

les conditions psychologiques dans lesquelles ils prophétisaient.
Leurs ee charismes » sont fort étroitement apparentés aux phénomènes

c[iti caractérisent ce que le spiritisme moderne appelle la
médiumnité. Chez eux, comme partout où ces manifestations se

produisent, il y eut des visions, des auditions de paroles célestes,

à côté des messages obtenus par automatisme verbal.
L'oracle de Prisca, cité plus haut, en fait foi. Ces ec voix salutaires
autant que mystérieuses » rappellent les ee paroles ineffables ».

impossibles à répéter, (pie saint Paul dit avoir entendues dans

un ravissement. Tertullien est heureux de pouvoir invocjuer,
dans son traité sur la nature de l'âme, le témoignage d'une

voyante de Carthage, (i)
ce II y a aujourd'hui parmi nous une sœur à epii le don des révélations

a été accordé. Elles les recuit dans l'Eglise, pendant les solennités
dominicales, alors qu'elle est en extase, sous l'influence de l'Esprit. Elle
converse avec les anges, parfois même avec le Seigneur. Elle voit el
entend les [divins] mystères, elle lit dans le cœur de certaines gens, el

procure des remèdes à ceux qui en désirent. Les Ecritures qu'on lit.
les psaumes qu'on chante, les requêtes qu'on présente [à Dieu], tout
cela, suivant la circonstance, fournit matière à ses visions. Une fois
nous avions tenu je ne sais quel discours sur l'âme, pendant cpie cette
sœur était sous l'influence de l'Esprit. Après la fin de fa cérémonie, !e

peuple ayant été congédié, efle nous rapporta, selon son habitude, ce

qu'elle avait vu. Car ses révélations sont très soigneusement enregistrées,

pour qu'on puisse les contrôler. « Entr'aulres choses », nous dit-
elle, « une àme m'a été montrée corporellement. Elle paraissait être d'es-
» sence spirituelle, mais non pas dénuée de forme el de consistance. Au
» contraire, telle cruelle élait, on eût cru pouvoir la saisir: souple, lumi-
» neuse, couleur d'azur, et de forme toute pareille à celle du corps
» humain. »

Cette ce sœur» mériterait d'être placée à côté des grandes
religieuses extatiques du moyen-âge. Elle aurait fait aussi un
excellent ee médium voyant ». Tertullien la traite avec une
affectueuse considération, qui n'exclut aucune précaution de saine

discipline. Rien ne se passe qui puisse troubler la dévotion des
fidèles. L'illuminée garde le silence, perdue dans l'extase qui lui
ouvre les secrets divins. Malgré cet état d'absence apparente,
ses visions lui sont suggérées par les actes du culte et les
paroles du prédicateur. Le récit epi'elle en fait après le culte est

(i) Tert., de Anima, 9.



LE MONTANISME ET L INSPIRATION 3«5

consigné avec soin, el ie classement de ces procès-verbaux permet

de soumettre les révélations epi'elle obtient à un contrôle,
soit qu'il s'agisse de les comparer entr'elles ou de juger de leur
accord avec l'enseignement apostolique. La description de cette
âme, revêtue de matière, mais d'une matière pins sublile que
celle du corps humain, dont elle garde la forme, correspond
tout à fait à la notion du périsprit ou corps astral. Sous ces

noms, d'ailleurs, les théories spirites ou occultistes de notre
époque rajeunissent simplement la vieille croyance animiste qui
veut cpie tout homine ait un double capable de se dégager et de

déambuler loin de lui pendant son sommeil. Ce double devient,
dans les religions plus avancées, une sorte d'intermédiaire entre
l'organisme charnel et te principe impérissable de l'être. Saint
Paul enseigne qu'à la Résurrection un corps spirituel doit
succéder au corps animal, (i)

Pour les prophètes montanistes et pour leurs admirateurs, la

prophétie est donc, comme en général tout charisme, extatique
pai' définition. Tertullien a là-dessus une théorie intéressante,

que l'on peut reconstituer malgré la perte de son traité De

restasi. Il montre la parenté de l'extase et du sommeil : le sommeil

est comme une extase anodine et naturelle, l'àme demeurant

ee toujours mobile, toujours active » (2), pendant le repos
du corps. Mais parfois Dieu dispense à l'homme un sommeil
surnaturel, qui doit servir à l'accomplissement de ses desseins.
Tel celui qu'il envoya à Adam, et au sortir duquel Adam
prononça des paroles prophétiques sur le caractère sacré du lien

qui l'unissait à la femme formée de lui (3). Telle encore
('obnubilation passagère de l'intellect signalée chez l'apôtre Pierre,
dans la scène de la Transfiguration, ee II ne savait ce qu'il
disait ». lit-on dans le texte évangélique. C'est epi'il était en extase.
Comment aurait-il pu. sans une révélation divine, reconnaître
Moïse et Elie, epi'il n'avait jamais vus (4)

Ainsi Tertullien relève la valeur religieuse de l'extase, «

ouvrière de la prophétie ». M. de Labriolle voit là une manière
de la rationaliser tout en la légitimant. Tertullien, d'après lui,

(1) 1 Cor. xv, 42 et suiv.
(2) Tert., Je Anima, ^3.

(3) Ibid., n.
(4) Adv. Marc., iv, 22.



3o6 EMILE LOMBARD

abandonnerait délibérément le côté fureur, agitation désordonnée,

si développé chez les devins du paganisme : i! atténuerait
tout ce qu'il y a de chocjuant dans le prophétisme phrygien.
L'expression de ee délire » (amentia), qu'il emploie pour désigner
l'étal dans lequel l'homme reçoit les paroles de Dieu, devrait
être entendue non des transports de l'extase, mais de l'extase
même (i). Ainsi son point de vue se rapprocherait de celui qui
est aujourd'hui considéré comme orthodoxe dans le catholicisme.
Certes M. de Labriolle a raison d'opérer un triage parmi les

documents cjui proviennent des diverses phases de la question
montaniste. Mais on peut se demander s'il n'exagère pas la

transformation cpie la notion de l'extase aurait subie en passant
de Montan à Tertullien.

fl était naturel cpie le montanisme d'Afrique, éloigné des
premières effervescences, eût quelque chose de plus pondéré épie le

montanisme de Phrygie. Il est naturel surtout que cette
différence, à la supposer absente des phénomènes, soit dans la

façon dont ils nous sont présentés, puisque d'un côté nous avons
à faire aux adversaires de la nouvelle prophétie, portés à en

souligner les étrangetés, de l'autre à un théologien de la secte.

Toujours les enthousiasmes mystiques s'assagissent dans les

écrits epii en font l'apologie. Je veux bien cpie Tertullien ait
écrémé le montanisme. Mais est-on sûr cjue ce travail d'épuration

n'ait pas commencé déjà chez Montan? Dans le fameux
oracle du jdectre et de la lyre, seul texte cjui témoigne directement

de sa pensée sur l'extase. Montan n'incorpore point à la
définition de cet état les fâcheuses concomitances dont les chrétiens

raisonnables, à en croire l'Anonyme, s'étaient si fort
scandalisés. Tout comme Tertullien. il s'attache essentiellement à

ee l'abolition occasionnelle de la personnalité du voyant ». Cela

est si vrai que M. de Labriolle déclare avec une louable impartialité

: ee On ne démêle j)as très bien ce qu'Epiphane ajierçoit
de reprehensible dans cet oracle. » (a)

Au surplus, il ne faut jias exagérer la valeur des restrictions
théoriques dans un domaine où tout se combine et tout se tient.
Le développement des facultés extaticjues, même les jilus hautes,
ne va jias sans une certaine libération des tendances affectives

(ï) P. ''70, 561-562.

(2) P. 40.



LE MONTANISME ET l'iNSWRATION 3oj

sur lesrjuelles s'exerce la censure du moi conscient. Et il est

rare cjue ce déchaînement de l'émotivité latente ne provoque
jias au moins accessoirement, chez les individus et dans les

groupes adonnés à l'extase, des manifestations dans le genre de

celles dont la théorie préférerait se passer. Une remarque* en

outre s'impose : si l'inconscience envoyée d'en haut aux saints

prophètes a ceci de commun avec le sommeil physiologique
qu'elle suspend sans la détruire l'activité normale de la raison,
on peut en dire autant de bien des états religieux franchement

hystériformes, qui cejiendant ne sont que transitoires,
n'aboutissent pas à une durable aliénation d'esprit. Il y a une foule
de degrés entre l'extatisme grossier îles anciens cultes et l'extase

de tout repos qui trouve grâce aux yeux des théologiens
catholiques, pure absorption du moi en Dieu. Ce mode parfait
de contemplation existe chez les grands mystiques. Certains
d'entr'eux le dépassent même pour s'élever, à travers bien des

vicissitudes, jusqu'à un stade définitif où le sentiment du divin
n'interrompt plus l'action, mais la pénètre et la vivifie (i). Une

connexion psychologicjue n'en relie pas moins ce mysticisme
supérieur à la vieille névropathie sacrée, cjui dans les épidémies
prophétiques reparaît sur le sol chrétien.

Si habile qu'elle fût, l'apologie de Tertullien ne devait jias
réussir auprès des orthodoxes. Toute la polémique à partir de

Miltiade s'inspire de I'ajdiorisme anti-extatique de cet écrivain.

(ï) H. Delacroix, Eludes d'hisloire el de psychologie du mysticisme. Les

grands mystiques chrétiens (Paris, 1908), p. x et suiv., 67 et suiv., 206 et

suiv., 410 et suiv., et passim. — Dans son article intitule Note sur christianisme

el mysticisme (Revue de métaphysique et de morale, nov. 1908,

p. 771-782), M. Delacroix soutient que l'extase des grands mystiques catho-
licpies est de provenance exclusivement néo-platonicienne et a été introduite

dans l'Eglise par les écrits du faux Denys l'Aréopagite. C'est vrai peut-
être pour la notion spéculative de l'extase. Et encore faut-il tenir compte
des idées de Philon, dont l'influence sur les écrivains chrétiens est bien
antérieure à celle que devaient exercer Plotin, Porphyre, Proclus, par
l'intermédiaire du pseudo-Denys. Quant à l'extase comme phénomène
psychologique, il est naturel cpu'ellc se ressente des théories régnantes. Mais il
nous parait excessif de rapporter au néo-platonisme tout ce qui caractérise
le grand mysticisme chrétien. Saint Paul (2 Cor. xn, 2-4) mentionne un état
de détachement corporel et d'ineffabilité fort pareil à ceux que décrit sainte
Thérèse, fort éloigné des automatismes « utilitaires » dont s'alimente la
divination.



3o8 EMILE LOMBARD

Epiphane, dans un long exjiosé probablement tiré d'une source
plus ancienne, s'applique à montrer par des exemples scripturaires

que la vraie jirojihétie laisse à l'homme l'intégrité de son

intelligence et la liberté de son jugement (ï). Déjà l'Anonyme
disait, à jirojjos du genre d'inspiration cjui ilorissait chez les

montanistes : ee Ils ne pourront montrer aucun prophète, ni dans
l'Ancien, ni dans le Nouveau Testament, qui ait été possédé par
l'Esprit de cette manière » (a). Tel est aussi le sentiment de

Jérôme : ce II n'est jias vrai, comme Montan et ses sottes femmes
se l'imaginent, que les prophètes aient parlé en extase, qu'ils
n'aient jias su ce qu'ils disaient, et cjue, enseignant les autres,
ils aient ignoré le sens de leurs propres paroles » (3). C'est ce

raptus extatique, cette mise hors de sens du prophète, réduit
par là au rôle d'automate récepteur, que les écrivains ecclésiastiques

dénonceront désormais comme entachant du même vice
rédhibitoire la prophétie des hérétiques et la mantique des

païens. Ils y verront la preuve de l'origine démoniaque de l'une
et de l'autre, ee Ravir en extase la personne qui doit prophétiser,
la plonger dans un égarement tel qu'elle n'ait plus conscience
d'elle-même, n'est pas le fait de l'Esjrrit divin ». dit Origene. Et
il assimile l'esprit cjui anime la Pythie à ceux (jue les exorcistes
chrétiens ont à chasser (4). Par une application logique de ce

critère, le montanisme doit être aussi condamné. Ejdphaiie déclare

cpie les faux prophètes, discijdes de Maximilla, ee ont reçu leur
enthousiasme, non du Saint-Esprit, mais de l'erreur des démons»,
et cjue Maximilla elle-même parlait sous l'influence de l'esjirit
pythien (5).

V

Les orthodoxes ont-ils raison La prophétie exlatiejue était-
elle dans l'Eglise une importation étrangère, condamnée par

(i) Epiph-, xlviii, 3 et suiv.
(2) Eus., H. E., v, 17, 3.

(3) Jérôme, Comm. in Is., Prologus (Sources, p. 179).

(4) Orig., contra Cels., vu, 3, 4-

(5) Epiph., xlviii, 2, 12.



LE MONTAMSMK ET L INSPIRATION JOO,

l'usage et la tradition? (ï) M. de Labriolle distingue à ce* propos
la question de fait, d'histoire, et la question de principe ou de

théorie, (a)
Au point de vue des faits, il reconnaît que les catholiques

«c simplifiaient avec une hardiesse excessive le passé chrétien » (3).
Toutefois il ne va jjas jusqu'à leur donner expressément tort : et
il allègue pour motif de cette réserve l'insuffisance de nos
renseignements. Nous ne savons cm effet pas grand'chose du prophétisme

chrétien pré-montaniste. Mais rien, dans ce que nous en

savons, ne peut servir à prouver qu'il différât essentiellement
du prophétisme montaniste. Or, la thèse de Miitiade ne saurait
se passer tie cette preuve. Il appartiendrait à ceux cjui la
soutiennent de montrer qu'elle n'intervient pas seulement pour les

besoins de la cause, de la justifier historiquement. On peut

penser cpie si la prophétie extatique avait été très commune à

l'époque des débuts de Montan. l'opposition soulevée n'aurait
j)as été si grande. Depuis l'âge des premières Pentecôtes. les

charismes s'étaient raréfiés. Pourtant un certain nombre de

textes témoignent de la persistance sporadique de la prophétie
dans l'Eglise. Et l'impression qui s'en dégage est cjue celte
prophétie, distincte de la glossolalie quoique souvent associée à

elle, avait bien pour condition la dépossession du moi par
l'influence divine, le classique raptus tuie caractérise la vieille
parole : ee L'Esprit de l'Eternel le saisira, et tu seras changé en

un autre homme. » (4)
On cite il est. vrai, en faveur de l'opinion contraire, ce passage

de la première épître aux Corinthiens : ee Les esprits des

prophètes sont soumis aux prophètes »(5). Ce cjui signifierait: les

esprits inspirateurs (conçus comme une pluralité, selon la croyance

(i) Crbmkr (Inspiration, iïealencyciopadie für prot. Theologie und
Kirche, 2. Aufl., vi, p. 700) et Bonwetsch (Op. cit., p. 63 et suiv.) donnent
raison à Miitiade et à l'Anonyme. Par contre Harnack (Lehre der zwölf Apostel...

Texte und. Untersuchungen, 11, 1-2, p. 42) et Weinet, (Die Wirkungen
des Geistes und der Geister, Freiburg i. B., 1899, p. 94-90) estiment que. la

propliétie montaniste ne différait pas dans sa forme de la prophétie
chrétienne populaire.

(2) P. 168 et suiv.
(3) P. 174-175.

(4) 1 Sam. x. 6.

(5) 1 Cor. xiv, 32.



310 EMILE LOMBARD

populaire) ne parlent par la bouche des j)rophètes que lorsque
ceux-ci le veulent et comme ils Je veulent. M. de Labriolle se

range à l'avis de ce*,ux cjui voient dans cette formule l'expression
d'un fait (i). Cet avis prétend se fonder sur les recommandations
adressées dans le contexte aux prophètes (2), recommandations
cjui les sujmoseraient cajjables de maîtriser leurs enthousiasmes.
Ainsi la prophétie non extatique, jiréconisée par Miitiade, aurait
existé au moins à Corinthe du temps de saint Paul. Pour infirmer

cette ingénieuse déduction, il suffit de remarquer que l'apôtre

réclame aussi des glossolales l'observation de certaines
règles (3). Nul ne songe pourtant à contester que la glossolalie se

produise dans un état d'extase ou de dissociation jdus ou moins
complète de la personnalité. C'est un fait connu que si la voix
des élus de l'Esprit, dans les épidémies prophétiques, éclate
d'abord avec une violence impossible à réprimer, certaines
conventions pourtant s'établissent, qu'ils observent jiarfois dans
leurs transes les jdus profondes (tels les médiums jjendant les

séances d'évocation), les uns se taisant quand le* tour des autres
arrive, etc. De même l'hypnose collective des cultes primitifs
n'empêche pias l'exact accomplissement des rites. Paul cherche

précisément à ritualiser les manifestations de l'Esprit, à en faire
les éléments d'un culte bien ordonné. C'est sur la jiression de

la communauté epi'il compte pour donner force de loi à ce qu'il
prescrit. Ses instructions peuvent viser à mettre de l'ordre dans
les effusions publiques de certains inspirés, sans cju'il en résulte

cjue ceux-ci fussent en mesure d'assurer le contrôle de leurs

projires inspirations, sans surtout qu'on ait à tirer de là un
sérieux indice de différenciation entre les projjhètes chrétiens du

temjis de saint Paul et les predicants montanistes.
Pour comprendre la fameuse phrase d'après lacpielle l'exercice

du charisme prophétique se concilierait avec la plénitude tie

l'équilibre mental, il faut tenir compte des circonstances particulières

de l'Eglise de Corinthe. et du but tout pratique de l'exjjosé
de l'apôtre sur la question des dons spirituels. On distinguait
trois catégories de discours insjbrés, qui jouissaient dans ce

milieu jdus fervent qu'éclairé d'une faveur fori inégale : la

(1) P. 169-170.

(2) 1 Cor. xiv, 29-'*!.

(3) Ibid., vers. 27-2S.



LU MONTANISME ET L'INSPIRATION 3ll

glossolalie, où l'on voyait le signe par excellence de l'invasion
de l'Esprit, la prophétie, et renseignement de la gnose divine (ï).
Dans ce dernier charisme, sorte d'imjirovisation didactique sut-

un sujet religieux. l'Esprit n'est censé responsable ejue du sens

général du discours. La prophétie dépend d'une ce révélation»;
elle trahit plus directement l'action de la jouissance inspiratrice.
Mais elle est intelligible, donc édifiante. C'est pourepioi l'apôtre,
prenant le contre-pied de l'opinion de ses corresjiondants,
proclame la supériorité de celui cjui prophétise sur celui cjui parle
en langues. Préoccupé surtout de la portée pédagogique de sa

démonstration, il pousse l'antithèse comme si, en regard de

l'automatisme du glossolale, la faculté de contrôle du prophète
était entière : il identifie schématiquement ces deux choses :

parler un langage compris des autres hommes, être maître des

manifestations de ce langage. — alors qu'il arrive que des

discours parfaitement intelligibles procèdent d'une impulsion plus
forte que la volonté consciente.

Ainsi cette phrase : ee les esprits des prophètes sont soumis
aux prophètes », a plutôt le caractère d'un postulat cjue d'une
constatation positive. Elle ne fournit pas l'argument de fait dont
l'aphorisme anti-extatique de Miitiade aurait besoin. Elle ne

peut prévaloir contre le témoignage adverse de tant de jiro-
phètes à cjui l'Eglise ne refuse pas sa vénération.

On sait quelle distance s'accuse entre la frénésie contagieuse
de l'ancien prophétisme hébreu et l'activité lucide et puissante
d'un Amos, d'un Esaïe, d'un Jérémie. Pourtant, ces prophètes
de la grande époque, politiques et écrivains, censeurs vigilants
des péchés du peuple, durent beaucouj), durent leur vocation
même, à des mouvements irrépressibles du subconscient. Sans

nier la part de l'arrangement littéraire dans leurs récits, on doit
tenir pour vrai que des visions, des voix entendues, des impuisions

subies, ont eu raison de leurs doutes et de leurs résistances

et ont jalonné leur carrière d'épisodes indicateurs. Chez les

mystiques de haut vol. ce cette subconscience qui s'exprime par
des automatismes est une intelligence qui contrôle et organise la
vie » (a). Ainsi chez saint Paul : ses ravissements, son parler en

(i) Voir les enumerations de charismes, xn, 8-10, a8-3o; xm, 1-2; xrv, 26,

et tout le chap. xir.
(2) Delacroix, Op. cit., p. n5.



'il-2 EMILE LOMBARD

langues, les accidents nerveux cju'il interprète comme des
avertissements ou des épreuves, tout cela se subordonne aux exigences

de son grand rêve d'évangélisation. Il est probable que
Montan fut un esprit du même type, sinon de la même trempe.
L'impoitance de son œuvre historique semble le mettre au dessus
des extatiques de rang intérieur, voire moyen, dans la vie
desquels les hallucinations révélatrices et motrices ne représentent
qu'un apport hétérogène et discontinu. Il serait plutôt de ceux
dont les automatismes s'organisent en un programme supérieur
d'action. Mais pour ne rien avancer de trop au sujet d'une
personnalité si mal connue, parlons des prophètes montanistes
en général. Ce n'est pas parce qu'ils rendaient leurs oracles en

extase, ce n'est pas parce que l'inspiration s'emparait d'eux
parfois avec quelque véhémence, que l'on est fondé à séparer
leur cas psychologique de celui de leurs ancêtres Israelites ou
de leurs prédécesseurs chrétiens, il faut être de bon compte.
N'était Sa préoccupation de justifier après coup l'attitude d'opposition

acloj3t.ee à l'égard du montanisme, nul n'hésiterait à voir
dans les exemjdes de prophétie que mentionnent les écrits
ecclésiastiques des laits parfaitement conformes à l'antique notion,
aussi bien juive cjue païenne, de l'automatisme sacré, (i)

Les paroles citées comme des produits spontanés de l'inspiration

ne sont vraisemblablement pas toutes authentiques.
L'emphase brusque de ces messages de l'Esprit n'est jias difficile à

pasticher, ni l'emploi de la première personne quand c'est
censément un sujet divin qui parle, ni la majesté des formules
introductrices telles que ee Voici ce que dit l'Esprit saint. » Mais
ici moins qu'en aucun autre domaine ii n'est illicite de juger de

l'original par l'imitation, car l'original même, — l'oracle émis
en jileine crise prophétique, — est le plus souvent imité d'un
modèle antérieur. Les prophètes intrancés sont très prodigues
de citations ou d'adaptations de formules consacrées. Il y a

emprunt réciproque: ia littérature religieuse s'approprie le style et
le. ton de l'inspiration ; l'inspiration s'empare des lieux communs
de la littérature, pour les remanier souverainement. Les auteurs

(i) « Le prophète, lorsqu'il semble parler, garde en réalité le silence. Un
autre se sert de ses organes vocaux, de sa bouche et de sa langue, pour
l'aire entendre les choses qu'il vent révéler. » Philon, Quis rer. div hier,
sit, 53.



LE MONTANISME ET L'INSPIRATION 3l3

d'apocalypses prêtent aux personnages célestes qu'ils m et lent en
scène des effala pareils à ceux cjui retentissent dans les conventicules

pieux, sons l'empire de l'Esprit de jirophétie. Notre
Apocalypse chrétienne renferme un bon nombre de ces sentences.
bien faites [iour éveiller de profonds échos dans la mémoire des

fidèles, et dont l'air de famille avec les oracles montanistes est
indéniable (i). Si toutefois l'on veut récuse:' des exemples où la

convention littéraire a troj> de jiart. le Nouveau Testament et
les Pères apostoliques mentionnent d'autres apostrophes divines
dont l'occasion est indiquée et qui visent à un but déterminé.
Mettez-moi à part Barnabas et Saul pour l'œuvre à laquelle je
les ai. appelés (2), aurait dit l'Esjirit aux cinq 'prophètes d'Antioche,

sans doute j)ar la bouche de l'un d'eux. Attachez-vous à

l'évêque, au conseil des presbytres et aux diacres (3), clamait
saint Ignace, d'une voix qui était celle de Dieu et non la
sienne, clans nue circonstance qu'il rappelle au souvenir des

Phiîadelphiens. Même si cet échantillon pré-montaniste était
aussi isolé en son genre cjue le dit M, de Labriolle, il y aurait
lieu de relever ce cjui en fait l'importance. Comme argument
sans l'épiique à l'appui des droits de la hiérarchie, Ignace invoque

une de ces manifestations verbales de l'Esprit dont la
hiérarchie devait dans la suite restreindre et canaliser la spontanéité

exjdosive.
A propos de ce que la Didachè dit du prophète, qui parle «par

l'inspiration de l'Esprit » (4), M. de Labriolle demande en quoi
cette expression prouve qu'il s'agit d'une prophétie identique au
« charisme proprement montaniste » (5). C'est, nous semble-t-il,
mal poser la question. Qu'est-ce que le charisme proprement
montaniste Il faudrait justement le savoir. Et à ce point de

vue il n'est pas indifférent de constater qu'un manuel d'instruc-

(1) Voir en particulier la série d'oracles précédés ou suivis de la formule :

Que celui qui a des oreilles écoute ce que l'Esprit dit aux Eglises (n, 7,11,
etc.), et le dialogue mystique de la fin : Voici, je viens bientôt... Je suis
l'alpha et l'oméga... Je suis la lige et le rejeton de David, l'étoile brillante du
malin. — Viens, disent l'Esprit et l'Epouse... — Oui, je viens bientôt (xxn,
7, I2-i3, 17, 20).

(2) Actes xm, 2.

(3) Ignace, ad Philad., vu, 1.

(4) Ev 7rvsyp.«T" (Did. xi, 7,12)
(5) P. 188.



3l4 EMILE LOMBARD

tion ecclésiastique comme la Didachè applique au parier du jiro-
jihète la même désignation dont la première épître aux Corinthiens
se sert pour caractériser le discours extatique, en ojjposition à celui

auquel j.iarticipe l'intelligence (ï). Le Pasteur d'Hermas
signale comme un trait distinctif du vrai prophète l'absence de

loute volonté humaine dans le mouvement de l'Esprit qui le

pousse à prendre la jiarole (a). Et Irénée Quoiqu'il ait blâmé
ceux qui, par excès d'anti-montanisme, ne voulaient jdus admettre

de prophétie et rejetaient l'Evangile de Jean, il ne saurait
passer pour montaniste (3). Pourtant Tertullien pourrait signer
les termes dans lesejuels il atteste que les charismes mentionnés

par saint Paul existent aussi parmi les chrétiens occidentaux de

son temps, ee Nous entendons beaucoup de frères dans l'Eglise
cjui possèdent des dons prophétiques, parlent en toutes sortes
de langues par l'action de l'Esprit, font paraître au jour les

secrets des hommes et expliquent les mystères divins. » (4) Le
parler en langues figure ici. comme don prophétique, à côté de

l'aperception occulte et de la lecture dans les cœurs. Cette note
extatico-spirite s'est sûrement accentuée dans le montanisme.
On ne voit pas ce qu'elle aurait de ee proprement montaniste. »

Parlons enfin du curieux fragment, cité par Origene, où Celse

raconte avoir vu en Phénicie et en Palestine de prétendus
prophètes qu'il se flatte d'avoir convaincus d'imposture et qu'il
assimile, dans l'intérêt de sa polémique, aux projphètes de l'Ancien
Testament (5). Ces individus se faisaient remarquer par des

agitations pareilles à celles de la fureur divinatoire, par des

propos dénués de sens que ee le premier imbécile ou le premier
charlatan venu » pouvait ensuite interpréter à sa guise (on
reconnaît là quelque chose d'analogue à la glossolalie suivie de

(i) A«),£ÎV T<Û WVSÙfttZTt AoAzì-J TM VOt (i Cor. XIV, l3-I<-)).

(2) Herrn., Mand., xi, 8-9.

(3) Sur les Aloges et les sentiments d'irénée à l'égard du montanisme,
voir p. 190 et suiv., 23o et suiv.

(4) Irénée, Hœr., v, 6,1. — Comparer la réflexion d'Eusèbe (H. E., v, 3, 4):
« Le très grand nombre d'autres effets merveilleux du charisme divin, qui
se produisaient encore à ce moment dans diverses Eglises, fit croire à beaucoup

que ceux-là aussi prophétisaient. »

(5) Origene, contra Cels., vu, 8-10.



LE MONTANISME ET L'INSPIRATION 3l5

l'interprétation des langues), et aussi entre temps par des
vaticinations intelligibles, dont Celse donne Un exemple :

e< Je suis Dieu, — ou le Fils de Dieu, — ou l'Esprit divin, ,1e viens,
car le monde est eu train de périr, cl vous, ô hommes, vous allez mourir

à cause de vos iniejuités. Mais moi je veux vous sauver, et bientôt
vous me verrez revenir avec une céleste puissance. Heureux celui qui
m'aura honoré maintenant Sur tous les autres, et sur les villes et les

campagnes, j'enverrai le feu du ciel. Les hommes cjui ne savent jias
quels chàtimenls les attendent se repentiront alors et gémiront en vain.
Mais ceux ejui auront cru en moi, je les garderai éternellf'ment. » (i)

Cette identification du sujet vaticinant avec la jiersonnalité
qui le possède, cette annonce pathétique de la fin du monde,
cette distribution de jiromesses aux justes et de menaces aux
pécheurs impénitents, s'accordent si bien avec ce que nous
savons du genre et des thèmes jirincijiaux de la jn'Ojihctie
montaniste. que certains savants n'ont j>as hésité à en voir une
mention j*ositive dans ce texte (2). Mais il n'est pas prouvé
qu'à la date où Gelse écrivait, la jiropagande des émissaires de
Montan eût atteint des jiays aussi éloignés de la Phrygie. En

outre, si vraiment l'origine hétérodoxe de cet échantillon jh'o-
phétique avait été juatente, Origene, semble-t-il. n'aurait pas
manqué de la dénoncer lui-même et de montrer ainsi que
l'argumentation de Celse jnortait à faux. Mais ii ne rejiroche à l'auteur

païen cjue son imprécision, cjui empêche de savoir si les

gens dont il jiarle sont étrangers au langage des Juifs et des

chrétiens ou s'ils prophélisent à la manière juive, comme les

prophètes tie l'ancienne alliance. Au smplus Origene déclare
qu'à défaut de citations comjfiètes et textuelles, on ne saurait
décider si vraiment tout souffle divin est absent de ces discours
où la rejientance est prêchée et les jugements de Dieu annoncés.
Cela revient à dire que dans ces jDrojdiéties telles cjue Celse les

cite, il ne discerne rien de rejiréhensible. rien cjui eût juiru
déplacé dans la jirédication d'un j^ropihètc reconnu par l'Eglise.

Ce sentiment d'Origène est d'autant jdus digne de remarque
cju'il s'exjjrime à propos d'un texte de jirovenance pilus dou-

(1) vu. 9.

(2) Ainsi Ritschl, Die Entstehung der altkatholischen Kirche, 2. Aufl.
(Bonn, 1807), p. 490-



3l6 EMILE LOMBARD

tense. D'après Celse, ces professionnels de l'inspiration se

livraient à leurs méprisables exercices ec soit dans les temples
soit hors des temples » (i), ce qui donnerait à penser cju'il ne

s'agit ni de chrétiens orthodoxes ni de montanistes, mais de
predicants païens (2). il faut croire qu'à cette éjioque et dans ces
contrées le paganisme — fort riche on le sait en sectes mystiques —
avait comme le christianisme ses catéchistes itinérants, adonnés
à l'extase, qui aux yeux d'un témoin sceptique passaient
naturellement pour des simulateurs. Et l'on peut se demander si le
célèbre détracteur de la nouvelle foi, dont le tempérament
d'intellectuel ne répugnait guère moins aux superstitions
anciennes, n'a pas amalgamé ici des traits qui se rapportaient
à des religions différentes. Quoi cju'il en soit, si Origene n'a jias
repoussé d'emblée toule assimilation entre de tels phénomènes
et les formes de prophétie approuvées par l'Eglise, c'est qu'en
somme la confusion était jiossibie entre les manifestations de

ces prophétismes rivaux. La seule conclusion qui s'impose est
celle que M. de Labriolle formule à la fin de l'excellente exégèse

qu'il consacre à ce morceau : ee Le montanisme n'a pas été, au

temps même de ses origines, un phénomène exceptionnel, isolé;
les éléments fondamentaux dont il était, composé furent des lieux
communs sur lesquels s'exerçaient en divers endroits de
prétendus inspirés : mais des circonstances particulièrement
favorables, un milieu prédestiné, l'impulsion due aux initiateurs,
ont promu le mouvement montaniste à une imjiortance historique

où n'ont pu se hausser les manifestations parallèles. » (3)

Voilà qui semble exclure toute idée de voir dans l'inspiration
phrygienne quelque chose de sjiécial et de nouveau. En toute
cette question de la prophétie jiré-montaniste, l'attitude du
distingué professeur de Fribourg n'est j*as exempte de flottement.
Esprit fin et pondéré, ennemi des solutions extrêmes, il éprouve
le besoin de réagir contre certaines façons trop sommaires de

donner tous les torts à l'Eglise dans ses démêlés avec les dissi-

(1) Orig., contra Cals., vu, 8.

(2) Reitzenstein les envisage comme tels (Die hellenistischen Mysterienreligionen,

Leipzig et Berlin, 1910, p. i43-i44)- Pour Lietzmann, il s'agit bien
de prophètes-glossolales chrétiens (Handbuch zum Neuen Testament, m, i.
An die Korinther 1, Tübingen, 1907, p. 140).

(3) P. 100-101.



LE MONTANISME ET LINSPIKATIOX 3lJ

dents. Mais c'est sans beaucoup de succès qu'il plaide les

circonstances atténuantes en faveur de la jirétention, émise du côté

ecclésiastique, d'opérer rétroactivement la séparation de l'ivraie
et du bon grain jiarmi les manifestations prophétiques
antérieures au montanisme.

La question de théorie, que M. de Labriolle traite après la

question de fait, ne nous arrêtera pas longtemps. Toujours en

vertu de sa distinction entre l'enthousiasme orgiasticjue et la

pure et simple suspension de l'activité consciente, il écrit : ce Nul
n'avait jamais soutenu cjue la prophétie chrétienne dût s'accompagner

de fureur ou de délire, »(i) Evidemment. Mais on n'avait
pas davantage professé cette désolidarisation théorique des

formes inférieures et des formes élevées de l'extase, ce II en

allait autrement, ajoute-t-il, de cette abolition du moi. » Et il
reconnaît que beaucoup d'écrivains chrétiens, spécialement les

apologistes, s'étaient jdu, sous l'influence des idées alexandrines,

à souligner ia passivité du prophète, son complet
assujettissement à l'Esprit, ce II serait, contraire à la raison, dit
Athénagore, de refuser d'ajouter foi à l'Esprit de Dieu qui a

mû comme un instrument la bouche des prophètes... L'esprit se

servait d'eux comme le joueur de flûte souffle dans son instrument.

» (2) Et Hijipolyte : «Munis de l'Esprit jn-ophétique...,
accordés comme le sont les instruments de musique, ces Pères

[les prophètes] avaient toujours en eux le Logos comme un
plectre sous l'action duquel ils annonçaient les volontés de

Dieu » (3). C'est exactement l'image évoquée par Montan. Pour
atténuer l'importance de ces déclarations, M. de Labriolle observe

que les auteurs catholiques n'ont jias voulu, jiar de telles
comparaisons, définir ex professo le rapport entre l'inspiration
divine et la personnalité humaine. Les phrases citées
appartiennent à des morceaux d'apologie, dont l'intention est de

montrer que les prophètes, même indoctes, méritent d'être
écoutés comme les hérauts d'un message qui ne vient pas d'eux.
Leur rôle personnel, dans l'opération jirophétique. est diminué

(1) P. !72.
(2) Athénagore, Leg. pro Christ., 7 et 9. — Cf. Odes de Salomon, vi, 1-2 :

« Comme la main se promène sur la cithare et les cordes parlent, ainsi parle
en mes membres l'Esprit du Seigneur. »

(3) Hippolyte, de Christo et Antichristo, 2.



3l8 EMILE TOMBAI*,!)

pour que l'autorité de leur parole grandisse, il faut les croire,
puisque la responsabilité de ce qu'ils disent remonte au Saint-

Esprit. — Rien n'est'plus juste que cette exjdication : mais si

l'anti-extatisme de Miitiade et consorts avait eu des précédents
autorisés, jamais des écrivains orthodoxes, contemporains du
montanisme, n'auraient cru pouvoir se servir de l'image du
plectre, ni tirer de l'inconscience des prophètes un argument en
faveur de la crédibilité des prophéties.

Et il n'est pas rigoureusement exact de dire qu'en réagissant
contre cette manière de voir, ce familière innocemment à beaucoup

d'esprits cultivés de leur éjiotjue ». les polémistes orthodoxes

ce ne faisaient autre chose cjue de renouer avec la conception

jiaulinienne. » (i) Saint Paul ne condamne nulle part le

parler extatique comme tel. Mais, pour lui, l'édification passe
avant tout. Aussi veut-il que les discours non accessibles à la

compréhension du vulgaire. — si authentiquement inspirés cju'il
les juge, — soient interprétés ou réservés [iour la dévotion
privée. Tel est le point de vue de Paul. Ce n'est pas celui des

adversaires de Montan. Pourtant Paul est bien leur précurseur
en quelque chose. Il est, lui que l'individualisme religieux a j)ris
pour jiatron. le premier organisateur de la société chrétienne.
L'Effuse lui doit l'initiative de la réfflementation des charismes.

VI

Le montanisme s'est heurté non jias à une théorie traditionnelle

de la prophétie, mais à une autorité traditionnelle en voie
de formation. Il s'insurgeait contre elle en revendiquant pour
les paroles de l'extase un privilège de souveraineté. Question de

droit plutôt cjue de théorie. Le problème ne s'est jamais jiosé
d'une façon abstraite. C'est le sentiment tout pratique des conditions

d'existence de l'Eglise qui en a emporté la solution. S'il
n'est pas possible de justifier par de sérieux antécédents
l'interdiction de jn*ophétiser en extase, il faut reconnaître que la
formule de Miitiade a surgi à son heure, comme le mot de la situation

; elle a dessiné la réaction de l'instinct de stabilité et

(I) P. 174-



LE MONTANISME ET l'WSPIRATION 3lQ

d'organisation religieuses contre le péril d'un absolutisme mystique

qui eût mené tout droit la chrétienté à l'anarchie.
En effet, ancienne par ses modalités, la prophétie montaniste

était bien nouvelle jiar ses prétentions. Ceux de la secte s'appli-
quaient et exjfioitaierit en leur faveur toutes les promesses
johanniejues relatives à l'avènement du Paraclet. ee Quand sera
venu l'Esprit de vérité, avait dit Jésus, il vous conduira dans

toute la vérité. » (ï) Armés de cette jiarole, les Cataphrygiens
voulaient eju'on reconnût clans les dires des ec nouveaux
prophètes » une révélation cjui devait s'ajouter à la révélation
évangélique. En matière d'enseignement, de discipline, d'interprétation

des Ecritures, les oracles du Paraclet faisaient loi. C'était
livrer le sort de la communauté à des impulsions sans contrôle.
Ces traditionnalistes étaient de dangereux démolisseurs. Et ces

revendicateurs de la liberté charismatique étaient des aristocrates

de la piété*. Comme tous les mouvements similaires, ce

Réveil a eu pour point de cléjiart ee un mécontentement, une
mésestime de l'Eglise établie » (2), et tendait à la constitution
d'une caste de jjrivilégics sjurituels. Les croyants nés de l'Esprit,
les ce jmeumatiques », se séparaient des ee psychicjues », chrétiens

du gros tas dont ia vie mentale restait assujettie aux
désirs de la chair. Cet usage d'une antithèse cjui, chez saint
Paul (3). ojijiose deux stades du développement religieux et non
j>as deux classes dans la société religieuse, était attentatoire à

l'égalité. Par une conséquence inévitable, l'animosité des catholi-

tpies associa les montanistes aux gnostiques, si différents de

tendances, mais qui eux aussi recouraient à l'opposition de ces

deux termes pour établir une démarcation à leur profit.
Les arguments, historiquement fort contestables, que l'épisco-

j>at fit valoir contre le montanisme, étaient l'expression d'un
instinct de défense. Les catholiques ont renié les anciens
charismes sans bien discerner ce qu'ils reniaient. De même nous
rejetons et désavouons certains composants primitifs de notre
moi, cjui n'ont plus de rôle marqué dans notre économie actuelle
et qui en compromettraient gravement l'équilibre si nous les

(1) Jean xvi, i3.
(2) P. 137.

(3) 1 Cor. u, i4-i5.



3ao EMILE LOMBARI)

laissions se prévaloir de leur droit de priorité. Les partisans de

la jirophétie extatique avaient pour eux la tradition. Mais le

moment vient où l'autorité religieuse, issue de la tradition, en
devient la norme. Ce epii j^arut incompatible avec les prérogatives

hiérarchiques acquises (ou en voie d'acquisition) fut
condamné comme anti-traditionnaliste. Curieuse transjiosition
psychologique : la défaveur de la nouveauté s'attache à

l'ancienneté jugée perturbatrice.
Comment l'Eglise fut amenée jiar la crise montaniste à préciser

son attitude en toute cette question d'inspiration et d'autorité,

Auguste Sabatier entr'autres l'a montré admirablement (i).
M. de Labriolle a aussi là-dessus des jiages excellentes, où

chaque j)oint est repris en détail. Pour tout dire en peu de

mots, il se fit dans la j>ensée de l'Eglise une dissociation artificielle

entre la prophétie et l'extase. L'extase demeura licite en
théorie, avec les réserves commandées par la crainte des
tendances subjectives qu'elle développe au détriment des jiostulats
de l'unité, ce Quiconque prétendit avoir bénéficié de révélations
et d'aptitudes spéciales dut les soumettre à l'autorité régulière,
seule compétente pour en apprécier la qualité en tenant comjite,
comme d'un élément primordial, de l'humilité du sujet. Désormais

le mysticisme, plante trop vivace et de végétation envahissante,

cjuelquefois vénéneuse, n'aura licence de s'épanouir que
sous une surveillanee appropriée. » (2) Par là bien des âmes
ardentes seront poussées à la révolte. C'est la grâce d'état accordée

à quekjues grands génies mystiques de trouver la synthèse
de leur luxuriante sjiontanéité intérieure et de leur soumission

resjiectueuse à l'ordre établi. Leurs imaginations les jdus hardies

se meuvent dans le jdan de la tradition. Les architectures
de leurs visions se superposent à l'édifice ecclésiastique sans en
altérer les lignes directrices, qu'elles prolongent idéalement.
Mais à côté des sainte Thérèse, des saint Jean de la Croix, de

cette élite de contemplatifs dont l'Eglise jieut s'assimiler les

exjiériences, en dépit de certains différends passagers, il y a

tous les inadapités, tous les réfractaires, cju'une douloureuse

(i) Aug. Sabatier, Les religions d'autorité et la religion de l'Esprit
(Paris, 1904), p. 74-80.

(2) P. 567.



LE MONTANISME ET L'INSPIRATION 321

logique interne engage dans des conflits sans solution. A. tous
ceux que tenterait la voie de ces enfants jierdus eie la mystique,
l'Eglise cite l'aventure montaniste en exemple à ne point imiter.
Pour Bossuet, Mm<* Guyon est une Priscille, qui a trouvé en
Fénelon son Montan, (i)

Le droit à la prophétie fut d'autre jiart théoriquement maintenu.

Mais on l'entoura de restrictions cjui équivalaient à en
rendre l'exercice impossible. Tout extatique n'est jias nécessairement

un prédicateur émancipé, mais quiconque proclame des

révélations directement reçues fait œuvre suspecte, car l'Eglise
se réserve de parler au nom de Dieu. On en vint à une idée
toute factice du prophète discipliné, raisonnable, ne disant rien
cjue la censure ne pût laisser passer. D'ailleurs, l'épiscopat étant
de plus en jdus considéré comme le dépositaire et l'organe de

l'Esprit saint, le prophète se trouvait pratiquement dépossédé
de son rôle, ee Sa fonction faisait double emploi et tombait à

rien. Elle ne devait jilus réapparaître cjue dans certains moments
de crise, ou chez les dissidents et les persécutés. » (2)

Concilier la liberté nécessaire à la vie de l'Esjirit, et la stabilité

nécessaire à l'œuvre de l'Eglise, c'est un redoutable jiro-
blème de jjédagogie et d'organisation. Il se jiose aussi jiour nous

protestants, ejuoique en d'autres termes ; et beaucouji qui se

flattent de le résoudre ne font que l'éluder. Pour en sentir
l'importance, ii faut ne jjas être seulement jiréoccupé d'unité
extérieure ; il faut pourtant avoir compris qu'en reiigion l'individu

n'est jîas tout ; il faut avoir pénétré assez profond dans
l'intimité tragique de certaines destinées religieuses.

C'est un revenant du montanisme que ce Leopold Baillard,
disciple de Vintras, dont M. Maurice Barrés a conté l'histoire
dans un livre de poignante émotion. Relisons La colline inspirée,
et méditons le symbole de la chajielle et de la prairie, suggéré

par l'aspect fatidique d'un coin de j>aysage lorrain : ee Je suis, dit
la prairie, l'esprit de la terre et des ancêtres les jdus lointains,
la liberté, l'inspiration. — Et la chapelle répond : Je suis la
règle, l'autorité, le lien ; je suis un corps de pensées fixes et la

(1) Bossuet, Relation sur le quiétisme, xi, § 8.

(2) P. 067-568.



322 UMILE LOMBARI)

cité ordonnée des âmes... Eternel dialogue de ces deux jiuissan-
ces A laquelle obéir Et faut-il clone choisir entre elles Ah
plutôt qu'elles jmissetit, ces deux forces antagonistes, s'éprouver
éternellement, ne jamais se vaincre et s'amplifier par leur lutte
même Elles ne sauraient se passer l'une de l'autre. Qu'est-ce
qu'un enthousiasme qui demeure une fantaisie individuelle
Qu'est-ce qu'un ordre eju'aucun enthousiasme ne vient jdus animer

L'église est née eie la prairie, et s'en nourrit jierjiétuelle-
ment — pour nous en sauver. »

Emile Lombard.


	Revue critique : le montanisme et l'inspiration : à propos du livre de M. de Labriolle

