
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 14

Artikel: Revue générale : théologie systématique

Autor: Berguer, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

THEOLOGIE SYSTEMATIQUE

ÉTUDES RÉCENTES SUR LA RÉDEMPTION

Les vieux maîtres de la peinture religieuse laissent percer
tour à tour, dans leurs œuvres, deux méthodes ou deux tendances.

Les uns appellent sur leurs toiles toutes les armées du ciel
et des enfers ; ce ne sont qu'apparitions d'anges et visions béatifi-
ques. Les portes d'un paradis puéril et théâtral nous sont ouvertes

; le drame de la vie n'apparaît point sur les visages et dans
les expressions des personnages principaux ; il se joue à part et
à côté, et des marionnettes naïves et gauches sont chargées
d'en donner la clef au spectateur apaisé. D'autres peintres —
et ce sont les grands — ont négligé ces moyens faciles et factices,

ou du moins en ont transformé la portée. S'ils peignent,
eux aussi, des anges ou des cieux ouverts, ce n'est pas sur ces

à-côtés que se concentre l'intérêt. Us ont compris que le drame
intérieur perd sa force à s'objectiver dans des figures de convention,

qu'à l'immobiliser ainsi dans des formes imaginaires on lui
ravit sa valeur propre qui est une valeur morale. Ils se sont
donc contentés de peindre des hommes et des femmes, des

Christs et des Vierges, des scènes vécues ; mais sur les visages,
dans les expressions, dans l'infini des regards ou sous le mystère
des paupières abaissées, ils ont mis le frisson vivant d'un au-
delà infiniment plus poignant et plus vrai que l'autre parce
qu'il garde son caractère propre.

Ces deux tendances de la peinture religieuse se retrouvent
aussi dans la pensée religieuse. Actuellement encore, et au sein



REVUE GENERALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l4l
de notre christianisme moderne, les esprits se divisent en deux
grandes classes, en deux écoles. Les uns — acceptant par les
voies de la tradition un ciel plus ou moins mystique où règne le

Monarque souverain dont les attributs sont à jamais fixés et
immuables — ne voient dans les événements des religions
historiques et spécialement dans ceux du christianisme qu'un écho

affaibli de la grande tragédie du ciel. Tout, selon eux, dépend
de l'arbitraire divin. L'intérêt n'est pas ici-bas ; il est là-haut.
Peu importe que la manière dont l'homme est sauvé ne corresponde

pas à la nature que Dieu lui a donnée. La Création est

un acte du Souverain, la Rédemption en est un autre. Dieu a
décidé de l'un et de l'autre, et sa souveraineté, son arbitraire
même n'ont pas à entrer en compte avec notre moralité. C'est
la méthode qui part du ciel pour expliquer la terre. Elle édicté
d'abord ce que Dieu est, veut et pense, puis l'applique à l'homme
sans souci des conséquences.

L'autre tendance est plus humble et plus respectueuse à la
fois des droits de la vérité intérieure. Les esprits qui s'y livrent,
parce qu'impérativement elle s'impose à eux, ne sauraient accepter

un Ciel où ne règne pas l'ordre moral dont ils se sentent
intérieurement dépendants. Pour eux Dieu ne serait plus Dieu
s'il n'était un Dieu moral. Dans les traditions humaines ils
cherchent un reflet des vérités éclatantes qui s'imposent à leur
cœur. Le Dieu qui parle dans l'histoire ne saurait contredire,
selon eux, celui qui parle dans la conscience humaine. En
sauvant les hommes il ne se peut pas que ce Dieu ait violé la loi
qui crée l'homme, celle qu'il lui a imposée : la loi morale. Pour
être un salut venant du vrai Dieu, il faut que la rédemption soit
morale. Ces esprits chercheront donc và trouver les intentions
du Ciel dans les expériences profondes de la conscience
humaine. Ils comprendront le Ciel d'après ce qui leur en est révélé
sur la terre ; ils prolongeront les lignes d'action du Dieu qui
besogne dans l'âme pour essayer de connaître ses intentions
et de s'y unir.

Voilà les deux tendances On ne peut pas dire que l'une soit
la méthode catholique et l'autre la méthode protestante, quelque
grande qu'en soit la tentation ; car, d'une part, les protestants,
par leur effort constant de substituer l'autorité de la Bible à

celle de l'Eglise, ont manifesté à toutes les époques le souci



l42 GEORGES BERGUER

perpétuel de s'appuyer sur une tradition et de recevoir d'elle
une vérité normative ; et, d'autre part, chez nombre de catholiques

perce, sous l'acceptation globale du magistère de l'Eglise,
le désir et le besoin d'une justification du dogme par l'expérience

intérieure.
De ce double mouvement au sein des deux confessions

chrétiennes, les deux livres que nous voudrions analyser ici nous
présentent une manifestation curieuse et intéressante à la fois (i).
Ils ne se laissent guère rapprocher et comparer, leurs
préoccupations étant autres et leurs intentions différentes. Cependant

ils traitent tous deux de la rédemption. L'un est d'un
savant professeur au séminaire d'Albi, l'autre d'un pasteur vénérable

et vénéré en France; l'un constitue une exposition dogmatique

et philosophique du dogme ; l'autre ne veut être qu'une
série d'études bibliques avec quelques conclusions ; l'un
affiche, dans sa dernière partie surtout, des intentions nettement
apologétiques et même polémiques ; l'autre ne s'occupe aucunement

du catholicisme et n'effleure pas même les sujets controversés.

C'est assez dire que ces ouvrages ne se ressemblent pas
et qu'ils ne se touchent en aucun point. Ils ne marquent pas
non plus, nous semble-t-il, une orientation nouvelle dans les

deux confessions rivales. Us ne sont symptomatiques qu'à un
égard : c'est que tous deux, partant de prémisses très différentes

et opérant selon des méthodes divergentes, arrivent à

présenter la rédemption sous son angle moral et à réclamer, comme
la seule vraie, une interprétation morale de l'expiation. Peut-
être que sous ce même adjectif se cachent des conceptions très
différentes, mais à lui seul il a sa valeur et indique une direction.

Si les méthodes reçues pèsent encore de tout leur poids
dans les deux camps, une invincible tendance pousse les esprits
à des conclusions, sinon identiques, du moins dirigées dans le

même sens. On est de plus en plus conduit à interpréter moralement

les grands problèmes du christianisme parce que, instinctivement,

on sent que c'est sur le terrain moral qu'ils prennent et

gardent leur vraie valeur. Ainsi la seconde tendance dont nous

(i) Jean Rivière, Le dogme de la Rédemption, étude théologique. Paris,
Gabalda, igi4-

C.-E. Babut, Etude biblique sur la Rédemption. Nîmes, « La Laborieuse »,

1914.



REVUE GÉNÉRALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l43

parlions en commençant s'affirme et prévaut peu à peu même
chez les esprits qui par leur méthode et leurs habitudes intellectuelles

sont encore attachés à la première et, dans la forme de

leur discours, lui restent fidèles.
Cela dit, abordons les deux études en question et cherchons

à en donner une idée.

I
La première, qui a pour auteur M. Jean Rivière, docteur en

théologie, professeur au Grand séminaire d'Albi, est beaucoup
plus fouillée, beaucoup plus complète que l'autre. C'est un chef-
d'œuvre d'érudition, de subtile analyse et d'habileté descriptive.
M. Rivière ne se presse pas ; il étudie son sujet tout à son aise.

Durant les 557 pages qu'il lui consacre, les questions sont prises
et reprises sous des angles différents et, par petites touches
successives, amenées lentement à leur solution. Ce n'est pas à

dire qu'à travers ces méandres d'une pensée lentement polie, on
ne perde pas quelquefois le fil conducteur. Il n'est pas très aisé,

par exemple, à un esprit non prévenu de comprendre pourquoi
— les interprétations protestantes de la rédemption étant traitées

de déformations dans une troisième partie — il est nécessaire

après la première partie : la révélation du mystère, d'en
consacrer une seconde à l'explication catholique de ce mystère.
En effet, si l'explication catholique est la seule vraie elle doit se

confondre avec la révélation et ne faire qu'un avec elle. Sinon,
d'autres interprétations doivent avoir leur place à côté de

l'interprétation catholique ; mais alors, dans ce cas, il n'est

guère loyal de les traiter de déformations. C'est afficher d'emblée

un parti-pris qui risque de fausser la discussion et qui la
fausse en effet. Cependant on ne saurait trop en vouioir à l'auteur

de l'impasse dans laquelle il se débat. Posant comme thèse
de début (Avant-propos, p. xm) crue l'Eglise est l'interprète
infaillible de la foi, comment pourrait-il rendre une égale justice

soit aux interprétations de l'Eglise catholique, soit à celles

qui s'en éloignent L'effort d'impartialité de M. Rivière se

heurte continuellement à l'intransigeance de cette position
initiale. Mais il ne se décourage pas et, avec une savante délicatesse,

il réussit parfois à étendre le manteau de l'Eglise sur des



l44 GEORGES BERGUER

conquêtes que le gros bon sens attribuait jusqu'ici aux esprits
émancipés de la tutelle de Rome.

M. Rivière commence par s'étonner cpie le terme de ee rédemption

» soit associé à des conceptions théologic[ues assez diverses
et même ec incorporé en bonne place à ces vagues formes de

philosophie religieuse, si communes aujourd'hui, où n'apparaît plus
aucun élément du christianisme positif », et il cite en note,
comme exemple de ce qu'il entend par là, l'article Erlösung du
professeur Troeltsch (Die Religion in Geschichte und Gegenwart).

Pourtant il accorde lui-même, quelcrues lignes plus bas,

que ec le mot Rédemption s'applique à tout ce qui est
susceptible de produire le relèvement spirituel de l'humanité ». La
rédemption c'est l'œuvre de la Providence de Dieu assurant
dans les âmes l'expansion progressive du bien et les arrachant
à la domination du mal, et cela en vertu d'un plan dans lequel
Y Incarnation vient s'encadrer à titre de moyen. Ce plan, cet
ordre surnaturel de la Providence, le protestantisme, moins
favorisé en cela cjue les catholiques, ne le conçoit pas.

De cette ignorance des protestants, cpi'on ne sait trop à cpielle
faute attribuer, et de cette science supérieure des catholiques, dont
on ne saisit guère l'origine privilégiée, résulte une double divergence

dans la manière de comprendre la rédemption. Les
protestants n'y voient que la réparation des fautes personnelles ;
ils conçoivent l'œuvre de Christ en partant de l'expérience.
Les catholiques, au contraire, conçoivent cette œuvre de salut
comme portant surtout sur la guérison du péché originel. C'est

nous dire, en tout autant de termes, que les fondements de la
théologie catholique reposent sur la métaphysique et la cosmogonie

tandis que ceux de la théologie protestante s'appuient sur
l'expérience vivante, actuelle et éternelle. Retenons cet aveu ;

il est significatif, et nous en retrouverons l'écho dans tous les

développements ultérieurs du volume.
La seconde divergence, par contre, nous paraît moins bien

établie et plus contestable. L'appropriation de l'œuvre rédemptrice

se fait dans l'orthodoxie protestante par la foi seule qui
abrite l'âme pécheresse derrière les mérites du Christ, nous dit
M. Rivière ; tandis que, selon l'Eglise catholique, la rédemption

n'est efficace pour chacun cpie lorsque et parce qu'elle
devient une source de sainteté personnelle. Cette affirmation



REVUE GÉNÉRALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l45

massive dénature les faits par une équivoque portant sur les

mots. Mais il serait trop long de la discuter ici. Elle nous semble

réfutée, du reste, par la manière dont l'auteur pose lui-
même, l'essentiel problème qu'il s'attache à résoudre, ce II s'agit
de savoir, dit-il, si la Rédemption n'est qu'un moyen de stimuler

les énergies de la conscience, ou bien si et comment elle a

une valeur devant Dieu pour la réparation de la faute originelle

et, par conséquent, bien qu'à titre secondaire, pour la
réparation aussi de nos fautes personnelles, puisqu'elles en sont
la suite » (p. 12). Il est permis de voir dans ces paroles
l'expression du point de vue catholique. Or, ce qu'elles nous
présentent comme capital, c'est un problème de foi et, ce qu'elles
nous présentent comme secondaire, c'est l'acquisition d'une
sainteté personnelle et effective ; car, si et comment les choses

ont une valeur devant Dieu pour réparer la faute originelle,
nous ne le saurons jamais cjue par la foi, et c'est pourtant ce

point-là que M. Rivière voudrait établir. Il voudrait montrer
que la rédemption est un drame cosmogonique ou métaphysique

avant d'être un drame humain. Si elle ne sert qu'à
stimuler les énergies de la conscience elle n'est rien, ou du
moins elle perd beaucoup de sa valeur pour lui. C'est donc lui,
nous semble-t-il, qui met en première ligne la question de foi
tout en n'accordant qu'une place secondaire aux expériences

par lesquelles la conscience s'élève de degré en degré jusqu'à la
sainteté personnelle ; et pourtant M. Rivière n'est point, que
nous sachions, suspect d'hérésie protestante.

Le problème étant ainsi posé, une première partie étudie la
révélation du mystère, c'est-à-dire tout d'abord la manière selon

laquelle la rédemption a été préparée providentiellement dans
les religions païennes et dans le judaïsme. Au sein du
paganisme M. Rivière ne trouve pas grand'chose qui annonce la
rédemption : de vagues tendances, des notions encore indéterminées,

mais en somme beaucoup de pauvreté et de grossièreté.

Il semble ignorer totalement les études de la psychanalyse
sur les religions primitives et les lumières qu'elles jettent sur
les tendances religieuses essentielles de l'âme humaine ; c'est une

grave lacune qui lui fait passer sous silence toute une série de

manifestations importantes au point de vue du problème qu'il
traite, particulièrement celles du totémisme. Quant aux pro-



146 GEORGES BERGUER

phètes, on reconnaît qu'ils font œuvre réformatrice; mais ils
n'apportent pas de doctrine nouvelle, ce II ne faut donc pas chercher

en dehors du christianisme, pas plus dans l'Ancien Testament

que dans les religions païennes, l'idée proprement dite de

rédemption et moins encore la notion exacte de sa nature ou
les conditions, de sa réalisation » (p. 44)-

Les données du Nouveau Testament nous fournissent un
terrain plus fécond. M. Rivière les étudie d'assez près. On le sent

préoccupé par le souci de répondre à ceux qui prétendent que
saint Paul a créé de toutes pièces le dogme de l'expiation et

qu'il ne se trouve pas dans la pensée de Jésus. Jésus, selon

notre auteur, a eu le sentiment du rôle de sa mort ; il l'a conçue

comme une rançon. Cela est vrai sans doute ; mais on
voudrait pour l'appuyer un examen plus critique des textes.
M. Rivière étaie son opinion par de nombreuses citations des

paroles de Jésus ; mais elles sont toutes mises sur le même pied
comme également authentiques ; aucune différence n'est établie
entre celles qui ont été prononcées au commencement de son
ministère et celles qui datent de la fin. Embarrassé par les

discours des Actes, il convient que le mot de rédemption ne s'y
trouve pas; mais, dit-il, l'intelligence des apôtres s'est ouverte

peu à peu à la doctrine et saint Paul en a certainement trouvé
le thème au sein de l'Eglise primitive. Nous voulons le croire ;

mais encore faudrait-il le montrer par une discussion plus serrée

et plus exégétique
Une fois la doctrine fixée, elle s'est développée. Mais ce

développement, au dire de notre auteur, n'a pu être que rectiligne
et d'une seule venue. Aug. Sabatier est mis au rang des

vulgarisateurs subalternes parce qu'il divise l'histoire de ce développement

en trois périodes qui représentent trois conceptions
différentes de l'œuvre du salut. Or il n'en est point ainsi, dit
M. Rivière. La conception est une et elle se continue identique
à travers les siècles, ce Les synthèses du moyen âge ne font cpue

reprendre, en le perfectionnant, le meilleur de la tradition
patristique » (p. 76).

Cette continuité et cette identité de la foi catholique à

travers les âges est bien difficile à soutenir cpiand on considère
la variété des théories cpie les Pères eux-mêmes nous offrent ;

c'est presque une gageure que d'entreprendre de la prouver.



REVUE GENERALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l47

Mais quelques distinctions adroites remédieront vite à la
difficulté. On distinguera entre les Pères comme témoins de la foi
exprimant la vérité traditionnelle et les Pères comme auteurs
privés qui ont, sous cette forme-là, des singularités doctrinales

Puis on distinguera encore entre une théorie et un
trait de doctrine. Ce que Sabatier sépare comme des théories
divergentes, nous persuade-t-on, ce n'est en réalité que des

traits différents de l'unique théorie de la rédemption, traits sur
lesquels tantôt l'un tantôt l'autre des Pères ont plus ou moins
insisté — ou bien ec des descriptions populaires où tous les traits
ne doivent pas être pris au pied de la lettre » (p. 92) — ou
enfin ee des métaphores mai venues » (p. g3). Du reste, derrière
ces singularités doctrinales se dessinent chez tous les Pères les

grandes ligues caractéristicjlies de la doctrine orthodoxe, les
deux idées fondamentales que saint Anselme développera et qui
deviendront les piliers du dogme de la rédemption : celle de la
substition pénale et celle du sacrifice expiatoire.

Mais l'autorité de l'Ecriture et le témoignage de la tradition
patristique ne suffisent pas à consacrer un dogme. Il faut encore

que s'y ajoutent les décisions précises de l'Eglise. Or, en ce

cjui touche le dogme de la rédemption, il se trouve précisément
que ces décisions ont été peu nombreuses et peu explicites.
M. Rivière trouve les raisons de cette anomalie apparente dans
le fait que le dogme de la rédemption est impliqué dans
l'enseignement ordinaire de l'Eglise, dans le culte et la pratique
des bonnes œuvres, ce De longtemps aucune négation ni aucune
hérésie ne sont venues troubler la paisible possession de cette
vérité.» Il n'était pas nécessaire de la préciser puisqu'on en
vivait. Ce n'est qu'au moment où le pélagianisme, les controverses

christologiques du ve siècle, le nestorianisme et enfin le
socinianisme sont venus mêler leurs flots impurs au courant de

la grâce qu'il est devenu urgent d'arrêter les contours nets du
dogme. Cette œuvre lente s'est accomplie au cours des siècles

et enfin en 1869 le concile du Vatican définit la Rédemption,
mais sans promulguer cette définition : ce une satisfaction vicaire
du fils de Dieu dans sa personne divine par les fonctions de sa
nature humaine ».

Une fois le dogme établi, il est permis de le confronter avec
la ruison. Dans un dernier chapitre de cette première partie,



I48 GEORGES BERGUER

M. Rivière passe en revue les divers essais qui ont été tentés
dans ce sens. Les uns se sont appuyés sur la métaphysique des

attributs divins, montrant comment la justice et l'honneur de

Dieu postulaient une rédemption ; les autres, et ce sont surtout
les prolestants, ont argué de l'expérience morale, des besoins et
des exigences de la conscience qui a soif d'expiation ; l'auteur
leur reproche de faire état en ceci d'une conscience fortement
christianisée et dont les données sont, par conséquent, modifiées

déjà par l'influence du dogme. Enfin une troisième tentative

intéressante est celle de Joseph de Maistre et surtout de

Aug. Nicolas qui cherchent la racine de la croyance à la
rédemption dans les expériences collectives de l'humanité primitive

et spécialement dans les cérémonies de sacrifice. A eux
aussi, l'auteur reproche d'envisager les faits à la lumière d'une
conscience chrétienne et de ne trouver dans les sacriOces l'idée
de substitution que parce cju'ils l'y ont introduite d'abord
inconsciemment. Là encore il faut signaler chez M. Rivière la

lacune dont nous avons déjà parlé. S'il connaissait les travaux
modernes de la psychanalyse, il verrait combien il est probable que
la substitution, ou, pour parler le langage de Freud et consorts,
le transfert jouait un rôle important dans les expériences les

plus primitives de l'humanité, et cela bien avant l'introduction
du christianisme dans le monde.

La seconde partie du livre que nous étudions est intitulée :

Explication catholique du mystère. U va sans dire qu'en vertu
même de la méthode adoptée, il s'agit là. non point d'une
discussion, mais d'une simple exposition méthodicpie. Les décisions
du magistère de l'Eglise étant reçues d'autorité, le croyant
cherche, après coup, à les comprendre. Et d'abord il passe en

revue les postulats philosophiques et dogmatiques sur lescpiels

repose la doctrine de la rédemption ; c'est une certaine notion
de l'homme, une certaine notion de Dieu, une certaine notion
du péché et une certaine notion du Christ, en un mot une mé-

taphysicjue spéciale, celle de l'Eglise. Les prémisses contenues
dans cette métaphysique aboutissent à poser la rédemption
comme ce le rétablissement de l'ordre surnaturel détruit par la
chute originelle » et la mort du Christ comme le moyen de ce

rétablissement. Mais comment et pourquoi la mort du Christ
est-elle l'agent providentiel de notre salut Pour répondre à



REVUE GÉNÉRALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l49

cette question, M. Rivière s'engage dans un vaste exposé où sont
successivement examinés les éléments formels et les éléments
réels du mystère. Les éléments formels, ce sont les notions de

mérite, de rachat, de sacrifice et de satisfaction, toutes insuffisantes

en elles-mêmes, mais propres à être retenues comme des

cadres par le théologien. Les éléments réels, c'est l'expiation
pénale et la réparation morale. Avec eux nous arrivons au
centre du problème. La rédemption doit-elle être envisagée
comme une expiation pénale ou comme une réparation d'ordre
moral telle est bien la question essentielle, et nous touchons

avec elle aux chapitres capitaux de l'ouvrage. Ces chapitres
sont nuancés, mesurés, prudents et d'une grande habileté
dialectique. Les sympathies de l'auteur vont toutes à une conception

morale de la rédemption, on le sent. Mais il s'agit qu'on
ne le sente pas trop. Les opinions personnelles déplaisent
aisément en haut lieu. Pour oser les faire valoir, il faut qu'elles
apparaissent bien plus comme des conséquences des idées reçues

que comme des velléités originales. La tâche consistera à émous-

ser les angles, à arrondir les contours, à conduire doucement
les eaux assagies du grand courant traditionnel au sein du lac

paisible où se mirent les préférences personnelles.
C'est bien ainsi que procède M. Rivière, et avec une science

consommée de la stratégie intellectuelle. Présentant d'abord à

ses lecteurs les outrances de la théorie juridique de l'expiation
(vindicte divine, substitution du Christ au pécheur, horreurs
tragiques du Calvaire, malédiction infligée au Sauveur), il montre

cpie c'est à la Réforme, et surtout à la scolastique protestante

du xvnp siècle que sont attribuables ces exagérations
violentes. Chez les catholicpies elles n'apparaissent guère que
dans les prédications à titre d'effets oratoires (nombreuses
citations à l'appui). Ce n'est pas à dire que l'expiation pénale ne
fasse pas partie de la rédemption ; mais la théologie catholique
ne l'a jamais considérée que comme un élément secondaire de la
doctrine. La mort du Christ a certes un caractère expiatoire ;

mais cette expiation doit être conçue comme s'accomplissant
par solidarité plus que par substitution (p. 255). Pour retrouver
cette théologie dans les Pères on a opéré encore une de ces
distinctions subtiles dont nous avons déjà parlé. On a distingué
entre les principes tels qu'on les trouve dans l'enseignement



l5o GEORGES HERGUER

mesuré des théologiens et les développements de la théologie
oratoire. Ainsi tout ce qui était gênant est tombé et l'unanimité
de la grande tradition catholique est apparue, dans sa modération

conciliante, accordant à l'idée d'expiation une place, mais
toute petite, si petite que le Christ, s'il n'avait pas souffert et
s'il n'était pas mort sur la croix, nous aurait cependant, selon
elle, rachetés (p. 260).

S'étant ainsi débarrassé de l'expiation juridique et pénale en
en chargeant le protestantisme, M. Rivière a les mains libres
pour caresser la théorie cjui lui est chère : celle de la réparation
morale. Il s'agit d'abord de la placer sous l'égide de l'Eglise ;

et c'est là qu'éclate le grand effort. Le terrain se dérobe ; il n'est

pas sûr. Dans les précautions mêmes cjue prend l'auteur, on
sent le sérieux de sa position. Il reconnaît que plusieurs
théologiens catholiques combattent les théories morales de la
Rédemption et réservent ce nom ce à tous les systèmes qui en
suppriment la valeur objective ». ee II serait véritablement dommage,
s'écrie-t-il, de laisser à cette expression le sens péjoratif et
minimiste qu'elle a pu recevoir au cours de certaines controverses
mais que rien n'impose absolument » (p. 264), En face de cette
tendance il s'agit d'établir solidement que la théorie de la répara-
tion morale est l'authentique doctrine de l'Eglise. M. Rivière
s'y efforce en tablant d'abord sur les saintes Ecritures, ce cjui
est relativement aisé, puis sur les Pères et les théologiens
catholiques modernes, ce qui l'est moins. Ces louables efforts
mériteraient une meilleure récompense. Toutes les citations apportées

en témoignage, celles des P. de Coudren et Stenlrup et du
D1' Dörlsolt nous paraissent se mouvoir sur un terrain terriblement

juridique. Avec la meilleure volonté, on réussit difficilement

à y discerner le ton moral qu'il y faudrait trouver.
Enfin l'auteur en arrive aux faits, à la psychologie et à l'histoire

; et là il trouve un terrain plus favorable à sa thèse. Ces faits,
il est vrai qu'il les examine sans quitter l'attitude de soumission
aux théologiens et aux exégètes qui lui servent de guide. Mais,
avec une superbe ingénuité, il fait sortir de la bouche de ces

interprètes autorisés du dogme — et de la plume du Docteur
Angélique lui-même — des choses qui sentent un jieu le fagot. 11

semblerait, en effet, si on l'en croit, que saint Thomas inciterait
ses lecteurs ec à chercher le secret de la destinée du Sauveur et



REVUE GÉNÉRALE — THEOLOGIE SYSTÉMATIQUE l5l

la raison de ses souffrances dans ce cjue nous savons des

choses humaines ». Engagé à la suite de saint Thomas sur cette

voie, M. Rivière en arrive à accentuer fortement le rôle humain
de Jésus Christ, ee La souffrance matérielle n'est rien auprès de

l'acte de la volonté qui l'accepte ou la sollicite. » C'est en chef
de l'humanité que Jésus se comporte en accomplissant son
sacrifice. Il est vrai qu'il a reçu cette mission de son Père ; mais
il l'exécute comme si l'humanité seule devait fournir la réparation,

ee Et qu'on n'aille pas croire, ajoute notre auteur, que cette
manière d'entendre la Rédemption soit une invention moderne »

— Il y a dans cette exclamation comme un aveu. M. Rivière
sent cju'il a été un peu loin et éprouve le besoin d'assurer le

lien qui le rattache à la tradition. Dans ce but, il reprend dans

un chapitre synthéticjue les résultats de ses analyses précédentes

et, tout en ne repoussant ni l'exjdation ni la réjoaration,
cherche à fondre ces deux notions dans une théorie de la
satisfaction qui ne les écarte ni l'une ni l'autre mais qui insiste
surtout sur ce les dispositions intimes de l'âme du Sauveur et la
dignité infinie de sa personne ».

Mais, malgré tous ses efforts, M. Rivière n'arrive pas à éviter

un flottement de la pensée, un va-et-vient constant cjui
n'atteint jamais le plein équilibre. Quoi qu'on fasse l'idée d'une

réparation vraiment morale se heurtera toujours à une méta-

j*hysifjue cjui fait rentrer dans les plans providentiels de Dieu
tous les détails de la rédemjition telle qu'elle s'est accomplie.
Et cela s'ajierçoit bien à la lecture des deux derniers chapitres
de cette partie : les fruits du Mystère et la raison d'être du
Mystère. L'auteur tient à maintenir les grandes affirmations
catholiques : que Dieu a voulu racheter, que cette rédemption il
a voulu l'opérer par une satisfaction, que cette satisfaction
devait s'accomplir par l'Incarnation consommée dans la souffrance.
Or s'il en devait être ainsi, de par un plan providentiel arrêté,
il devient ejuasi impossible, si ce n'est jiar un tour de force, de

sauvegarder la liberté, la valeur morale des souffrances du
Christ. Et pourtant l'auteur y tient ; il sent bien que le sens
même de la rédemption tombe si son caractère moral s'évanouit.
De là une succession de tentatives conciliatrices qui n'aboutissent

qu'à moitié et doivent être jîerpétuellement recommencées.
Le spectacle manquerait de grandeur si l'on n'y voyait pas les



I52 GEORGES BERGUER

sursauts de vie d'une âme qui se débat dans les rets du système
qu'inconsciemment elle subit plus qu'elle ne l'aime et dans

lequel elle étouffe. — L'auteur brûle de nous présenter un Christ
vivant, une personnalité authentiquement humaine, tout entière
présente en chacun de ses actes et donnant librement sa vie dans

un sacrifice où elle réalise plus que jamais l'affirmation
consciente et libre de ce qu'elle est. Mais bientôt le visage du Christ
pâlit et s'atténue ; la vie s'en retire. 11 ne reste plus à sa place
qu'une vague figure de théâtre, une ombre falote qui joue sur
la scène terrestre une pièce de convention dont les détails ont
été réglés dans le Ciel. Les déjdoiements savants de la dialectique

la ]3lus avisée n'arrivent pas à voiler ce sinistre duel entre
le Christ de la conscience et celui de l'Eglise où s'épuisent tant
de forces vives qui viennent ensuite s'enlizer dans le néant des

conciliations verbales et des formules habilement dosées.

La troisième partie de ce livre est la partie de réaction. On

n'attaque bien que ce qui constitue un danger. M. Rivière a consacré

177 pages au protestantisme et cette étude est aussi
complète qu'elle pouvait l'être au point de vue de l'histoire protestante

de la doctrine. Nous ne pouvons songer à l'analyser en
détail ; les jugements qu'elle comporte ne sont d'ailleurs qu'une
conséquence appliquée des deux premières parties. Certaines

critiques sont fort bien menées ; par exemple celle du socinianisme

considéré comme la réaction contre le sujiranaturalisme
désordonné de l'orthodoxie des débuts. — Dans son ensemble,
cette partie du volume se divise en deux grandes études : celle
des systèmes classiques : le protestantisme orthodoxe, le
rationalisme socinien, le légalisme de Grotius ; et celle des systèmes
modernes : libéralisme et orthodoxie contemjaoraine.

Comme caractéristique du protestantisme luthérien et calviniste

de la première période. M. Rivière relève l'exagération de

la valeur objective accordée à la mort rédemptrice du Christ.
Les premiers protestants ont gardé les termes de satisfaction
et de mort exjnatoire ; mais selon lui, la satisfaction fournie par
le Sauveur leur semble à ce jjoint suffisante qu'elle nous
dispense d'offrirla nôtre, ce Le chrétien, jiourobtenirsonsalut, estaussi
bien disjiensé d'observer la loi divine que de satisfaire pour ses

péchés, puisque le Christ a fait l'un et l'autre à sa jflace ; le

système de la justification par la foi seule atteint, son apogée»



REVUE GÉNÉRALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l53

(p. 3g5). M. Rivière ajoute ii est vrai que cette doctrine est
désavouée actuellement. Mais a-t-elle réellement été une fois celle
des protestants, même au xvne siècle Nous nous jiennettons
d'en douter. Les textes cités demandent à être légèrement sollicités

et prolongés par une jiensée complaisante pour aboutir à

cet immoralisme dont on retrouverait jdutôt des traces dans

l'usage abusif cjue certains fidèles catholiques jjeu scrujiuleux ou
mal éclairés font de l'absolution. Quoi qu'il en soit la tendance
de la théologie orthodoxe à verser du côté juridique a été suivie

d'un contre-courant rationaliste ; le socinianisme qui ce

n'attribue à la mort du Christ que l'efficacité toute subjective d'un
exemple». Cette tendance, au dire de l'auteur, domine toute
l'évolution de la jiensée religieuse au sein de la Réforme. U la
critique donc, mais non jioint sans lui accorder une certaine

sympathie car Socin a lutté contre l'expiationpénaleec au sens

juridique adojité jiar les protestants, et non point au sens
essentiellement moral qui a toujours été retenu par les catholiejues »

(p. 43o). Socin a donc du bon ; Grotius aussi, car Grotius fait
rentrer la mort du Christ dans un plan jirovidentiel (p. 453).
ee Le princijie était excellent ; mais l'application n'en fut pas
heureuse » (p. 454)- U semble donc cjue, si M. Rivière était
jDrotestant, il aurait certaines inclinations du côté de la gauche
hérétique, et cela j)ar raison d'orthodoxie catholique. Le cas
est assez piquant

Mais passons Pour expliquer les systèmes libéraux modernes,

M. Rivière remonte à Kant et à Hegel. A Ritschl n'est
accordée qu'une page et demie. L'école de Strasbourg, Colani,
Réville figurent en bonne jilace à côté de noms moins connus :

Wenger et Fréd. Monnier. — Aug. Sabatier. Eug. Ménégoz et

Aug. Bouvier sont cités aussi. Les uns sont mystiques de

tendance, les autres réalistes ; mais tous ont ceci de commun qu'ils
conçoivent l'influence du Sauveur, à son j>oint de déjiart comme
à son terme, en fonction de l'humanité. Us sujipriment ou négligent

la portée objective du péché et, par suite, de la rédemption
cjui en est le remède Tout le surnaturel du christianisme est

ainsi évacué, ce La Rédemption devient une branche de la
psychologie et de la sociologie chrétiennes » (p. 49»)¦ Et pourtant,

c'est M. Rivière cjui l'affirme, ec il y a souvent jdus de vie
religieuse et, pour tout dire, de christianisme authentique, dans



I04 GEORGES BERGUER

tels ou tels exposés réputés libéraux que dans le dogmatisme
artificiel cjui s'est longtemjis donné pour orthodoxe. » (p. 49*5)

Le dernier chapitre du livre est certainement le moins bon.
M. Rivière semble en avoir eu conscience car il s'excuse à

l'avance de la jieine qu'un catholique a à s'orienter dans le
dédale de l'individualisme protestant. C'est dommage, car la
tendance évangélique dont il est question là sous le nom ce d'évolution

de l'orthodoxie » eût été intéressante à voir juger du
dehors. Malheureusement le rajqirochement de certains noms à

lui seul fait parfois sourire. C'est ainsi qu'immédiatement après
les grands noms du Réveil, l'auteur jdace M. L. Boissonnas. A
côté d'une jihrase de M. Bastide, insjiirée de la jihilosojihie
renouviériste, il cite le pasteur Martin et Merle d'Aubigné.
Frédéric Godet nous est j)résenté comme tout pénétré des jirin-
cipes de Grotius. Enfin Gaston Frommel apparaît aux côtés de

M. Jules Gindraux comme rejirésentant de la même notion de

l'expiation Le bouquet, je l'ai réservé pour la fin, c'est feu le

jiasteur Louis Choisy cité comme le tenant d'une théorie où il
semble ec cjue la théologie catholique doive reconnaître le meilleur

de son esjirit et de son langage », et cette petite phrase
venant après le résumé de la doctrine de M. le professeur Fulliquet

sur la Rédemption : ee La théologie catholique n'a jamais
enseigné autre chose »

Voilà à l'aide de quels rajjprochements et selon ejuels
jugements M. Rivière voudrait nous persuader cjue ec le protestantisme

moderne abandonne de jilus en jilus les positions des

jDremiers réformateurs pour s'orienter, au milieu de multiples
péripéties, vers la large voie de la tradition catholique »

(l>. 5oo). M. Rivière traduit là une imjiression qu'il a ressentie
intérieurement et jjrojetée ensuite dans les faits. L'imjyression
est juste : c'est celle d'une orientation nouvelle dans la mentalité
religieuse en général. De plus en plus les esprits sont jîortés à

aborder les problèmes religieux sous leur angle moral, et cela

aussi bien du côté catholique que du côté protestant : le livre
même que nous venons d'analyser en est témoin. Pénétré de la
nécessité de trouver ce dans la large voie de la tradition catholique

» une interprétation morale de la rédemption, M. Rivière
est saisi de rencontrer dans l'école jirotestante moderne des

tendances joarentes de la sienne, une direction foncière analo-



REVUE GENERALE — THEOLOGIE SYSTÉMATIQUE l55

gue. 11 jjrend pour une orientation vers le catholicisme ce cjui
coïncide avec ses propres aspirations ; et, ce faisant, il traduit
tout naturellement en termes d'Eglise la solution d'un conflit
cjui est proprement jisychologique. Laissant la coque prenons
l'amande et saluons avec lui l'aurore des temps nouveaux où

catholiques et jirotestants. abandonnant les jiolémicjues inutiles,
chercheront tous à transporter sur le terrain cjui leur est ju*o-

pre, sur le terrain moral, la discussion des grands faits de leur
rédemption en Christ.

II

En abordant les leçons cjue M. le pasteur Babut a ajuportées
aux étudiants de Montauban et réunies ensuite en un volume,
nous fiassons de la méthode catholique à la méthode jirotes-
tante et de la théologie systématique à la théologie biblicjue.
L'auteur tient lui-même ces pages, comme nous l'avons dit, pour
ec une simjde étude biblique ». Il se défend d'y faire la jihilo-
sophie du dogme. Cependant il nous avoue en manière de

confidence cjue l'occasion de ses recherches lui a été fournie
j>ar un article de M. Ménégoz, le chef de l'école symbolo-
fidéiste, article qui lui fit éprouver une véritable souffrance
morale en même temps cju'il excitait dans son esprit la plus
vive contradiction. C'est donc une étude biblique entreju*ise
avec des intentions ajjologétiques et, sous une imjiression de

réaction très vive contre une certaine manière de comjirenclrc
la rédemption chrétienne. Mais la grande charité et l'esprit
évangélique de M. Babut le conduisent à laisser de côté toute
ajqsarence de lutte, à construire et à édifier plutôt cjue d'arracher

et de détruire.
L'analyse d'un pareil livre est donc assez difficile. On ne

refait pas une étude biblicjue ; et, d'autre jiart, on riscjue d'être
injuste et de trahir la pensée de l'auteur en essayant de
déterminer les idées ou les mobiles qui l'ont insjnrée. Mais M. Babut
a pris soin de marcjuer en cours de route quelques-uns des

points qui lui semblent acquis et d'en résumer la somme dans

sa conclusion, en sorte qu'on jieut discerner jiar quelles voies

toutes bibliques il en arrive à statuer dans la rédemption un
fait religieux et moral à la fois où l'amour et la solidarité



l56 GEORGES RERGUER

jouent le grand rôle sans que la conscience morale y perde
aucun de ses droits.

La conception centrale et originale du livre nous paraît se

résumer dans la thèse suivante : ee La Rédemjffion n'est pas une
exception à l'ordre moral universel ; elle est une ajijdication
spéciale, et en quelque sorte un cas unique d'une loi générale :

celle de la souffrance des justes contribuant au relèvement des

coujiables. » Ce n'est pas en Jésus seul cjue cette loi se vérifie ;

elle est constante dans l'histoire morale de l'humanité.— M.
Babut en cherche d'abord les traces dans l'Ancien Testament. Elles
sont visibles i° dans les sacrifices qui préfigurent la nécessité
de l'offrande d'une vie pure ; 2° dans l'intercession (celle
d'Abraham ou de Moïse) qui implicjue une solidarité effective
des justes avec les pécheurs ; 3° dans la justice des justes
contribuant à faire épargner les couj^ables (Sodome) ; 4° dans
la souffrance des justes considérée comme possédant une sorte
de vertu (Ps. xxn, Esaïe lui).

L'enseignement de Jésus dans les évangiles n'est pas moins
clair. Il s'est appliqué les paroles d'Esaïe nu ; il s'est proclamé
Sauveur, il a prévu sa mort et l'a considérée comme ayant une
relation directe avec le salut des hommes. Si l'on objecte cjue
Jésus a pourtant prononcé des jiaroles de pardon sans conditions,

M. Babut répond que ce du vivant de Jésus, l'idée de la
Passion de leur Maître était absolument étrangère aux disciples
et même les heurtait au plus haut degré. Comment Jésus aurait-
il j)u leur en faire comprendre et accejiter la signification et le
but » Si l'on objecte derechef cju'il a demandé et souhaité cjue
ec cette coupe amère passât loin de lui », M. Babut invoque les

obscurités de toute psychologie et maintient qu'en Christ les

deux termes de l'opposition subsistaient : d'une part l'effroi de

la mort et de l'autre la certitude que ce sacrifice était nécessaire

au salut du monde.
Avec saint Paul, dont les épîtres sont consciencieusement

analysées, l'auteur arrive à la thèse de la substitution. 11 faut
bien admettre cjue ie grand apôtre la soutient ; les textes sont
formels. M. Bahut s'efforce donc de montrer ce qu'il faut entendre

par substitution ; ce n'est pas la satisfaction cruelle d'un
Dieu inexorable qui frapperait le juste à la place du coupable
et trouverait une sorte d'assouvissement à sa colère dans ce



REVUE GÉNÉRALE -— THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE IÖ7

châtiment. La substitution jiénale existe bien, mais elle est doublée

d'une expiation toute morale cjui seule lui donne sa vraie
signification. Jésus, en acceptant cette substitution, en la
voulant, a transformé la relation de celui cjui souffre avec Dieu. La
substitution du Christ aux pécheurs, étant un don volontaire,
n'est plus contraire à la justice. L'acte du Christ devient, aux
yeux de Dieu, une garantie que le j>ardon tournera au bien de

l'humanité et sera sanctifiant et non point démoralisant. Enfin
la solidarité (Jésus second Adam) et la puissance unifiante de

l'amour viennent effacer le reste de scandale qui pourrait encore
subsister dans l'âme du croyant lorsqu'il voit un juste exjiier
pour des coupables : ce Ce n'est plus moi cjui vis, c'est Christ
qui vit en moi ». Ce sacrifice ne dispense joas les fidèles de

souffrir à leur tour. Bien plus, tout vrai jiasteur connaîtra à la
suite de son Maître des souffrances en quelque mesure rédemptrices.

M. Babut étudie ensuite successivement l'épître aux Hébreux

qui présente la rédemption comme une jiurification et un
rétablissement, la Jre épître de Pierre, l'évangile de Jean avec ses

symboles jDarlants du pain de vie, du serpent d'airain, du grain
de froment, du bon berger et de l'Agneau de Dieu, enfin Y

Apocalypse. Ces différents livres apportent un enrichissement mais
ils n'ajoutent jias de traits vraiment nouveaux à la doctrine
telle qu'elle ressortait des écrits de Paul. M. Babut en expose,
avec une compétence et une piété profondes, les points essentiels

; puis il résume, harmonise et conclut. Il ne suit jias plus
avant le développement du dogme à travers les siècles. Son

exposé ne jjorte donc que sur la matière d'un des chapitres de

M. Rivière. Un humble et court essai d'explication termine le
volume. Rejirenant la thèse que nous avons signalée comme
centrale, il pose la rédeuqvtion comme un cas unique et
incomparable de la grande loi biologique et morale de substitution

par solidarité. L'amour transfigure et glorifie cette loi ; l'amour
qui unit les personnes morales et fait du tien le mien et du mien
le tien parvient, dans un élan d'héroïsme, jusqu'à l'échange des

responsabilités. Mais le don de soi que Christ a réalisé ne
consiste pas en une dispense d'action et d'héroïsme pour les autres.
Jésus a été le réconciliateur de l'humanité avec Dieu parce que,
en lui, l'humanité a rompu avec le péché et en a triomphé ; et



l58 GEORGES BERGUER

ce triomphe a offert à Dieu la garantie, qu'il cherchait. Désormais

l'octroi du pardon était intégralement moral jiarce qu'il
ne jiactisait en rien avec le mal. ec Par ia foi en Jésus-Christ,
le jiécheur devient capable de s'associer moralement à l'acte
rédempteur et, par conséquent, d'offrir à Dieu fa double
réparation cjui était exigée de lui et qu'auparavant il ne pouvait pas
accomplir : la rupture avec le péché et l'acceptation de la peine
du j>éché » (p. 357).

Nous sommes là en face d'une notion authentiquement protestante

de la rédemjDtion. Et jiourtant, n'en déplaise à M. Rivière,
elle se meut sur un terrain radicalement moral ; ce sont les
problèmes moraux qui lui donnent son orientation et sa teneur. Le

respect même et le souci de l'honneur de Dieu cjui s'y montrent
sont le souci et le respect de la moralité en Dieu. Evidemment
M. Babut ne s'embarrasse jias de subtilités et tient peude compte
de l'histoire de l'Eglise. Il va droit au fait et, ayant relu sa

Bible, il la confronte avec les exigences d'une conscience
moderne et vivante. C'est peut-être de l'individualisme jirotestant,
mais c'est aussi une manière actuelle de jirésenter l'Evangile ;

et de quoi d'autre avons-nous besoin à l'époque moderne

Il s'agit maintenant de conclure ; et notre conclusion sera
brève. Les deux tentatives que nous venons d'esquisser ne pré-
sentent rien de nouveau au point tie vue de la méthode. D'un
côté c'est la méthode catholique, de l'autre la méthode protestante

telles qu'elles sont établies depuis des siècles. L'auteur
catholique cherche ses prémisses clans les décisions du magistère
de l'Eglise accej)tées d'autorité comme des vérités incontestables :

et le jn*oblème se réduit à démontrer l'accord j>ossible entre les
caractères de la métaphysique traditionnelle et le mode d'action
du Dieu vivant dans les âmes. L'auteur protestant part du
volume sacré et le problème consiste, pour lui, à démontrer
l'accord de la théologie qu'il y trouve avec les aspirations les plus
profondes de la conscience moderne. La situation méthodologique,

de part et d'autre, n'a donc rien de nouveau ; on pourrait
dire cjue les deux partis couchent sur leurs positions. Mais, sous
l'immutabilité des méthodes opposées, un courant commun se

dessine, une identité d'asjdrations. On perçoit constamment l'impor-



REVUE GENERALE THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE l59

tance immense que mettent les auteurs religieux modernes à justifier
les grands problèmes chrétiens, non jdus seulement devant la
raison, mais devant la conscience morale. Les méthodes
intellectuelles demeurent opjiosées ; l'orientation sjdrituelle tend à

s'unifier. Tout nous indique que c'est de ce côté qu'il faut chercher

l'accord entre les deux grandes branches du christianisme
s'il doit s'opérer un jour. A mesure cjue la théologie, laissant à

l'arrière-plan les questions cjui divisent, mettra l'accent sur
l'essence même du jirincipe chrétien, les distinctions intellectuelles
s'effaceront pour laisser toute ia jdace aux exigences impérieuses

de la conscience morale. La moralité du salut, la moralité
de la rédemption en Christ apparaîtra de jdus en plus comme
la condition essentielle de son accejDtation par les hommes et de

sa justification à leurs yeux. Déjà le mouvement se dessine cjui

rarjproche les diverses tendances en leur jjroposant une fin
commune. Les divei'gences sont encore jirofondes et il n'apparaît pas
qu'elles se laissent réduire de si tôt. Mais du moins peut-on saluer

avec joie l'aurore de temps nouveaux dans cette invisible et

mystérieuse poussée intérieure cjui porte les théologiens des deux
bords à donner, par des méthodes différentes et jiarfois
opposées, une orientation semblable aux grands joroblèmes qui
inquiètent ou sollicitent la pensée religieuse. La cohérence
systématique né satisfait pius jjersorme à l'heure qu'il est, quand il.
est question de rédemption. La convenance du mystère à la
nature profonde de l'homme exige peu à jieu la place princi-
jiale ; et, même quand des idées ju'éconçues, des prémisses
traditionnelles ou dogmatiques guident la recherche, une traduction

en termes moraux des grands faits du salut devient de plus
en jilus l'unique moyen d'établir et de légitimer le raj>j)ort foncier

qui existe entre l'homme et la rédemption en Christ.
G. Berguer.

CORRESPONDANCE

LA MORALE ÉVANGÉLIQUE ET LA GUERRE

L'article publié sous ce titre en décembre par la Revue a-t-il provoqué

d'autres répliques que celle que M. le professeur Bois a rendue
publiejue par sa brochure Patrie et Humanité Je ne sais. Je ne
tiendrais pas à m'y arrêter. Il faut que je m'arrête, très brièvement, à celle-
ci. Son arbitraire, à vrai dire stupéfiant, m'y oblige bien malgré moi.


	Revue générale : théologie systématique

