
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 13

Artikel: Étude critique : le Jésus de Nazareth de M. Alexandre Westphal

Autor: Goguel, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE JÉSUS DE NAZARETH DE M. ALEXANDRE WESTPHAL

Alexandre Westphal. Jésus de Nazareth d'après les témoins de sa vie.
Les témoins; le témoignage ; à propos du témoignage. Lausanne,
chez l'auteur, igi4- Deux volumes in-8° de 462 et 4^4 pages. (Prix
12 fr.)

Le Jésus de Nazareth de M. Westphal a reçu dans le
protestantisme de langue française un accueil empressé et même
enthousiaste (1). Bien des raisons expliquent la faveur qu'a
témoignée à ces deux gros volumes un public d'ordinaire rebuté

par des ouvrages de dimensions bien plus modestes. Les lecteurs
n'ont pas été séduits seulement par des qualités de forme, par
la clarté et la limpidité du style, par l'élégance presque impeccable

de l'exécution matérielle (2), mais encore par la commodité
d'un exposé qui résout — ou du moins semble résoudre —
aisément les contradictions et les divergences qui, sans qu'il s'en
rende toujours exactement compte, troublent et arrêtent le
lecteur de l'Evangile. Et surtout on a trouvé dans l'ouvrage de

(1) On en peut juger par quelques-uns des articles qui ont paru dans la

presse religieuse, presque, au lendemain de la publication de l'ouvrage. Voir
par exemple les articles enthousiastes de MM. Auguste Weher, Le

Témoignage, 5, 19 et 26 juin 1914; Ch. Correvon, Journal religieux des Eglises
indépendantes de la Suisse romande, i3 juin 1914 ; Desdevises du Dézert,
Foi et Vie (cahier blanc), 5 juillet 1914 ; et, sur un ton plus modéré, ceux
de MM. Ph. Bridel, Gazette de Lausanne, 19 et 26 avril 1914, et Causse,

Evangile et Liberté, 1" août 1914.

(2) Il y a cependant une petite réserve à formuler : on regrette l'absence
d'une carte.



38 MAURICE GOGUEL

M. Westphal quelque chose de plus qu'une œuvre ingénieuse et
habile : un témoignage vivant. Le Jésus que ces pages font revivre,

l'écrivain ne l'a pas animé par son imagination seulement,

il l'a fait vivre par son cœur, il l'a aimé, il l'a adoré. Chez lui
l'auteur disparaît derrière l'homme et derrière le chrétien : les

raisons mêmes qui ont fait le succès du Jésus de M. Westphal
nous rendent cette œuvre éminemment sympathique. Nous
tenons d'autant plus à l'affirmer ici que nous aurons, au point
de vue technique, à formuler à son sujet de plus graves
réserves.

Mais avant d'exposer et de discuter la manière dont M. Westphal

se représente le ministère et la vie de Jésus, une remarque
préliminaire s'impose. Il n'est pas impossible que plusieurs de

ses lecteurs aient aimé son livre parce qu'ils ont cru y reconnaître

un mouvement de réaction contre la critique ou du moins
contre certains critiques. Sans doute M. Westphal ne porte pas de

condamnation de principe. Il se plaît à rendre hommage ee à tous
les efforts accomplis par la science critique ». Il reconnaît les
services qu'elle lui a rendus. Mais, cela fait, il marque nettement
la défiance qu'elle lui inspire (I, p. ii). Il l'estime utile pour
l'Ancien Testament, mais inapplicable aux évangiles (I, p. Qè).

Il la traite, en somme, comme Platon voulait qu'on traitât les

poètes : il la couvre de fleurs et la reconduit aux portes de la
cité.

Parlant des travaux des criticiues, M. Westphat s'exprime
ainsi : ec Nous sommes tout à fait revenu du sentiment que leur
labeur pourrait avoir une base durable », et pour justifier cette

opinion il ajoute : ee Bien ne me surprendrait moins qu'une
découverte archéologique confondant tout l'échafaudage minutieux

de leurs raisonnements » (I, p. ii). Nous ne sommes pas
très sensible à cet argument. Il est imprudent de faire entrer
en ligne de compte des éléments aussi hypothétiques que celui-
là. Rien n'autorise à prévoir des découvertes sensationnelles et
si l'on envisage les dernières qui aient été faites, celles de la
Didachè, de la Syriaque du Sinaï ou des Odes de Salomon, on
doit constater qu'elles n'ont imposé aucune transformation radicale

de la conception générale des origines chrétiennes. Bien
qu'il soit téméraire, en pareille matière, de hasarder des pro-



LE (C JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL 3g

nostics, ne peut-on pas supposer que si des découvertes
nouvelles devaient être faites, elles n'auraient pas des conséquences
sensiblement différentes Et puis le raisonnement que fait
M. Westphal pourrait être, sans rien perdre de sa force,
directement retourné "contre la thèse qu'il défend. Quelle
confiance, pourrait-on dire, mérite la conception traditionnelle de

l'histoire évangélique puisqu'elle est exposée à être ruinée par
la découverte imprévue de quelque document nouveau
Bornons-nous donc, jusqu'à nouvel ordre, aux textes qui sont à

notre disposition.
Que faut-il penser de la tentative de M. Westphal pour

soustraire l'histoire évangélique à la juridiction de la critique C'est

une solution bâtarde qui ne saurait prévaloir. On ne fait pas à

la critique sa part. Si elle est légitime en principe, elle doit
trouver son application dans tous les domaines. L'emploi en est,

sans doute, plus délicat dans certains cas que dans d'autres. Il
est des problèmes à propos desquels une double prudence
s'impose. De leur nombre sont certainement ceux que pose l'histoire
évangélique. mais on ne saurait la soustraire à l'action de la
critique sans méconnaître le caractère qu'elle a de s'être
développée dans l'histoire et sans en faire une sorte de mythe qui,
pour différer de celui qu'a imaginé Drews, n'aurait pas pour
cela plus de réalité. Nier la légitimité de l'application de la

critique à la vie de Jésus, c'est nier le caractère historique de

cette vie. Nous avouons ne pas voir l'avantage que présente

pour la foi une thèse dont on peut logiquement déduire de

pareilles conséquences.
Aux hypothèses des critiques M. Westphal oppose la sienne

qu'il formule en ces termes : ce Les évangiles sont authentiques,
ce qu'ils racontent est vrai, le fondement qu'ifs donnent à la
pensée du Christ et à sa doctrine est conforme à la réalité »

(I, p. io). Cette affirmation ne manquera pas de plaire à nombre
de lecteurs. Avouerons-nous toutefois qu'elle ne saurait nous
satisfaire parce qu'elle nest pas énoncée en termes d'une rigueur
Suffisante? Que signifient ces mots ec ce qu'ils racontent est
vrai » S'agit-il d'une vérité absolue, incompatible avec la
moindre erreur Telle n'est pas la pensée de M. Westphal puisqu'il

reconnaît la nécessité de combiner les récits, de les harmoniser,

de réduire autant que possible les différences qu'ils



4o MAURICE GOGUEL

présentent, en d'autres termes de se livrer à leur propos à tout
un travail critique pour lequel il dépense des trésors d'habileté
et d'ingéniosité, qui précisément font l'intérêt de son œuvre. Il
ne peut donc s'agir que d'une vérité générale qui n'exclut point
l'existence de divergences de détail, d'altérations plus ou moins

importantes subies par les récits et qui par suite ne dispense

pas celui qui les étudie d'examiner dans quelles conditions ils
ont évolué. Si c'est dans ce sens que M. Westphal entend sa
formule ee les récits des évangiles sont vrais » on n'aperçoit pas
en quoi sa thèse se distingue des idées généralement reçues et
pourquoi elle est présentée comme une nouveauté sensationnelle.
Tout en prenant position contre la critique ou du moins contre
les critiques, M. Westphai n'adopte pas un point de vue
radicalement différent du leur, n'attribuons donc pas trop de portée
à ses déclarations et voyons-y seulement la preuve que ses vues
personnelles ne s'accordent pas avec celles de tel ou tel des

auteurs qui peuvent être considérés comme les représentants les

plus autorisés de la science moderne. Il nous reste à rechercher
si ses propres théories sont plus solidement établies que les
leurs.

Nous nous occuperons surtout de l'introduction du premier
volume dans laquelle M. Westphal a très clairement résumé ses

idées. Nous y trouvons d'abord sous le titre Science et fantaisie
une discussion de la théorie de Drews sur le caractère mythique
de la personne de Jésus. L'extrême faiblesse de cette théorie est
facilement mise en lumière. A propos de la critique qui en est
faite, une remarque s'impose. M. Westphal s'exagère quelque
peu la portée des idées de Drews. Loin d'être la conclusion à

laquelle a abouti la science moderne, elles représentent seulement

l'opinion de quelques philosophes totalement étrangers aux
recherches techniques de la criticiue biblique (i) et les représentants

autorisés de l'histoire des origines chrétiennes ont été les

premiers à prendre position contre Drews et ses partisans.
M. Westphal met très justement en lumière le rôle qu'a joué

l'élément personnel dans la constitution du système de Drews.

(i) Il est donc tout à fait inexact de qualifier les adeptes de la théorie de
Drews de « savants de la nouvelle théologie » (J, p. 28). Une. telle expression

court le risque d'égarer les lecteurs.



LE ((JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL 41

S'autorisant de cette observation, il soutient qu'ec il n'y a pas de

science impartiale en présence du Christ parce que la question
du Christ n'est pas seulement une question de science » (I. p. 27).
11 est vrai que l'impartialité absolue et la stricte objectivité ne
sont pas possibles s'il s'agit de porter sur l'œuvre de Jésus

un jugement de valeur. Il en va tout autrement s'il s'agit de

porter des jugements de fait. Comment l'attitude religieuse
prise à l'égard de la personne de Jésus pourrait-elle dicter la
solution de questions comme celles-ci : Jésus est-il venu une ou
plusieurs fois à Jérusalem A-t-il purifié le temple au début ou
à la fin de son ministère, ou bien deux fois Est-il mort le 14

ou le i5 Nisan En face de problèmes comme ceux-là,
l'impartialité et l'objectivité sont possibles ; elles sont indispensables

et nous ne voyons pas comment elles pourraient, en quoi
que ce soit, compromettre les intérêts de la foi.

Après avoir montré la fragilité du système de Drews,
M. Westphal établit, avec pleine raison, qu'il y a dans les épîtres
de Paul une preuve décisive de la réalité historicpiede la personne
de Jésus. (1) Le paulinisme, en effet, serait incompréhensible avec

un Christ purement mythique. Toutefois — et c'est ce que
M. Westphal n'a pas assez mis en lumière — si le paulinisme
atteste la réalité de l'histoire évangélique, il montre aussi que dans
la première génération chrétienne on éprouvait pour le détail de

cette histoire une singulière indifférence. L'observation n'est pas
de nature à nous inspirer une grande confiance quant aux
conditions dans lescpielles cette histoire a été transmise (2).

Après ces préliminaires indispensables, M. Westphal aborde
directement la question de la valeur historique eies évangiles.
Avant de porter un jugement sur la valeur du témoignage, il

(1) 11 ne dit rien des témoignages des auteurs païens, ce qui nous paraît
être une lacune.

(2) Nous ne croyons pas devoir discuter en détail le paragraphe que
M. Westphal a consacré à Paul. Nous nous bornerons à deux remarques :

i° Le livre des Actes ne nous paraît pas pouvoir être légitimement utilisé
comme le fait M. Westphal, c'est-à-dire comme une source historique, homogène

et tout à fait solide. 20 Etant donné le caractère hypothétique de
l'affirmation de Paul dans 2 Cor. v, 16, on ne peut affirmer que l'apôtre ait vu
Jésus, encore moins qu'il ait assisté aux événements de son ministère.



4a MAURICE GOGUEL

convient, pense-t-il, de se demander ce que valent ceux qui
l'apportent. Les évangélistes sont, avant tout, les témoins d'une
vérité rédemptrice. Ils méritent créance parce que l'expérience
chrétienne à travers les âges atteste la vérité de leurs affirmations,

ee Les textes évangéliques, dit M. Westphal, ont démontré
dans l'expérience des hommes la vérité de leur contenu,... il
faudra bien qu'on finisse par s'en apercevoir et par faire crédit
aux apôtres » (I, p. 5i). Le raisonnement n'est pas aussi probant
qu'il le paraît. Il confond la valeur morale et la valeur intellectuelle

des témoins. L'expérience chrétienne des apôtres, confirmée

par celle des âges qui ont suivi, atteste qu'ils n'ont pas
menti en rendant témoignage à ce ({ue le Christ avait été pour
eux. Les apôtres sont donc des témoins sincères; il n'en résulte

pas nécessairement qu'ils soient aussi des témoins bien informés
et soucieux de l'exactitude du détail. Leur témoignage ne nous
est conservé que d'une manière indirecte qui n'exclut nullement
la possibilité d'une infinité de divergences, de contradictions,
d'erreurs de détail qui exigent impérieusement l'intervention de

la critique. Nous ne voyons pas comment, la réalité de ces faits
étant admise, on peut pratiquement les tenir pour négligeables
et ne pas apercevoir que plus on attribue d'importance à l'histoire

évangélique, plus impérieusement s'impose la nécessité de

mettre en œuvre tous les procédés de la critique pour arriver à

en avoir une connaissance aussi complète que possible. En fait,
M. Westphal aperçoit bien la nécessité de ce travail, mais pour
l'accomplir il se fie à une sorte d'intuition plus qu'à la comparaison

méthodique et à la critique minutieuse des textes.

Après avoir indiqué la confiance cjue lui paraissent mériter
les évangiles, M. Westphal expose comment il se représente
l'histoire de leur formation. Pour les trois premiers évangiles il
se rallie à la théorie des deux sources, mais il assigne à la
composition des divers documents de l'histoire évangélique des

dates sensiblement plus anciennes que celles qui sont généralement

adoptées. La composition des Logia serait de quekjues
années seulement postérieure à la mort de Jésus, l'évangile de

Matthieu aurait été composé à Pella en 66, celui de Marc
antérieurement à cette date, Luc aurait écrit avant 64 en utilisant
sans doute un évangile de l'apôtre Philippe.



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL fò

Il vaut la peine de nous arrêter à un détail qui caractérise
bien la tendance de M. Westphal. On sait qu'un manuscrit
récemment découvert, le manuscrit Freer (W) qui date du ive
au vie siècle (i), nous donne une forme nouvelle de la finale de

Marc, forme qui jusiïu'ici ne nous était connue que partiellement

en latin par saint Jérôme. Entre les versets i4 et i5 de la
finale inauthentique, ce texte intercale le morceau suivant : ce Et
eux lui répondirent : Ce siècle méchant et incrédule est sous la
domination de Satan qui, par les esprits impurs, s'oppose à ce

que les hommes saisissent la vérité et la puissance de Dieu,
c'est pourquoi révèle ta justice. Le Christ leur dit: Le terme
des années de la domination de Satan est venu, déjà s'approchent

d'autres choses terribles. J'ai été livré à la mort pour
les pécheurs afin qu'ils se convertissent à la vérité, t[u'ils ne

pèchent plus, et cju'ils héritent de la gloire spirituelle et
incorruptible, de la justice cjui est dans le ciel. » J'avoue ne pas
apercevoir en quoi la découverte de ce document ce confirme la
conclusion de notre évangile » (I, p. 57) (2), ni comment elle est

capable d'ébranler les formidables arguments que constituent
contre la façon dont le texte reçu termine l'évangile de Marc,
non seulement le témoignage du Sinaïticus et du Vaticanus
qui l'omettent, mais celui des manuscrits L et W et de quelques
autres qui donnent une finale différente, celui de l'évangéliaire
arménien d'Edschmiadzin qui donne la finale traditionnelle,
mais en l'attribuant au presbytre Ariston. (3) Et aux considérations

tirées de la criticjue textuelle, il faudrait, pour être complet,
en joindre d'autres, observer notamment que la finale
suspecte de Marc parle d'apparitions jérusalémites du ressuscité,
alors que les passages Marc xiv, 28 et xvi, 7 postulaient nettement

des apparitions galiléennes, et enfin constater que tandis

que l'évangile de Marc est dans son ensemble la source de ceux
de Matthieu et de Luc, il serait, pour cette partie seulement,

(1) Telle est la date que donnent les spécialistes ; M. Westphal, cédant à

sa tendance de prendre toujours les dates les plus anciennes possibles,
dit : « datant du iv" siècle ».

(2) Elle nous paraît bien plutôt établir l'incertitude de la tradition quant
à la fin de l'évangile de Marc.

(3) L'identité de ce personnage avec le presbytre Aristion dont parle
Papias est admise par Ions les critiques.



44 MAURICE GOGUEL

nettement secondaire par rapport aux deux autres synoptiques
et au quatrième évangile lui-même. M. Westphal, nous semble-

t-il, s'est un peu trop hâté de voir dans la découverte du logion
Freer un argument à opposer à une des affirmations les plus
solides de la critique.

Les idées de M. Westphal sur le quatrième évangile constituent
une des parties les plus neuves de son livre. Sur les questions
de critique externe, M. Westphal est disposé à admettre les
opinions conservatrices traditionnelles. 11 se laisse parfois trop
aisément persuader par les arguments favorables à sa thèse et
n'attribue pas aux arguments contraires toute l'importance qu'ils
ont. Sa discussion de la théorie d'après laquelle Jean serait mort
martyr en 44 nous a notamment paru tout à fait insuffisante.
Mais là n'est pas le nœud de la question. Pour résoudre le

problème johannique, ce n'est pas la tradition, c'est l'évangile
qu'il faut interroger. C'est la comparaison des évangiles synoptiques

et du quatrième qui pose le problème. Les synoptiques
ne permettent pas, observe M. Westphal, de se représenter
d'une manière satisfaisante le ministère de Jésus. 11 est difficite
qu'il soit venu une seule fois à Jérusalem, alors que la ville
sainte devait attirer tout prétendant messianique. Sa présence
à Jérusalem aurait-elle provocjué l'émotion cpie décrivent les

évangiles s'il y avait été tout à fait inconnu? La grande relation

de voyage que contient l'évangile de Luc montre que Jésus

a eu plus de contacts avec la Judée que ne paraissent l'indiquer
Marc et Matthieu ; pourtant Luc surcharge le récit de Marc
plutôt qu'il n'élargit son cadre. Le récit du quatrième évangile
présente de son côté de singulières lacunes. Il ne suffit pas. à

lui seul, pour qu'on puisse se représenter l'histoire de Jésus,
ce Si on veut considérer l'évangile de Jean comme une biographie

suivie, on s'y heurte à des obscurités et à des incohérences
manifestes. Il y a des hiatus, des brisures de récits vraiment
déconcertantes » (I, p. 71 et suiv.). La théorie des sources
imaginée pour rendre compte des incohérences du récit johannique
ne satisfait pas M. Westphal : ec Ce qui pouvait être une
trouvaille de génie pour expliquer une littérature composite née au
cours de huit siècles, dit-il, n'est plus qu'un expédient quand il
s'agit d'un livre aussi admirablement un par le style et par la



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL ùfa

venue » (I, p. ~j!ff). Pourtant M. Westphal reconnaît dans le
quatrième évangile la présence de certaines gloses qui paraissent
écrites pour un temps où la nation juive n'existait plus. L'évangile,

observe-t-il, paraît — notamment dans la conclusion —

supposer une autre personnalité que celle de l'auteur-témoin
(I, p. t4). On ne voit pas comment ces observations parfaitement

justes se concilient avec l'affirmation de l'unité du livre.
Au lieu de condamner en bloc la théorie des sources, M. Westphal

aurait dû discuter quelques-uns des faits sur lesquels elle

s'appuie.
Des observations diverses laites à propos du quatrième évangile,

M. Westphal croit pouvoir déduire l'affirmation suivante :

ce Le quatrième évangile est l'œuvre de l'apôtre Jean, mais ce

n'est pas un évangile » (I, p. 77). Voici comment il se représente

la genèse de ce livre : Jean a été l'intime ami de Jésus.

De tous les apôtres, c'est lui qui a pénétré le plus avant dans
la pensée et dans le cœur du maître. Il fut le dernier survivant
du cercle apostolique. Au moment de la crise suprême dans

laquelle la nationalité juive élevait définitivement sombrer, le
centre de l'Eglise se déplaça ; Jean alors passa de Jérusalem en
Asie Mineure. Son activité dès lors se déploya dans ces Eglises
fondées autrefois par l'apôtre Paul et que menaçaient la
tiédeur, l'hérésie et les persécutions. Vers le début de son séjour
en Asie, avant la fin du règne de Néron (environ vers l'an 66),

il fut exilé à Patmos où il composa l'Apocalypse, après une
visite de délégués des Eglises d'Asie. Telle est en effet
l'ingénieuse interprétation — philologiquement très acceptable —
que M. Westphal donne du terme ee ange de l'Eglise ». Dans
l'Apocalypse, on perçoit encore, dans la forme tout au moins,
un écho de l'espérance eschatologique juive et de cette fougue

pour laquelle Jésus avait surnommé Jean et son frère ce fils du
tonnerre ». Avec les années la foi du vieil apôtre s'épura. Elle
se défit de ses enveloppes juives. En même temps, Jean profitait

de son séjour à Ephèse pour s'initier à la culture grecque
et à la philosophie de Philon (1). Cependant le premier siècle

(1) Nous ue nous occupons pas ici de l'Apocalypse, mais nous devons au
moins faire remarquer combien une telle évolution est invraisemblable
chez un homme qui, en mettant les choses au mieux, aurait au moins
dépassé la soixantaine.



46 MAURICE GOGUEL

s'achevait, les évangiles de Matthieu et de Marc étaient connus
un peu partout. Les Eglises fondées par Paul, notamment celles

d'Asie, préféraient l'évangile de Luc qui avait été le collaborateur

du grand apôtre (i). Jean ne pouvait manquer d'être
frappé des lacunes que présentait cet évangile, le plus complet
cependant des trois synoptiques. Que de choses il savait qui
n'étaient pas là Ses amis, en particulier son homonyme le

presbytre, le poussaient à compléter la narration évangélique
en publiant ses propres souvenirs. L'apôtre y consentit, mais

pourtant n'écrivit pas une biographie de son Maître. Il se borna
à compléter et à commenter celle qu'il avait sous les yeux, sans
se préoccuper de remplir le cadre qu'il traçait ainsi. L'œuvre
de Jean doit donc être comprise comme une annotation de celle
de Luc, comme une glose qui n'a pas été rédigée pour se suffire
à elle-même.

Plus tard, après la mort de l'apôtre, les remarques que, lui
avait suggéré le récit de Luc furent réunies et publiées par le

presbytre Jean. Le recueil étant destiné à des lecteurs tout à

fait étrangers aux choses de la Palestine, l'éditeur y joignit
diverses explications. Il l'augmenta d'un appendice (le chapitre
xxi). pour combattre la légende d'après lacpielle l'apôtre Jean

devait vivre jusqu'au retour du Seigneur. 11 se pourrait que le

presbytre ait été personnellement témoin de l'épisode qu'il
raconte. Les deux disciples anonymes du chapitre xxi seraient
alors Aiïstion et lui (a).

La théorie de M. Westphal, pour n'être pas absolument
nouvelle (3), témoigne du moins d'une ingéniosité à laciuelle il faut
rendre hommage. Elle appelle cependant des objections assez

graves.
L'auteur du quatrième évangile connaît, et peut-être même

(i) Je me borne, pour ne pas surcharger la discussion, à signaler en note
ce qu'il y a d'extrêmement conjectural dans les vues que M. Westphal
expose sur l'état du canon évangélique à la fin du premier siècle. Il serait
impossible de citer des faits positifs à l'appui de ses opinions.

(2) Cette hypothèse pour laquelle M. Westphal ne se prononce pas
formellement est tout à fait invraisemblable, étant donné l'âge qu'elle obligerait

à donner au presbytre Jean au moment où il édita l'évangile.
(3) L'idée que l'évangile de Jean est le complément de celui de Luc a été

soutenue par exemple par M. Guembel, Das Johannesevangelium, eine

Ergänzung des Lukasevangeliums (1911).



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL fyj

suppose connus de ses lecteurs, les évangiles synoptiques ; son

œuvre pourtant est conçue comme devant se suffire à elle-
même. Cela est vrai non seulement de l'évangile sous sa forme
actuelle, mais encore de l'évangile johannique primitif. Les
incohérences qu'on relève dans le (juatrième évangile résultent de la

juxtaposition de morceaux d'origine et de caractère différents.
A côté de tel détail précis, de telle indication de tout premier
ordre qu'on est obligé de rattacher à une tradition tout à fait
primitive, on trouve dans le quatrième évangile des passages
qui dénotent un auteur étranger au milieu dans lecpiel s'est
déroulée l'histoire évangélique, on y rencontre des développements

théologiques et des considérations philosophiques qui
trahissent ouvertement leur date récente. Si le récit de l'évangéliste

provenait de la juxtaposition des notes écrites par le
vieil apôtre en marge de l'évangile de Luc il pourrait être
décousu, il ne serait pas à proprement parier incohérent. Les

morceaux qui le composent pourraient ne pas bien se rattacher
l'un à l'autre, ils ne trahiraient pas des conceptions, des

préoccupations, des points de vue différents.
Si le quatrième évangile avait bien avec celui de Luc les

rapports que suppose M. Westphal, il serait étrange que son texte
ne contînt aucune allusion directe au récit du troisième évangile.
Dans l'hypothèse de M. Westphal, il n'y a que deux manières de

se représenter le travail de l'évangéliste. Ou bien il a, au fur
et à mesure de sa lecture de l'évangile de Luc, mis par écrit
les souvenirs qu'il pensait utiles à rappeler pour compléter le

récit de son devancier, ou bien il a fait, en quekfue sorte, une
seconde édition augmentée de l'évangile de Luc. Dans le
premier cas il devait, à propos de chacun des récits qu'il écrivait,
marquer à quelle partie de la narration de Luc il se rapportait.
Or, comme nous ne trouvons dans le quatrième évangile aucune
allusion directe au troisième, il faudrait admettre de la part de

l'éditeur un travail de refonte beaucoup plus considérable que
celui auquel pense M. Westphal. La seconde hypothèse, elle

aussi, conduirait à augmenter, dans de notables proportions, le

rôle de l'éditeur.
Cette difficulté n'est pas, à elle seule, décisive ; elle oblige à

modifier assez sensiblement la forme que M. Westphal a donnée
à son hypothèse, mais non à renoncer à son principe essentiel.



48 MAURICE GOGUEL

If nous faut en venir maintenant à des difficultés plus graves.
Pour compléter la narration de Luc, Jean aurait, d'après
M. Westphal, introduit un récit de la purification du temple au
début du ministère de Jésus, sans pour cela vouloir rejeter celui

que les synoptiques avaient placé à la veille de la passion, récit
auquel pourtant il ne fait pas la moindre allusion et pour lequel
il n'y a pas de place dans sa narration. Nous ne rappellerons
pas les difficultés qui paraissent à beaucoup de bons esprits
s'opposer absolument à la répétition de l'acte de Jésus. Nous ne
rechercherons pas davantage si ces difficultés sont suffisamment
résolues par l'explication que M. Westphal formule en ces

termes : ee II était naturel que la purification de la maison de son
Père fût l'acte inaugural de la royauté du Messie. Il ne l'était pas
moins qu'après avoir été définitivement repoussé par les détenteurs

du sacerdoce, Jésus dénonçât publiejuement toute leur
indignité. La première purification était pour les gagner, la seconde

pour les confondre» (II, p. 23i et suivantes). La question historique

est primée ici par une question littéraire. La comparaison
des diverses relations de la purification du temple montre
qu'elles ne peuvent être littérairement indépendantes l'une de

l'autre. Cela ne résulte pas seulement de l'allure générale du
récit qui est la même dans les quatre narrations, mais encore
de deux détails assez frappants. D'abord Jean place l'épisode à

proximité de la Pâcjue, c'est-à-dire sensiblement à la même

époque de l'année que les synoptiques, ensuite — et ceci est
décisif — Jean rapporte qu'après l'intervention de Jésus, les
Juifs lui demandent de se justifier par un artp.elov, c'est-à-dire
d'établir qu'il a bien l'autorité nécessaire pour agir comme il
vient de le faire. Jésus répond par une parole sur le temple
qui sera détruit et rebâti en trois jours, c'est-à-dire par une
allusion à sa mort et à sa résurrection (II, 18-22). Or, dans le
récit synoptique primitif, l'acte de Jésus était suivi d'une question

que lui posaient les Juifs sur l'autorité par laquelle il agissait

(1). La parole sur la destruction et la reconstruction du

(1) Dans le récit actuel les deux morceaux, Marc xi, i5-i8 et 270-33, ont
été séparés par l'intercalation d'un morceau secondaire (la malédiction du
figuier). Voir Maurice Goguel : L'Evangile de Alare et ses rapports avec

ceux de Matthieu et Luc (Bibl. de l'Ecole des Hautes Etudes, Se. relig.,
t. xxii (1909), p. 220.



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL 49

temple en trois jours, que Jean est seul à donner ne peut être

étrangère à la tradition synoptique puisqu'elle a joué un rôle
dans le procès de Jésus tel que le racontent Matthieu et Marc
(Marc xiv, 58 ; Mat. xxvi, 61).

Le récit synoptique et le récit johannique sont donc étroitement
apparentés. M. Westphal a signalé lui-même ce fait si évident.
Il croit cependant pouvoir échapper à la conclusion qui, aux
yeux de la majorité des critiques, résulte de cette constatation
et maintenir sinon l'indépendance du récit johannique, du moins
celle du fait qu'il relate. eeCe qui gêne, observe-t-il, ce n'est pas
le fait, ce sont les termes dans lesquels il est raconté. Mais cette

question de forme ne suffit point pour justifier le sacrifice d'un
des deux épisodes... Le devoir de l'historien est de ne pas laisser ici
le scepticisme prendre le pas sur la critique et de savoir maintenir

le fond du récit malgré les formes cjui le compromettent »

(II, p. 232). L'observation est juste en principe mais inapplicable
en l'espèce. D'après M. Westphal le récit johannique de la
purification du temple est historiquement primitif puisqu'il émane
d'un témoin oculaire. Il est en même temps littérairement secondaire

puisque, dans la forme, il a subi l'influence d'un récit synoptique

relatant un fait différent. Il y a là une inadmissible
contradiction. Comment se représenter le témoin oculaire d'un fait
éprouvant le besoin de corriger et de compléter son récit en

s'inspirant d'une relation qu'il juge erronée ou incomplète? Sur
ce point qui est important, puisque c'est un de ceux où il y a

une divergence particulièrement sensible entre le récit johannique

et le récit synoptique, la théorie de M. Westphal reçoit
le démenti des faits.

Et il ne s'agit pas là d'un cas isolé qui pourrait être
exceptionnel. A maintes reprises on relève dans le quatrième évangile

des traces de doublets, d'hiatus et de combinaisons qui ne

peuvent s'expiiquer que par l'utilisation de sources écrites. Nous

essayerons de le montrer par quelques exemples. On nous
permettra, pour ne pas allonger indéfiniment cet article, de les

emprunter à nos travaux antérieurs, auxquels nous nous permettons

de renvoyer le lecteur pour le détail de la démonstration.
Prenons d'abord les récits relatifs à Jean-Baptiste (i). Ils pro-

(i) Maurice Goguel. Les sources des récits du quatrième évangile sur Jean-
Baptiste. Revue de théologie et des questions religieuses, 1911, p. 12 et suiv.

4



MAURICE GOGUEL

viennent du rapprochement de deux récits parallèles. On
reconnaît aisément que le morceau i, 19-28 est constitué par la
juxtaposition de deux fragments dont l'un comprend les versets

19, 20 a (20 b est une glose du rédacteur), 21, 25 (moins les

mots ec ni le Christ », qui sont une glose), 26 à 28 ; l'autre
comprend les versets 22 à 24. Chacun de ces récits est complet
et se suffit à lui-même. Le parallélisme continue dans le morceau

épi suit. Le doublet est évident quand on compare les

versets 529 et 35. Dans chacun d'eux Jean voit le lendemain venir
Jésus et déclare qu'il est l'agneau de Dieu. Il y a de même
parallélisme entre les versets 3o à 3a d'une part, 33 et 34 de l'autre. Le

premier des deux récits distingués dans le fragment 1, 19-28 se

continue daus les versets 29 à 32, le second dans les versets
33 à 36. Un troisième récit sur Jean-Baptiste, parallèle aux deux
premiers mais plus ancien, nous paraît se trouver dans m, 22
à iv, 3, à part quelques gloses [24, 2.5 (ee avec un Judéen ». peut-
être y avait-il dans le texte primitif ec avec Jésus »). 26 (l'allusion

au témoignage de Jean-Baptiste), 28 3i-36, iv, 1 (ee que
les pharisiens avaient entendu dire »), a]. Si cette analyse est
juste, le cjuatrième évangéliste a rédigé la partie de son récit
relative à Jean-Baptiste non à l'aide de souvenirs personnels
mais en utilisant des documents écrits.

S'il y a un groupe de récits qui, dans l'hypothèse de M. Westphal,

doit présenter plus que tout autre le caractère d'un récit
homogène et direct des faits, ce doit être celui des récits de la
Passion (1). Les scènes qui le composent ont dû se graver d'une
manière indélébile dans la mémoire et dans le cœur de ceux qui
en ont été les témoins. Or les récits johannicrues de la Passion

présentent, plus nettement encore peut-être que les autres parties
du livre, un caractère composite. Il suffira de citer quelques
exemples.

Le récit de l'onction de Béthanie (Jean xn, i-ii) paraît une
combinaison du récit qui est commun à Marc et à Matthieu
(Marc xiv, 3-g, Mat. xxvi, 6-i3) et de celui de Luc (vu, 36-5o,
cf. x„ 38"4a). Le lieu et le moment où la scène est placée, la
manière dont l'épisode se développe, établissent une relation
certaine entre le récit de Jean et celui de Marc et de Matthieu.

(1) Maurice Goguel, Les sources du récit johannique de la Passion (1910).



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL 5l

Les noms de Marthe et de Marie, le fait que la femme verse le

parfum sur les pieds de Jésus et les essuie avec ses cheveux (i)
établissent la parenté du récit de Jean avec la tradition
représentée par Luc.

Dans le récit de l'annonce de la trahison (Jean xiu, i8-3o)
Jean combine le récit de Marc (xiv, 18-21) où il y a seulement
annonce de la trahison et celui de Matthieu (xxvi, 21-25) où il
y a désignation du traître. Il juxtapose une annonce de la
trahison adressée à tous les apôtres (xm, 18-20) et une autre
annonce générale suivie dune désignation personnelle faite pour
le disciple bien-aimé (xm, 2i-3o). Chacun de ces deux récits se

suffit parfaitement à lui-même, le second commence comme si le

premier n'existait pas.
Dans le récit de l'arrestation de Jésus (Jean xvm, 3-n) nous

relevons des incohérences qui montrent que le récit n'est pas
homogène tel qu'il devrait l'être s'il sortait de la plume d'un
témoin oculaire. La collaboration des serviteurs du sanhédrin
et des troupes romaines régulières est bien invraisemblable.
Elle provient sans doute de ce que le quatrième évangéliste. a

voulu concilier la tradition représentée par Matthieu et par
Marc (Jésus arrêté par les Juifs) avec une autre tradition que
Luc a peut-être connue et dans laquelle c'étaient la cohorte et le

centenier, c'est-à-dire des forces romaines qui procédaient à

l'arrestation.
Ces exemples, qui pourraient aisément être multipliés, donnent

une idée des graves difficultés auxquelles se heurte l'hypothèse
de M. Westphal et qui obligent, à notre avis, à l'écarter comme
nettement insuffisante et contredite par les faits.

Il nous reste à indiquer brièvement comment notre auteur a

compris son rôle d'éditeur et de conciliateur et en même temps
de commentateur de l'histoire évangélique.

Ce que M. Westphal nous offre comme traduction des évangiles

est une Harmonie, c'est-à-dire une combinaison ingénieuse
des quatre récits. La traduction n'est accompagnée que de

quelques rares notes. Elle est munie de nombreux titres et soliseli)

Ce dernier détail est décisif. S'il se comprend chez Luc, où la femme
a mouillé les pieds de Jésus de ses larmes, il n'aurait dans le récit de Jean

pas d'autre eifet que d'essuyer le parfum qui vient d'être versé.



5a MAURICE GOGUEL

titres mis en marge, ce qui éclaircit le texte sans rompre son
unité. A ces titres sont jointes des indications chronologiques,
la plupart du temps fort conjecturales, et dont chacune devrait
être accompagnée d'un ou de plusieurs points d'interrogation.
Ces dates trop précises donnent au lecteur l'impression qu'il y
a en ces matières plus de certitude que ce n'est en réalité
le cas.

Le commentaire qui justifie les opinions de M. Westphal et
élucide divers points de l'histoire évangélique est renvoyé au
deuxième volume. Ce volume est formé de trois éléments. Nous

y troiiA'ons d'abord des Notes de voyage en Palestine (p. 11-96),
intéressantes et colorées, mais dans lesquelles l'imagination
paraît avoir autant de place cpie l'observation. Puis viennent des

Notes et éclaircissements sur l'histoire évangélique (p. 97-224).
La seconde moitié du volume intitulée Vérités vitales ^p. 225-453)

est formée de diverses études de théologie biblique, qui n'ont
avec l'histoire évangélique aucune relation directe et que nous
nous bornons à mentionner.

M. Westphal, conformément à sa théorie sur l'origine du

quatrième évangile, adopte pour son Harmonie le cadre du récit
johannique. Exposer en détail comment il procède nous entraînerait

trop loin, nous nous contenterons de quelques remarques.
La généalogie de Jésus est placée là où on la trouve dans

l'évangile de Luc. La question des généalogies a donné beaucoup

de peine aux harmonistes. Celle de Matthieu et celle de

Luc ne s'accordent pas entre elles ; aucune des deux ne répond
exactement aux indications qu'on peut trouver dans l'Ancien
Testament. On a parfois pensé, sans d'aiileurs qu'il soit possible
d'apporter à l'appui de cette opinion le plus léger argument, que
Matthieu donnait la généalogie de Joseph et Luc celle de Marie.
M. Westphal mentionne l'hypothèse sans se prononcer nettement
à son sujet (1). Lui-même se borne à introduire dans son texte
les noms communs aux deux listes. C'est là supprimer violemment

le problème plutôt que le résoudre. De fait on ne voit pas
comment on pourrait en tenter une solution tant que subsiste la
thèse fondamentale de M. Westphal sur la vérité des évangiles.

(1) Du moins dans la note (I, p. i49)- Par le titre marginal il paraît
l'adopter.



LE «JÉSUS DE NAZARETH» DE M. WESTPHAL 53

Dans le récit du miracle de Cana, le passage Jean n. 4 est ainsi
traduit : ec Ma mère, que demandes-tu de moi » La traduction
ce ma mère » peut être facilement défendue contre la traduction
ee femme », plus littérale mais qui introduit une nuance de

dureté étrangère au grec. Par contre la phrase ri mol xcâ soi ne

peut être rendue par : ce Que demandes-tu de moi » Pour justifier

sa traduction, M. Westphal rapporte l'histoire d'un libre-
penseur rebuté par la dureté qu'il croyait reconnaître dans la
phrase ee Qu'y a-t-il entre toi et moi » (II, p. i45 et suiv.). S'il
fallait adapter l'Evangile aux préjugés sentimentaux des hommes,

qu'en resterait-il Ici d'ailleurs la question est très simple.
L'expression ri èpoi tutù aoî n'est pas isolée, elle doit donc être

interprétée non d'après une expression plus ou moins semblable

qui existerait chez les Arabes modernes, mais d'après les cas où
elle se trouve soit dans les LXX, soit dans les évangiles. Dans
l'Ancien Testament nous la trouvons dans six passages (Juges xi,
12 ; 2 Sam. xvi, io ; xix, 23 ; i Rois xvn, i8 ; i Rois m, i3 ;

i Chr. xxxv, 2i) chaque fois pour écarter une intervention
fâcheuse ou pour repousser une prétention inadmissible. Dans

l'évangile de Marc nous la trouvons deux fois. D'abord i, 24

Luc iv, 34): Le démon eiont est possédé l'homme qui se trouve
dans la synagogue de Capernaum dit à Jésus : ee Qu'y a-t-il entre
nous et toi, Jésus de Nazareth. Tu es venu pour nous perdre.
Je sais i]ui tu es : le Saint de Dieu. » Quel peut être le sens du
cri du démon sinon une tentative pour empêcher Jésus d'exécuter

la menace qu'il devine avant même cpi'elle soit formulée.
On ne peut donner un autre sens au passage Marc v, 7

Mat. vin, 29 Luc vili, 28) où le démon de Gadara
s'exprime en des termes analogues. Il faut dans Jean u, 4 donner
à l'expression considérée le sens établi par l'usage constant de

l'Ancien et du Nouveau Testaments et y voir le refus de Jésus

de se laisser dicter son attitude par sa mère. (1)
M. Westphal adopte pour les béatitudes la forme que leur

donne Matthieu, mais il y joint les malédictions qui ne se

(1) Notons que Blass pour éviter cette interprétation ne trouve pas
d'autre moyen que d'adopter dans son édition la leçon zi suoi f noi yüvai
(« Qu'est-ce que cela peut nous faire à moi et à toi qu'ils manquent de

vin »), cjui n'est appuyée que sur la paraphrase de Nonnus Panopolitanus
(ive et ve siècle).



54 MAURICE GOGUEL

trouvent que chez Luc. Cette combinaison est illégitime. Si
Matthieu a conservé le texte primitif, pourquoi l'altérer par l'addition

de malédictions Si c'est Luc, pourquoi briser le parallélisme

qu'il y a chez lui entre les béatitudes et les malédictions
en donnant les premières à la troisième personne, les secondes

à la deuxième Pourquoi supprimer la correspondance qu'il
y a entre ee Heureux vous les pauvres » et ee Malheur à vous
riches », entre ee Heureux vous qui avez faim » et ce Malheur à

vous qui êtes rassasiés » Le parallélisme qu'il y a dans le texte
de Luc constitue, sinon une preuve décisive, du moins une très
forte présomption en faveur du caractère primitif de ia forme
donnée par lui. Il faudrait donc, contrairement à l'opinion de

M. Westphal, considérer dans la première béatitude les mots
ce en esprit » (i) et dans la quatrième les mots ce de la justice »

comme des gloses rédactionnelles.
L'explication que M. Westphal donne de la parabole de la

semence et des paraboles similaires appelle une réserve, ec Ces

paraboles, dit-il, écartent l'idée d'une apparition magique et y
substituent celle d'un développement organique et moral » (II,
p. 178). C'est prêter à Jésus une idée moderne, celle que la
plante est déjà toute entière dans la graine. Ce n'est pas là

une idée antique. Deux passages du Nouveau Testament (Jean

xn, 24 ; 1 Cor. xv, 36) expriment l'idée que la semence jetée
dans la terre meurt. C'est donc par un acte créateur de Dieu,

par une véritable résurrection, que la plante apparaît. C'est là

précisément le contraire de ce que M. Westphal — et beaucoup
d'autres avec lui — croient trouver dans la parabole.

Comme exemple caractéristique de la tendance harmonistique
de M. Westphal on peut citer la manière dont il concilie les

deux conclusions différentes que Marc et Matthieu donnent à

l'épisode de Jésus marchant sur les eaux. Marc (vi. 5i-52) parle
de ec l'étonnement des disciples qui ne comprennent pas »,
Matthieu (xiv, 33) dit qu'au moment où Jésus monte dans la barque
les disciples se prosternent devant lui en déclarant : ce Tu es

vraiment le Fils de Dieu. » Ils ont donc compris. M. Westphal

juxtapose les deux choses sans paraître apercevoir la
singulière contradiction qu'il introduit ainsi dans le texte.

(1) En faveur du caractère primitif de la forme « les pauvres » on peut
invoquer le passage Mat. xi, 5 : « L'Evangile est annoncé aux pauvres ».



LE « JÉSUS DE NAZARETH » DE M. WESTPHAL 55

Il y a dans l'ouvrage de M. Westphal bien d'autres
combinaisons, bien d'autres explications qui appellent la discussion.
Nous nous sommes borné à relever quelques points qui nous
ont paru caractéristiques de la méthode harmonistique
employée. Il est naturel que nous ayons choisi ceux qui
provoquaient notre contradiction. Cela ne nous empêche pas de rendre

pleinement justice à tout ce qu'il y a d'ingéniosité, de
traductions heureuses, de suggestions intéressantes dans les deux
volumes de M. Westphal. C'est le succès même — succès
légitime à plus d'un titre — qu'a obtenu son ouvrage qui nous a

fait un devoir de signaler très franchement ce qu'il y a de

conjectural, d'arbitraire et aussi d'insuffisamment fondé dans
plusieurs de ses combinaisons. Il serait en effet très regrettable
et préjudiciable au développement parmi nous de la culture
biblique, que le public protestant de langue française, séduit

par les brillantes qualités et le caractère édifiant de l'exposé de

M. Westphal, en vint à considérer comme parfaitement justifié
le tableau qu'il trace du ministère de Jésus et à regarder comme
le dernier mot de la science les explications qu'il propose.

Maurice Goguel.

P. S. Les épreuves de l'article ci-dessus étaient déjà corrigées

quand nous avons reçu le tirage à part de l'Harmonie de

M. Westphal spécialement destiné par lui aux prisonniers et

aux soldats (Jésus de Nazareth. Harmonie des quatre Evangiles,

avec trois cartes et un plan. Lausanne, s. d. i vol. in-12

xm, 284 p.). Nous sommes les premiers à rendre hommage à

l'intention généreuse de l'auteur et des éditeurs. Les réserves

que nous avons formulées à propos des théories de M. Westphal
n'en subsistent pas moins ; elles sont aggravées du fait que le

nouveau volume atteindra un public plus étendu et moins capable

d'apercevoir par lui-même ce qu'il y a d'éminemment conjectural

dans des combinaisons où l'imagination a une large part
et qui lui sont néanmoins présentées comme des résultats
objectifs.


	Étude critique : le Jésus de Nazareth de M. Alexandre Westphal

