Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 3 (1915)

Heft: 13

Artikel: L'essence de I'évangile

Autor: Porret, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ESSENCE DE L’EVANGILE

Le discours(1) que je vous apporte aujourd’hui a été rédigé
dans des conjonctures exceptionnellement graves. Tout
d’abord, indépendamment des événements qui onl mis toute
I’'Kurope en branle, permettez-moi de vous indiquer, a titre
de confidence personnelle, une circonstance minime en elle-
méme, mais qui, avant toute sollicitation du dehors, avait
imprimé une certaine solennité & mes réflexions. C'est la neu-
vieme fois, mais bien certainement aussi la derniére, que je
suis appelé¢ & prononcer le discours d’ouverture de notre
s¢ance de rentrée. Vous le comprendrez sans peine : il y avait
la de quoi me faire faire un sérieux retour sur moi-méme et
sur notre situation théologique, de quoi me pousser & un
examen de conscience, et provoquer chez moi un vigoureux
effort pour dégager de mes expériences de professeur des
résultats pratiques.

Jen ¢étais la de mes méditations quand retentit soudain le
coup de tonnerre formidable qui a déchainé Veffroyable
bouleversement actuel. Alors de sérieuse qu’elle était, la
situation est subitement devenue tragique. Avec l'horrible
guerre (qui se déchaine sur notre continent tout entier et

(1) Discours prononcé a la séance de rentrée des cours de la Faculté de
théologie de I’'Eglise évangélique libre du canton de Vaud, le 3 novembre
1914.



] ; CHARLES PORRET

méme au deld, nous avons vu surgir les problemes les plus
troublants et les plus angoissants. Depuis plus de quinze
sitcles que U'Evangile est & I'euvre dans notre Europe
occidentale, voila done¢ ou nous en sommes! Nest-ce
pas la banqueroute de notre civilisation soi-disant chré-
tienne ? Question d'une redoutable solennité, qui s’impose
4 nous jusqu'a nous arracher des cris de détresse. Nous
comprenons, pour cette fois, qu'on se demande si le christia-
nisme n’a pas fait son temps, si le divorce n’est pas radical
entre notre monde moderne et 'Evangile. Mais non, c’est
impossible. Pour nous, cette pensée ne pourrait étre qu'une
tentation de découragement que nous repoussons avec déci-
sion el fermeté. Nous savons que I'KEvangile est la vérité,
nous savons (ue seul il répond aux besoins de 'ame humaine
et qu’il finira par triompher. Mais il faut bien reconnaitre
qu'a 'heure présente, cette conviction ne se maintient pas
dans nos esprits sans effort et que, pour la conserver, nous
devons triompher de bien des obscurités, nous devons
retrouver l'équilibre & travers bien des doutes et des diffi-
cultés.

Il s’agit done de nous ressaisir comme chrétiens et comme
théologiens. Si notre théologie n’est pas un vain cliquetis
de paroles sonores, si elle n’est pas un jeu futile d’escrime
dialectique, elle doit s’attacher aux réalités ct s’efforcer d’y
répondre. Il est donc de toute importance que nous prétions
loreille aux enseignements de l'heure présente, pour en
faire notre profit et reviser, s’i! le faut, nos conceptions et
nos méthodes. Or, & 'heure qu’il est, au sein de la tour-
mente que nous traversons, il y a deux réalités qui s’impo-
sent avec une indicible puissance et auxquelles il s’agit de
laisser la parole. Ce sont le péché et Dieu.

Oui! le péché. 11 est certain que dans notre génération
on commencaii & le perdre de vue et a le tenir pour quan-
tité négligeable. Nous savons pertinemment que tel des
jeunes gens d’aujourd’hui en éprouvait une sorte d'agace-
ment. Il semblait que ce fut quelque chose de périmé dont



L'ESSENCE DE L'EVANGILE )

on n’eit plus a tenir compte. Si le grand Kant s’était laissé
aller & parler du mal radical, c¢’est qu’il avait encore payé¢
son tribut aux conceptions du passé. On se grisait de cul-
ture, de progres, d’évolution, et porté par le souffle des
découvertes scientifiques et des aspirations pacifistes ou
humanitaires, on saluait avec une joyeuse assurance l'aurore
de temps nouveaux, on entonnait ’hosanna d'une humanité
régénérée. Le réveil a été effrayant. On s’était endormi sur
un lit de roses, on s’est réveillé dans une mare de sang! 1l
a bien fallu se rendre i Pévidence. Pour étre raffinée dans
sa culture, 'ame humaine n'en est pas devenue meilleure.
Nous avons fait des constatations douloureuses, la béte
llumaine reparait aussi brutale qu’aux jours de la barbarie
antique. Tout Péelat d'une civilisation merveilleuse n’était
qu'un vernis qui recouvrait la méme méchanceté, la méme
servitude. Et ce qu’il y a de plus déconcertant, ¢’est Punani-
mité des nations. Les hommes les plus distingués, les ames
les plus pieuses ont vu les choses a travers les passions de
leur peuple : les évidences morales les plus élémentaires
sont subordonnées aux intéréts nationalistes, les uns appe-
lant bien ce qui pour les autres est un crime. Et la seule
conelusion que nous puissions honnétement tirer. c’est que,
si nous étions dans la situation de ceux qui nous stupéfient,
nous ferions probablement comme eux. Voild notre bilan.
De 1a résulte l'impossibilité de maintenir la conception
courante d'une christianisation graduelle du monde. On s’est
bercé de lillusion que le Royaume de Dieu viendrail par
Pévolution progressive de 'humanité s’élevant de cime en
cime, et alors qu'on se croyait bien prés du dernier sommet,
on se retrouve dans un marécage. Le mot de Michelet :
« Tout est en progres, sauf 'ame », trouve dans la situation
actuelle une effrayante confirmation. Les progres merveilleux
de notre civilisation, qui vont jusqu’au raffinement, sem-
blent avoir fortifié¢ et exalté 'égoisme des individus et celui
des peuples. La soif de jouir ne fait que grandir. Chacun
vise & aflimer sa personnalité, fit-ce au détriment d’au-



8 CHARLES PORRET

trui. L’ambition qui se soumet les autres trouve tous les
moyens légitimes. Franchement, nous sommes plus loin que
jamais des dispositions que suppose le Royaume de Dieu.
Ce seralt déja une concuéte importante, si nous compre-
nions que, sans perdre de vue les améliorations sociales,
nous devons porter nos efforts sur la régénération des indi-
vidus. La tache primordiale est de former un noyau de
chrétiens authentiques qui, agissant comme le levain dans
la pate, exerceront une telle influence sur 'ensemble que
le départ se fera toujours plus entre ceux qui veulent éire
4 Christ et ceux (ui sont décidés & lui résister.

Nous avons parlé de Dieu comme de la seconde réalité
qui se dégage aujourd’hui de la brume. Notre théologie,
sous prétexte d’étre christocentrique, est devenue presque
uniquement anthropocentrique ; elle a fait & cet égard de
belles et indéniables conquétes. Mais elle a oublié (ue pour
étre vraiment christocentrique, elle doit rester avant tout
théocentrique, comme le mot de théologie i lui seul suffirait
a le rappeler toujours. Dieu demeure 1'Alpha et 'Oméga
de la pensée comme de la vie.

Cet obscurcissement de 1'étre et de l'action de Dieu se
montrait du reste dans 'ensemble des conceptions contem-
poraines. Pour résoudre le probléme troublant de la souf-
france dans le monde, on tranchait le necud gordien, en
supprimant purement et simplement la toute-puissance
divine ; on déclarait Dieu absent, ¢'était & homme & délivrer
Dieu. On avait peine & reconnaitre son action dans les
menus faits de lUexistence quotidienne ; surtout on n’avait
plus de sens pour sa sainteté et sa justice. Kt voild que tout
a coup Dieu fait entendre sa voix dans sa majesté souve-
raine ; par-dessus le sinistre cliquetis des batailles a retenti
avec une eflroyable puissance le tonnerre des rétributions
divines. Dieu se rappelle subitement & un monde gui faisait
abstraction de sa présence. La ou les paiens auraient cru
discerner le Fatumn antique, nous reconnaissens la main
du Dieu juste qui, & l'heure qu’il a choisie, sort de son



L’'ESSENCE DE L'EVANGILE 9

silence et accomplit ses décrets. Pour méconnaitre Dieu
dans les horribles événements actuels, il faut oublier que,
comme il a établi les lois de la nature, il a établi les lois
de T'histoire, et qu'il est toujours immanent a sa loi. Or,
c’est une loi de Dieu que telles les semailles, telles sont les
moissons. (Vest une loi du gouvernement divin que le péché
meéne a la ruine, que 'oubli ou le mépris de Dieu appelle la
corruption, que la luxure aboutit & I'esclavage et 4 la cruauté,
que l'orgueil marche & 1'écrasement. « Celui qui seme le
vent moissonne la tempéte. » Cette loi est plus rigoureuse
encore (ue celles qui régissent 'univers visible. On ne se
moque pas de Dieu. Les passions et les aveuglements des
hommes ne sont que les résultats des convoitises déchai-
nées, résultantes voulues du Dieu de sainteté qui veut que
le mal porte ses fruits. Ce n’est pas lui qui a fait les semailles.
Mais une fois la semence répandue, il faut, de par la volonté
de Dieu, que la moisson léve et murisse !

Or nous savons que si Dieu visite et frappe, c’est pour
amener a la repentance et au salut. Depuis longtemps nous
proclamons que le relevement n’est possible qu'i travers
des calamités et des jugements. Tous nous avons non seule-
ment le droit, mais le deveoir d’espérer que de la crise
actuelle il sortiva un réveil des consciences, la faim et la
soif d’entendre les paroles de I'Eternel. Et c’est & nous
qu'incombe la tiche redoutable de porter & nos contempo-
rains le message libérateur. Ainsi se pose devant nous d’'une
facon pressante la question que voici : quel Evangile appor-
terons-nous aux coeeurs labourés par 'épreuve ?

Oui, quel Evangile ? Sera-ce le vieil Evangile avec sa
folie, ou un Evangile soi-disant perfectionné, déchargé de
ses pierres d’achoppement ? 1l va sans dire qqu’en parlant du
vieil Evangile, je n’entends pas le solidariser avec les adjonc-
tiens d’une tradition que 'on a souvent fait passer sous le
pavillon de 'orthodoxie ; je veux parler de I'Evangile aposto-
lique tel qu’il est contenu dans le Nouveau Testament, et



10 CHARLES PORRET

qui s’est toujours montré admirablement riche et souple
pour s’adapter aux besoins de toutes les époques, I'Evan-
gile toujours jeune parce (uil est éternel. Or il est incontes-
table qu’aujourd’hui les documents évangéliques sont battus
en bréche de telle sorte (ue c’est &4 peine si 'on peut dire
ce (qu'a été, ce qu’a fait, ce qu’a dit Jésus. Pour quiconque
s'oceupe de l'étude de ce livre, auquel la foi des siecles s’est
alimentée, le probleme devient tellement pressant qu'on ne
peut I'éluder.

Ce n’est pas de gaieté de ceeur que je Vaborde. 11 semble
que dans U'heure présente il y ait autre chose & faire qu’a se
disputer entre ceux qui veulent encore étre chrétiens, n’im-
porte a quel titre. C'est plutot le moment d’agir, le moment
d’aimer, de manifester dans une vie toute pénétrée de Jésus-
Christ la puissance qui découle de sa personne. Je suis
d’accord. Mais je sais aussi qu’il est des obligations aux-
quelles on n’a pas le droit de se soustraire. Je n’ai la pré-
tention de juger personne. L’expérience m’a appris a res-
pecter toujours davantage les convictions qui différaient de
la mienne. Je sais que les schibboleth sont dangereux en
matiere théologique tout comme en matiere d’Eglise. L’Evan-
gile de Jésus-Christ, ou plutét la personne de Jésus elle-
méme est si riche que quiconque se réclame de lui se trouve
par la-méme au bénéfice de quelque chose de divin. Tel de
ceux dont nous séparons notre cause peut d’ailleurs nous
dépasser en sainteté et en amour, ce qui est la réalité
supréme. Mais il est certain d’autre part que si nous voulons
agir en disciples du crucifié, nous n’avons pas le droit de
nous taire, alors gqu'on nous invite a abandonner ce (ui
pour nous constitue la moélle de I'Evangile et peut seul
donner la vie & un monde qui se meurt. Jugeant la doc-
trine et non les hommes, nous estimons que le christianisme
qu'on nous présente comme un progrés est une véritable
déformation de I'Evangile et I'évide de tout ce qui fait sa
veriu.

Pour apprécier équitablement ce mouvement, il importe



L'ESSENCE DE L'EVANGILE I §

de nous rendre compte de son origine, qui explique l'ascen-
dant qu'il a conservé sur bien des esprits. Il proceéde, en
grande partie, d’'une réaction, d’ailleurs légitime, contre la
doctrine traditionnelle dévoyée, ou d'un effort pour ressaisir
une verité (ui avait été méconnue ou laissée dans 'ombre,
et qu'on a ensuite exagérée jusqu'a en faire une erreur.
C’est ce (ui nous apparailra clairement si nous passons
rapidement en revue quelques faits d’entre les plus saillants
a titre d’exemples.

1. Le dogmatisme du xvme siecle avait fait peser un joug
de fer sur les consciences. On aspira a se libérer de for-
mules surannées, on voulut & juste titre mettre 'accent sur
la vie plus que sur le dogme. Mais on en est venu & rejeter
toute doctrine. Peu importe ce qu'on croit: la foi seule a de
la valeur, indépendamment de 1'idée qu'on se fait de son
objet.

2. L’orthodoxie avait perdu de vue I'’humanité du Sau-
veur ou l'avait absorbée dans sa divinité. On sentit le besoin
d’avoir un Jésus homme et de relever sa sainteté comme
étant celle que nous sommes appelés a réaliser nous-mémes.
Mais on a glissé sur cette pente, jusqu’a ne plus voir en Jésus
que 'homme-type et & négliger son ceuvre de Sauveur. Quand
les hommes de notre génération lisent la vie de Jésus, c’est
pour y chercher, non pas ce (ue nous pouvons recevoir
de lui, mais ce que nous pouvons reproduire de sa vie dans
notre conduite. Ainsi on est arrivé & voir en lui non plus
Iobjet de la foi, mais le premier des croyants, et I'équilibre
de I'Evangile en a été compromis.

3. La scolastique protestante avait accentué le conflit
entre la justice et la grace a tel point qu'elle avait abouti a
un drame juridique dans lequel le Pére apparaissait comme
un juge vengeur réclamant une victime, et le Fils comme s’in-
terposant pour détourner sur soi le courroux divin. Tel de
nos canliques a conservé des traces de cette conception anti-
scripturaire. On semblait avoir perdu de vue que c’est du
coeeur ‘du Pere que part U'eeuvre de la grace, et que Dieu était



12 CHARLES PORRET

en Christ réconciliant le monde avee soi. Mais on ne s’est pas
contenté de revenir & la sobriélé biblique, on a nié la colére
de Dieu, et proclamé que la repentance suffit pour (ue Dieu
pardonne purement et simplement. Dans la doctrine de
Pexpiation, qui avait été elle-méme déformée par des notions
juridiques et de comptabilité, il n’a pas suffi d’en revenir &
une conception avant tout morale, on a supprimé toute
espece d’expiation comme une superfétation.

4. Dans le désir de maintenir aux saintes Ecritures une
place & part, le protestantisme du xvire siecle avait formulé
la théorie de l'inspiration littérale. Ii était urgent d’en reve-
nir & une notion plus organique qui répondit & la spiritua-
lité de 'Evangile et qui fit droit aux exigences normales de
la science historique. Mais on ne s’est pas arrété & moitié
chemin. On a abandonné toute espece d’inspiration, on a
mis les documents bibliques sur un pied d’absolue égalité
avec tous les autres documents de 'histoire, et méme on les
a soumis & un examen beaucoup plus sévére, auquel peu de
sources historiques résisteraient. Xt c’est ainsi que, ce pro-
cessus continuant, on aborda les écrits bibliques avec un
parti-pris de défiance, pour ne pas dire d’hostilité.

5. A force de relever la révélation spéciale de Dieu en
Israél, on avait fini par méconnaitre son action chez les
autres peuples de la terre : il semblait qu’il eat abandonné
les paiens & eux-mémes, sans plus se soucier d’eux. Le
moment vint ou, par une revendication 1égitime, on mit les
genlils an bénéfice de 'ccuvre divine, et o 1'on rechercha,
dans les religions paiennes, les traces d’une révélation de
Dieu & I'ame humaine. Mais on ne s’en tint pas la. On en
vint de plus en plus & assimiler la révélation de Dieu a
Israél & celle qui fut accordée aux paiens. Kt aujourd’hui,
dans un trés grand nombre d'esprits, le dernier pas est
franchi. L’action de Dieu en Israél est considérée comme
identique a celle qui s’exerce dans les autres nations. Si le
mosaisme s’éléve plus haut que les autres religions, cela
tient, non pas & un facteur objectif, & une révélation spé-



L'ESSENCE DE L'EVANGILE 13

clale qui aurait mis le peuple juif & part, mais au simple fait
quil s’est trouvé dans son sein des ames plus réceptives,
plus vraiment religieuses, qui ont donné a la révélation uni-
verselle de Dieu une voix plus nette et une forme plus pré-
cise. Il n’y a plus de différence qualitative mais simplerment
quantitative entre Israél et les paiens, et cetie différence
vient de 'homme et non pas de Dieu. Nous voild en plein
dans le point de vue de 1'école de l'histoire des religions
que nous retrouverons tout. a 'heure. Cest ici la question
actuelle par excellence, la question brilante de ['heure
présente. Car ce n’est plus seulement le judaisme, c’est le
christianisme lui-méme que 'on met sur la méme ligne que
les autres religions et auquel on dénie son absoluité. Nous
y reviendrons.

L’énumération qui précede suffit pour faire comprendre la
grande diversité des opinions aujourd’hui en présence. Sur
chacun des points cités, il y a, entre l'erreur qu’il fallait
combattre et 'erreur & laquelle une réaction exagérée aboutit,
toute une série de positions intermédiaires, de nuances plus
ou moins tranchées. Ainsi s’explique 'ambiguité qui s’at-
tache au terme ¢équivoque, et partant malheureux, de « théo-
logie moderne » comme a celui de « modernisme » parmi les
catholiques. Tantot il désigne la réaction légitime contre un
traditionalisme suranné; tantot il s’applique aux résultats
excessifs que nous avons indiqués. Mais si nombreuses
que soient les divergences, il est certain qu’on peut les répar-
tir en deux groupes nettement opposés : d’une part on reléve
dans I’Evangilel’intervention surnaturelle de Dieu; tandis que
de I'autre onn’y voit quele résultat d'une évolution historique
foneciérement humaine. Il y a aujourd’hui une doctrine trés
nette, trés accentuée, (ui a la prétention arrétée de renou-
veler le christianisme traditionnel et qui se présente & nous
avec une cohésion et une plénitude qu’elle n’a jamais eues
jusqu’ici. Le réve qu’avait caressé le xvirre® siecle d'un chris-
tianisine perfectionné, qui soulienne I'examen de la raison



14 CHARLES PORRET

la plus exigeante, semble étre réalisé. Cette tendance a pris
différents noms suivant les moments. Au cours du siécle
passé, elle s’appelait chez nous le protestantisme libéral, nom
qui, du reste, pavait revenir en faveur de l'autre coté du
Rhin ; puis elle s’est incarnée dans le fidéisme en France,
aujourd'hui elle triomphe en Allemagne, sous le nom de
religionsgeschichtliche Schule que nous traduisons par
école de I'histoire des religions. Représentée par des hom-
mes d'une haute valeur scientifique, cette école joue un role
de premier ordre dans la théologie aciuelle, et fait sentir
son action sur nombre d’esprits qui n’acceptent pas ses mé-
thodes. Son influence rappelle singulierement celle qu’exer-
cait, au milieu du siécle passé, I'école de Tubingue. Dans le
domaine de la ecritique du Nouveau Testament, cela va jus-
qu’a une véritable fascination. Elle a d’ailleurs accompli un
travail d'une incontestable grandeur. Au point de vue scien-
tifique, l'édilice élevé par elle commande le vespect. Quand
on regarde de prés, on y voit bien des fissures. Mais dans
son ensemble, il n’en constitue pas moins une ceuvre dont
la puissance est indéniable. Seulement, si la fascination
s’explique sur le terrain de la science, d’autre part, au point
de vue de la foi, le sacrifice qu'on demande de nous, n’est
rien de moins que Pabandon de I'Evangile lui-méme dans
son essence !

La tentative de Strauss de ramener toute 1'histoire évan-
gélique 4 des mythes, manquait de base, tant que les docu-
ments évangéliques conservaient leur valeur. L'école de
Tubingue fit dés lors un gigantesque effort pour infirmer
leur crédibilité. On va répétant qu’elle a échoué. Il y a dans
ce jugement une confusion. Sans doute ses verdicts ont été
jugés insoutenables, ses constatations historiques sont péri-
mées, les facteurs par lesquels elle expliquait Phistoire se
sont montrés insuffisants. Mais elle a ouvert la voie, et le
mouvement actuel ne fait qu'appliquer avec plus de rigueur
le principe posé. Or ce principe le voiei : ¢’est que la nar-
ration évangélique ne reproduit pas fidelement ce qui s’est



L’ESSENCE DE L’EVANGILE 15

passé pendant la vie de Jésus, mais n’est (ue la traduction
des conceptions (ui avaient cours dans I'Eglise primitive
sur le ministéere de Jésus. Toute I'ceuvre de I'école de [his-
loire des religions est la en germe pour ce (ui regarde le
Nouveau Testament. Celui-ci, d’apres elle, nous renseigne,
non pas sur ce que Jésus a été et sur ce quil a tait, mais sur
ce que 'Eglise a pensé¢ de lui. La vie du Seigneur, telle que
les évangiles nous la racontent, n’est pas la base et le point
de départ de la foi des premiers croyants, elle en est, au
contraire, le terme final et ’aboutissement.

Ce point de vue est exposé avec une grande maitrise dang
un livre récent, dont on a beaucoup parlé, et qui est comme
la synthese de tout ce que l'école des religions a acquis
jusqu’ici. Je veux parler dulivre de Wilhelm Bousset : Kyrios
Christos, qui peut étre regardé comme le programme actuel
de I'école. Voici comme on peut le résumer: Ce n’est pas
a Jésus que remonte le christianisme, mais & la foi de
I'Eglise en Jésus. A la premieére origine nous trouvons sans
doute la personne de Jésus et I'impression puissante pro-
duite par lui sur ses disciples. Mais c’est & peu pres tout ce
que nous pouvons savoir de certain & son sujei. On en vint
a voir en lui le Messie, puis un étre surhumain; on lui
attribua des miracles, on lui mii dans la bouche des ensei-
gnements qui faisaient de lui un étre divin. Et peu &4 peu,
sous l'influence de la mystique orientale et de la gnose, qui
est plus ancienne que le christianisme, on en vint a Padorer
comme le Seigneur. Avec Irénée, a la fin du second siécle,
Iévolution est achevée, le Christos est devenu Ky rios, objet
de Yadoration, objet de la foi de 1'Eglise : le christianisme
traditionnel est fondé !

Sans doule, tous les représentants de l'école sont loin
d’éire aussi radicaux (ue Bousset. Il en est plusieurs qui
sont beaucoup moins sceptiques que lui quant a Dhis-
toire évangélique et qui accordent une valeur plus grande &
nombre d’éléments de la tradition, telle que les évangiles
nous 'ont conservée. Mais ils n’en sont pas moins d’accord



16 CHARLES PORRET

pour dépouiller la personne de Jdésus de toul élément sur-
naturel et pour considérer le tableau que les évangiles nous
en tracent comme la création de 1'Hglise primitive. 11 n’y a
pas 4 s’y méprendre. Nous somines bien en face d'une con-
- cepltion qui est la négation pure et simple de I'Evangile
apostolique. Jésus n’est plus le don de Dieu, auteur du
salut auquel notre foi ait & s’attacher. Il est devenu un
génie religieux qui a ouverf la voie et inauguré la vie spiri-
tuelle normale.

Nous ne nous étendrons pas davanlage pour le moment
sur I'école de TI'histoire des religions qui demanderait a elle
seule une étude approfondie. Arrétons-nous seulement au
caractére relatif qu’elle attribue au christianisme. II y a
quelques années, ce sujet fut & 'ordre du jour et méme &
la mode : Le christianisme est-il la religion absolue et défi-
nitive? Dans les cercles populaires, la question se. formulait
autrement : Jésus-Christ ne sera-t-il jamais dépassé? Le pro-
fesseur Ernst Treeltsch en particulier a joué un réle mar-
quant dans le débat qui depuis semble s’étre calmé. On
dirait que la solution a laquelle on est arrivé a satisfait tout
le monde, et que la guestion peut éire regardée comme
réglée! On nous a dit: On ne peut prouver (ue le chris-
tianisme soit la religion absolue, mais on peut affirmer que
jusqu’ici il n’a pas été dépassé; il demeure pour le moment
la forme la plus haute de la religion. Il semble qu'un tel
résultat doive nous satisfaire. Aux objections que nous
sommes tentés d’élever, on ne manquera pas de répondre :
Que demandez-vous de plus? On vous concede que Jésus-
Christ n’a pas été dépassé. Cela doit vous suffire.

Eh bien! non, cela ne nous suffit pas. Nous estimons (ue
pour que la question se soil méme posée, il a fallu une
déviation de I'Evangile primitif et authentique. Le christia-
nisme n’a plus été saisi dans sa profondeur et sa richesse.
C’est pour cela qu'on s’est mis & le considérer surtout dans
ce qu'il avait de commun avec les aulres religions, et on a



L'ESSENCE DE L'EVANGILE 19

trouveé qu’apres tout il n’y avait entre elles et lui que de
différences de degrés : sa supériorité consistait simplement
en ce qu’il offrait en une mesure éminente ce qui ailleurs
n’était qu’indiqué ou pressenti; mais la distinction n’est
plus que relative. Ainsi le christianisme n’apparait plus que
comme le point, pour le moment culminant, ot aboutit
Pévolution religieuse de I’humanité. On se met en quéte
de tout ce qui, dans la religion soi-disant révélée, existait
déja ailleurs, de tous les paralléles qu’il est possible d’éta-
blir entre I'Evangile et la tradition des autres cultes, et par-
tout ot 'on trouve quelques rapprochements, on est enclin
a les présenter comme des emprunts faits par 'Eglise aux
idées courantes ou au milieu ambiant. Telle était déjx 1'atti-
tude que prenait Edmond Stapfer en 1878, dans son livre :
Les idées religieuses en Palestine a U'époque de Jésus-Christ,
ou mombre de paroles de Jésus étaient citées comme pro-
venant non pas de lui, mais de son entourage, en sorte qu’on
en venail & se demander ce qui restail d’original pour
Jésus. Mais c’est surtout dans l'école de Dhistoire des
religions que ce fravail a atteint son complet développe-
ment.

Nous sommes ainsi ramenés a la question de savoir quelle
est I'essence dua christianisme, puisqu’en définitive ¢’est elle
qui doit nous servir de critére et déterminer notre choix.
Or sur ce point, le doute ne me parait pas possible. Que
nous consultions le Nouveau Testament ou [Phistoire de
I’Eglise, nous répondons sans hésiter : ce qui fait le centre
de I'Evangile c’est la grice de Dieu en Jésus-Christ pour le
salat du monde, en d’auires termes la rédemption, c’est &
dire 'eeuvre accomplie par Dieu en Jésus-Christ pour arra-
cher notre humanité & la mort et a la perdition.

Dans un livre qui a fait sensation et qui du reste contient
de trés beaux apercus, le professeur Ad. Harnack a présenté
tout autrement le fond permanent de la doctrine de Jésus et
de la vie de 1'Eglise. Il accorde bien une place & la mort
expiatoire du Christ; il reconnait loyalement que Jésus a

2



18 CHARLES PORRET

voulu la commémorer dans la Cene (1). Mais il n’y voil
quun élément secondaire qui ne fait pas partie de I'Evan-
gile lui-méme, ce qui est manifestement une inconséquence.
Car si l'expiation est une réalité, elle ne peut étre qu'au
premier plan. Or pour ce savant, elle ne joue aucun role et
disparait tout a fait de son exposé du développement de la
communauté chrétienne. L’essence du christianisme con-
siste & ses yeux dans la paternité de Dieu, la valeur de
Pame humaine, et la spiritualit¢ du Royaume de Dieu, du
culte et de la vie chrétienne. Et c’est tout! Pourtant il a
posé le principe fécond et d’une grande portée (ue, pour
déterminer I'élément permanent du christianisme, il ne faut
pas s’en tenir & la pensée de Jésus, mais qu’il faut la voir
telle qu'elle s’est épanouie dans 'histoire, dans les actions
et réactions qu’elle a produites chez ceux qui se réclament
de lui. Seulement 'éminent historien fait une application
défectueuse de ce principe excellent en cherchant la réali-
sation de l'esprit chrétien dans les institutions, plus mon-
daines que spirituelles, des grandes Eglises de la chrélienté.
Ce n’est pas la qu’il se montre dans sa pureté. Voici bien
plutot ee que nous constatons : dés la premiere génération,
VEglise voit en Jésus le Sauveur qui nous délivre de la con-
damnation et de Ja perdition. La rédemption par la mort du
Christ est au centre de 'Evangile apostolique. A travers les
siecles, I'Eglise se montre & nous vivante dans la mesure o
elle proclame avec plus de décision le salut gratuit par la foi
au Christ Sauveur; elle dépérit au contraire dans la mesure
ou, laissant dans l'ombre le sacrifice rédempteur, elle ne
s’attache plus qu’da une vie morale qui perd bientdt toute
saveur. A toutes les périodes de réveil, nous voyons I'ceuvre
du Christ resplendir d’'un nouvel éclat, et devenir la source
d’upe iransformation dans la vie. A chaque fois que des
conversions ¢clatantes se sont opérées, elles ont eu pour
point de départ le message du pardon des péchés par le

(1) Ad. Har~ack, L’essence du christianisme, trad. francaise (1go7), p. 166.



L'ESSENCE DE L'EVANGILE 19

sacrifice du Calvaire. Et si nous consultons la vie des hommes
de Dieu les plus marquants, de ceux dans lesquels I'esprit
chrétien apparait avec une intensité exceptionnelle et qui
sont ainsi dans I'Eglise de Dieu un perpétuel levain de
renouvellement et de rajeunissement spirituels, nous trou-
vons & la base de leur vie une expérience puissanie du salut
qui est en Jésus-Christ. Nous pouvons hardiment conclure
de toute 'histoire de I'Eglise que, au centre de I'Evangile,
se trouve comme point essentiel et fondamental la doctrine
de la rédemption par le Christ mort et ressuscité. Quand on
a substitué a I'idée de la rédemption celle de la révélation,
pour en faire I'essenee du christianisme, on a payé chere-
ment cefte faute en tombant fatalement dans un intellectua-
lisme débilitant. Et quand on s’est contenté de proclamer la
paternité de Dieu et de revendiquer plus de spiritualité, on
a abouti & un moralisme desséchant!

Mais pour conserver a la rédemption évangélique toute
son ampleur et sa plénitude, il faut bien se rappeler qu’elle
doit aboutir & une entiere refonte de 'étre humain et & une
vie de sainteté. Elle n’a pas pour but de nous délivrer de la
condamnation seulement, mais aussi de 'asservissement au
péché. Aussi la rédemption authentique a-t-elle pour corol-
laire nécessaire et essentiel le don du Saint-Esprit. Or le
Saint-Esprit n’est pas le simple renforcement de nos éner-
gies naturelles. Il est une puissance surnaturelle qui, du
dehors, & un moment donné, fait irruption dans notre étre
et rend toutes choses nouvelles. Cette reconstitution de notre
personnalité que le péché a désorganisée est le miracle par
excellence; c’est la réalité¢ supréme de la nouvelle alliance,
¢’est le but final du Christ dans toute son ceuvre envers
nous. Il est lui-méme I'Esprit vivifiant, il baptise du Saint-
Esprit. Le don de Dieu comprend le don de son Fils et le
don de son Esprit, 'un consommant l'autre dans l'unité
organique de la grace. (est jusque-la qu’il faut aller pour
saisir le Christ rédempteur dans lintégrité de son action
libératrice.



20 CHARLES PORRET

Je voudrais avoir le temps de m’étendre davantage sur
ce point capital. Car c’est 1& que s’est produite la plus grave
altération de 'Evangile authentique. Le rationalisme doctri-
nal qui déiruit la vérité¢ divine est grave; mais le rationa-
lisme moral qui s’attaque a la vie elle-méme est plus grave
encore. Or il a envahi 'Eglise chrétienne dans son ensem-
ble, jusque dans les milieux les plus ombrageusement ortho-
doxes; on s’est contenté d’une morale raisonnable, sage,
telle que la sagesse de ce monde pouvait lui donner son
approbation. Kt 'on a oubli¢ que ¢’est dans la vie surtout,
bien plus encore que dans la doctrine, que 'livangile est
une folie, en réclamant une confiance absolue, une obéissance
absolue, un renoncement absolu allant jusqu’ad la mort du
moi. Voila la vraie rédemption, celle qui est le cenlre de
I'Evangile.

Or si 'Evangile est dans son essence le message de la
rédemption et du salui par Jésus-Christ, voila du méme
coup résolue la question que nous avons posée plus haut.
D’emblée nous nous trouvons hors du relatif, en plein
absolu. Il s’agit iel d’'une ceuvre unique ¢ue Dieu a accom-
plie dans la personne de Jésus-Christ une fois au cours des
siecles, el qui nous apparait comme décisive et dominant
Phistoire. Elle n’est rien de moins qu’ « une nouvelle créa-
tion », selon Uexpression de Charles Secrétan. Devant une
bumanité qui mourait dans son péché, i Jaquelle il a laissé
faire tout d’abord expérience de sa radicale impuissance et
de son incurable misere, (quand 'heure a sonné ou les civi-
lisations les plus brillantes aboutissaient & la banqueroute et
4 la ruine, Dieu est intervenu. il a fait relentir & nouveau
la parole creatrice en donnant son Fils au monde, il a fait
passer sur ses créatures livrées a la mort le souffle de
PEsprit vivifiant. Kt dés lors la vie est rentrée dans notre
monde perdu et qui s’effondrait dans son impuissance. Voila
I'Evangile dans sa nue simplicité, I'Evangile de la rédemp-
tion, ’Evangile du salut! Or cette religion-la, il n’y a pas & en
douter, elle est la religion absolue et définitive. Cetle ques-



L'ESSENCE DE L'EVANGILE a1

tion du caractere absolu ou relatif du christianisme n’est
donc pas aussi oiscuse (u’il pouvait le paraitre & premier
examen. KElle se confond en définitive avec celle de savoir
si Evangile est, oui ou non, la religion de la rédemption,
du salut, dans l'acception propre du mot, d'une humanité
perdue et marchant & la ruine. Et nous saisissons iei sur le
vif la différence radicale qui existe entre les deux concep-
tions que nous avons mises en présence. Tout revient en
définitive & la facon de concevoir le péché.

Aux uns il apparail comme un simple délicit, comme un
stade nécessaire a traverser pour passer d'un éiat de nature
et de chair & un degré supérieur et & la vie de 1'Esprit,
comme un arrét dans le développement de notre étre; pour
d’autres, il est une révolte contre Dieu, une rupture avec
celui qui est la source méme de notre vie, et par conséquent
il attire sur nous la réprobation et contient en germe la
perdition, il est le commencement de la mort de 'ame, bien
autrement redoutable que celle du corps. Nous sommes ici
aux sources meémes des conceptions divergentes que nous
essayons de caractériser. La conception que nous défendons
et que jappellerai biblique est celle de la gravité irrémédia-
ble du péché et de ses conséquences déléteres : il encourt
la condamnation de Dieu et aboutit & la ruine. On pourrait
alléguer en faveur de cette maniere de voir I'histoire entiere
(ui nous monire un progres constant dans les institutions,
mais en revanche un vrai piétinement dans I'évolution de
Pame humaine. Malgré tous ses progres, 'homme d’aujour-
d’hui n’est pas d'un atome meilleur que ceux qui l'ont pré-
cédé. Plusieurs seraient méme tentés de dire qu’il a empiré;
je me contente d’affirmer qu’il n’est pas monté. Devant
Veffroyable débordement de barbarie que nous avons sous
les yeux, qui oserait prétendre encore (ue I’'humanité en elle-
méme va s’améliorant ?

Mais I'histoire ne suflit pas pour nous faire comprendre
que le péché est un monstrueux renversement. Une telle



22 CHARLES PORRET

conviction ne peut provenir que d’'une expérience intime et
personnelle qui seule lui donne sa solidité. A quoi servent
les affirmations les plus énergiques sur la gravité du mal, si
le pécheur ne leur donne pas son acquiescement intérieur ?
le n'est (u’autant que la conscience donne son adhésion a
la facon dont I'Ecriture présente le péché ue celte convie-
tion devient une réalité inébranlable. 11 faut une conscience
eflrayée a salut (1), comme disaient les Réformateurs, pour
percevoir la révélation divine sur le mal d’abord, sur le
salut ensuite. Si donc nous maintenons la notion biblique
du péche, c’est parce que seule elle correspond & lexpé-
rience douloureuse que nous avons faite de notre état
de misére devant Dieu. Mais, ne nous y trompons pas,
cette notion du mal est elle-méme dérivée, elle découle de
la conception que nous avons de Dieu. L’affaiblissement de
la gravit¢ du péché, qui se monire aujourd’hui sous
des formes si diverses, est en connexion directe avec la
tendance panthéiste de beaucoup d’esprits. Dieu esl concu
comme un principe, comme une force, comme une vie
universelle, beaucoup plus que comme une personne
vivante ; de la découle que le péché apparait comme une
imperfection, comme une infidélité & notre nature, bien plus
que comme une révolte et une ruplure avec la volont¢ de
Dieu. Il me suffira de citer, & titre d’exemples pris & dessein
en dehors de la théologie, le scientisme et Johannes Miiller.
Quand le théisme chrétien est pris au sérieux, la notion
tragique du péché en découle aussitot.

Eh bien ! sur ces deux points, nous reconnaissons fran-
chement que la conception que nous combattons est beau-
coup plus facile 4 saisir par la simple raison ct qu’elle
semble mieux répondre au vulgaire bon sens. Celui-ci ne
redoute rien tant que les exagérations, il aime & se lenir &
mi-cote, au lien de descendre dans les profondeurs et de
viser aux hauts sommets. Or la conception biblique a ceci

(1) Conscienlian perterrefacta.



L'ESSENCE DE L’'EVANGILE 23

de particulier qu’elle nous fait descendre dans l'abime de
notre corruption, d’'une part, et que, de 'autre, elle préiend
nous élever jusque sur des cimes (ui semblent inaccessi-
bles. Le caeur naturel ne veut ni descendre si bas, ni
monter si baut. Il nous accuse tantot de calomnier la
nature humaine, tantot de prétendre A4 une perfection
surhumaine. C'est une des folies de I'Evangile de nous
révéler I'extréme misere de 'homme en méme temps que
I'indicible grandeur & laquelle Dieu le destine. Pascal était
bien au centre de la vérité chrétienne quand il formulait
cette antithese. Mais ceite folie de I'Evangile repose elle-
méme sur une folie plus grande encore, je veux parler
de la foi en un Dieu sans lequel il ne tombe pas un passe-
reau a terre et devant lequel les cheveux de nos tétes sont
tous comptés. On dira ce qu'on voudra pour établir ration-
nellement cette vérité, elle demeure quelque chose d’insensé,
elle est un défi a la sagesse bourgeoise qui ne peut y voir
qu'une exagération pieuse. Or nous sommes convaincu,
pour notre part, que c’est jusque-la que plongent les racines
de la foi au Dieu Rédempteur. Et ce n’est pas une aflaire
d’intelligence, ni de formule dogmatique, mais le résultat
d'un besoin pressant qui pousse 'dme & s’emparer du Dieu
que Jésus nous présente. 1l y a des ames dans lesquelles
quelque chose lressaille quand elles entendent ces déclara-
tions du Sauveur, et qui s’écrient: Voila le Dieu qu’il me
faut ! Bt voicei, elles vous diront que dans la pratique de leur
vie chrétienne, Dieu s’est révélé & elles sous cet angle-la.
Oh ! ce n’est pas (qu’elles le contemplent sans voile et dans
son entiere splendeur. 11 reste encore pour elles bien des
brouillards qui le dérobent a leurs yeux. Mais elles l'ont
entrevu ; mais elles en ont éprouvé suflisamment pour savoir
que ce ne sont pas la des espérances chimérviques et des
illusions trompeuses. Dieu leur a répondu. Dieu esl inter-
venu et parfois d’'une facon si merveilleuse (u’elles n’ont pu
qu'adover. Cela suffit. Dieu s’est révélé. Elles savent qu’il est
le Dieu vivant pour lequel il n’y a rien de trop pelit. Ei



24 CHARLES PORRET

c’est dans ce contact avec lui qu’elles ont compris ce qu’était
le péché; elles ne 'ont plus apprécié comme une déviation
de notre loi, de notre nature, mais bien comme un crime
de lése-divinité, comme un attentat contre 'auteur de la vie.
Et une fois placée dans cette lumiére, I'ceuvre de Dieu en
Christ apparait dans sa beauté sublime, elle se donne a
connaitre comme le grand miracle de 'amour divin. Bien
loin d’étre un scandale incompréhensible, elle devient la
réponse aux besoins les plus profonds de notre coeur. La logi-
que de I'ame tourmentée par sa culpabilité et par la soif de
Dieu et de son pardon n’est pas la méme que celle pour qui
Pamour de Dieu est aussi naturel que la lumiere du soleil,
et pour qui la paternité de Dieu pour toutes ses créatures va
en (uelque sorte sans dire. Il y a évidemment li deux facons
différentes de sentir et d'envisager les choses. Ces deux
conceptions de I'Evangile peuvent encore avoir certains
points communs, mais il n’en reste pas moins qu’elles sont
tellement opposées qu’'en définitive on aboutit 4 deux reli-
gions différentes.

Nous sommes maintenant bien placés pour aborder le
point sur lequel je tiens & insister encore. Nous avens vu
plus haut qu'au point de vue que nous combattons, le mira-
cle ne se justifie en aucune facon, et ne peut éire considéreé
que comme une superstition du passé. Dans cetie eoncep-
tion il n’est pas seulement une superfétation, il devient un
non-sens. Il est de 'équité la plus élémentaire de le recon-
naitre. Mais au contraire, une fois la rédemption en Jésus-
Christ admise, le miracle s'impose comme une nécessite et
comme partie intégrante de 'eeuvre divine. Non seulementil
n’est plus génant, il n’est plus une pierre d’achoppement
dont on serait heureux d’étre débarrassé ; mais il devient
essentiel, il est un enrichissement. Entendons-nous bien, je
ne prétends pas ue tous les miracles pris isolément doivent
par lai-méme étre admis ; le droit de les examiner chacun a
part demeure. J'entends seulement qu’au lieu de les écarter



L’ESSENCE DE L’EVANGILE a5

d’emblée et de les déclarer d’avance inconcevables, on les
considere comme possibles, le miracle ayant sa place marquée
dans l'organisme de la révélation divine. Il vaul la peine
de s’y arréter un moment.

Pour Rothe, le miracle était le caractére essentiel de la
revelation. Cela n'est vrai qu'en tant que la révélation est
elle-méme au service d’'une ceuvre de rédemption. Car on
concoit trés bien une révélation sans miracle, ¢’est-a-dire
sans irruption dans le domaine des choses visibles, et demeu-
rant limitée au surnaturel spirituel que feu Paul Chapuis
mettait & la place du miracle proprement dit. Mais du
moment ou il s’agit de rédemption, les choses se présentent
tout autrement. Car, comme nous l'avons vu, la rédemption
est une nouvelle création, clle est une intervention positive
de Dieu pour briser la fatalit¢é qui dans lordre naturel
entraine les pécheurs sur une pente de déchéance et de
mort. Or une telle intervention devant éire percue par
I'homme pécheur auquel elle s’adresse et qu’elle veut rele-
ver, et 'homme étant de nature lié aux apparences sensibles
et dominé par la loi qui dans le monde visible relie fatale-
ment les effets aux causes, il était de toute nécessité que
Dieu soulignat en quelque sorte son acticn en la rendant
perceptible aux sens. Le miracle n'est pas en lui-méme et
directement essentiel & la foi; mais il a cette grande signifi-
cation qu’il est I'indice de la présence et de I'action du Dieu
vivant ; il fait connaitre que Dieu prépare et accomplit une
ceuvre nouvelle, une ceuvre créatrice qui reprend en sous-
ceuvre la création primitive pour la faire aboutir au but
qu'elie a mancué. _

Quand Auguste Comte décrivait les différents régnes de
la création, il faisait remarquer avec beaucoup de raison
que le régne supérieur suit les lois du monde inférieur en y
ajoutant les lois spéciales qui lui sont propres. Or linter-
vention de Dieu dans I'histoire des hommes pour en faire
une humanité nouvelle pour Jésus-Christ, constitue un regne
nouveau superposé & ceux qu'étudie la science. Apres les



26 CHARLES PORRET

regnes minéral et végétal, il y a le régne amimal dont
Phomme fait partie par son étre matériel. Au-dessus du
régne animal vient le régne humain, dont I'histoire montre
les destinées. Mais nous croyons & un régne superpos¢ au
régne humain naturel, c¢’est celui que nous appelons le
Regne de Dieu et dans lequel la causaliié divine apparait
au premier plan : ¢’est 14 son caractére distinctif, spécilique.
Or ¢’est précisément la le miracle.

Fei surgit une question délicate, (ue nous n'avons pas le
droit d’éluder. Beaucoup s’achoppent aux miracles parce
qu’ils appartiennent au passé el ne se reproduisent plus
aujourd’hui. Il faudrait étre bien peu de son siecle pour
ne pas mesurer la grandeur de la difficalté. Il est trés
naturel de se demander si accumulation des miracles que
nous trouvons dans les évangiles n'est pas le simple effet
de 1'époque ou ces livres furent écrits. Le miracle est-il
autre chose que l'indice de I'émotion causee par les eévéne-
ments racontés ? On a vu partout des miracles, parce qu'on
voyait partout la cause premiere 4 l'ceuvre. En racontant
comme miraculeux des fails en eux-mémes parfaitement
naturels, les disciples du Christ obéissaient au besoin inhé-
rent & la foi de mettre en toul son jour Vintervention de
Diea. Il n'y avait pas de calcul dans cette création. Elle se¢
serait faite toute seule sous la poussée de l'imagination des
croyants. CVest ce qu'on remarque dans toutes les mytho-
logies. Telle est 'explication donnée aujourd’hui en pariicu-
lier par I'école de I'histoire des religions pour qui la (ues-
tion est résolue d’avance. Il ne peut en étre autrement. Le
miracle nest plus que la création d’une époque pour laquelle
les lois de la nature n’existaient pas et qui voyait du mer-
veilleux partout ol il y avait du divin.

Mais au point de vue (ue nous essayons de défendre, ta
question se présente sous une toute autre face. Ici, nous
avons vu (que le miracle non seulement s’explique el se
jusltifie, mais s’impose. Il y a dans I'ccuvre du Christ
Sauveur un commencement nouveau (ui margque une



L’ESSENCE DE L'EVANGILE 27

rupture de 'enchainement des causes secondes. Quiconque
admet une création ne peut plus marchander sur le mi-
racle. Méme en admettant I'évolution darwinienne dans le
plan créateur, le théisme chrétien est obligé de statuer un
miracle a 'apparition de la premiére cellule, et & l'origine
du regne humain se dégageant de l'animalité: car il y a la
un ¢lément nouveau ue linférieur ne peut avoir produit.
Il ne peul en élre autrement quand nous passons du régne
humain au régne de Dieu. Ieci, le surnaturel s’impose sous
la forme du miracle, afin que les hommes soient bien et di-
ment avertis que Dieu est a l'ccuvre, et que l'ceuvre qui
commence ne vient pas d’en bas et n’est pas de la terre! |
Mais il est une croyance profondement enracinée dans
Pesprit humain & tel point qu’elle lui est presque instine-
tive, que l'on retrouve dans toutes les époques, mais qui
n’eut jammais autant d’ascendant qu’aujourd’hui, et qui n’en
est pas moins une erreur funeste. Cest elle que Jésus ren-
contra chez les négateurs de la résurrection et que nous
pouvons dés lors appeler I'hérésie sadducéenne. Elle consiste
4 juger du passé et de l'avenir par le présent et a déclarer
quil n'y a jamais eu et qu’il n'y aura jamais que des choses
semblables & celles (ui se passent sous nos yeux. Il va sans
dire qu'il y a dans ce principe de sagesse vulgaire un grand
élément de vérité : c¢’est devenu un truisme en histoire que
les analogies du présent nous font comprendre les faits du
passé. Mais cela devient faux et peut aboutir & de vrales
aberrations quand on prétend appliquer cetie regle de gros
bon sens a P'action de Dieu dans notre monde et 'enfermer
dans les limites de nos perceptions actuelles. Comme il y a
des saisons dans la nature, comme 1l y a des phases tres
distinctes dans Ubistoire des peuples, et quaux périodes de
naissance el d’épanouissement succedent des temps de
calme et de déchéance, de méme dans 'ceuvre de Dieu il y
a des époques créatrices, des époques de lent développe-
ment et des ¢poques de rénovation, et chacune a son carac-
tere propre. Or il est dans Uessence d’une période créatrice



28 CHARLES PORRET

de présenter des phénomeénes (ui ne se reproduisent plus
dans I'évolution ordinaire. Cela est vrai déja dans la nature :
ainsi I'enfant grandit dans le sein de sa meére avec une telle
rapidité (ue, ¢’il croissait dans la méme proportion une fois
né, il arriverait en moins d'un an & la taille de I'adulte. De
méme il est déraisonnable de juger de ce quia da se passera
la période créatrice d’apres ce qui se passe aujourd’hui dans
le cours régulier des choses. Du moment ou il y a eu inter-
vention positive et excepticnnelle de Dieu pour la restaura-
tion d'un monde déchu, elle a di nécessairement se mani-
fester par des actes extraordinaires.

Du reste, pour croire & ces miracles du passé d'une foi
qui ne soit pas de la crédulité, il faut avoir ses raisons : il
faut d’abord avoir été saisi par le bras de Dieu et aveir passé
de la mort & la vie; il faut ensuite faire l'expérience
d’une puissance surnaturelle que le Saint-Esprit déploie dans
ceux en qui il habite, et d'une action surnaturelle de Dieuré pon-
dant & la foi de ses enfants. Alors, mais seulement alors, on
ne s’achoppe plus & une énergie miraculeuse dont on éprouve
directement les effets, et dont la forme seule est changée.
Au fond, la méme puissance est toujours a U'eeuvre, elle est
simplement moins apparente, & mesure que le travail devient
plus intime. A lorigine, il s’agissait de gagner ceux du
dehors. Les actes avaient dés lors quelque chose d’extériear
et de sensible. Aujourd’hui, il faut fortifier les croyants;
Pessentiel n’est pas de frapper les yeux, mais de parler au
ceeur et de stimuler la foi. Nous pouvons voir déjt de telles
différences dans la vie des apoires; Paul a accompli des
miracles, d'aprés son propre témoignage et il les appelle les
« signes de 'apostolat». Mais & nos yeux tel de ses écrils,
I'Epitre aux Romains par cxemple, dépasse, en {ait de
puissance spirituelle, ce (ue le plus grand miracle a pu pré-
senier. Cest la un de ces actes dont Jésus a dit : Celui qui
croit en moi fera les ceuvres que je fais et il en fera de plus
grandes (ue celle-ci (Jean x1v, 12).

On me demandera peut-étre : Mais pourquoi aitachez-



L'ESSENCE DE L' EVANGILE 29

vous une telle linportance aux miracles, qui pourtanl sont
trés secondaires dans la vie chrétienne ? Je reconnais que
le miracle n’a pas une valeur religieuse directe et immédiate.
Pourva qu'on maintienne fermement 'action incessante du
Pere céleste dans notre vie, et la réalité de ses exaucements,
qu'importe la maniére dont il intervient? Je suis d’accord.
Mais la foi au miracle conserve une valeur dérivée considé-
rable. Elle est la vraie sauvegarde de cetie action providen-
tielle dont nous venons de parler, et surtoul elle est une
garantie nécessaire de l'ceuvre rédemptrice qui en est insé-
parable. Kt puis — et c’est ici la raison & laquelle je vou-
drais m’arréter encore pour terminer cette étude — elle seule
conserve i notre Bible et spécialement & notre Nouveau
Testament, la place qui lui revient.

Pour nous en tenir aux ¢vangiles, il est bien ¢vident que,
si 'on abandonne le miracle, ces livres perdent immédiate-
ment loute valeur historique. On a beau faire & la suggestion
une part aussi grande (u'on voudra; sans le miracle la vie
de Jésus devient absolument inconcevable. La position des
critiques relativement modérés qui, comme Ad. Harnack et
meéme Johannes Weiss, veulent maintenir en gros historicite
des récits évangéliques, tout en abandonnant le miracle,
devient de plus en plus difficile, pour ne pas dire insoute-
nable. Comme Albert Schweitzer'avait annoncé apres Wrede,
comme Wilhelm Boussel le confirme par son dernier livre,
I’école del’histoire des religions en arrive au scepticisme le plus
absolua sur laréalité des faits racontés par nos évangiles. Ona
commencé par ¢liminer les faits miraculeux, puis, une fois ce
levier en fonetion, on a écarté, comme non historique, tout ce
qui, de la personne du Christ et de son rile, dépassait les pro-
portions humaines, et 'on en vint & ne plus conserver de
son enseignement que ce qui ressortit & la morale, ou ce qui
le fait considérer comme un doux illuminé !

Les évangiles ne sont plus pour ces savants ce qu’ils sont
pour nous, savoir la rédaction du témoignage qui a fondé la
foidel'Eglise;ils sont bien plutot le résultat de ceite foi. Bousset



30 CHARLES PORRET

va jusqu’d dire que jamais Jésus ne s’est donné le nom de
Fils de 'Homme. C'est I'Eglise qui ’a appelé de ce nom et
a va en lui le Messie. Et ainsi du reste. Quant 4 savoir si
cette dogmatique de 1'Eglise s’est sur certains points ratla-
chée & quelque déclaration authentique de Jésus, c’est la,
dit-il, quelque chose de tout & fait incertain et qui reléve de
déeisions subjectives(1). Ce n'est pas parce que les disciples
ont vu le Ressuscilé, qu’ils ont cru & sa gloritication. Clest
parce qu’ils étaient convaincus que l'ignominie de la croix
ne pouvait étre la fin, et que Jésus devait ¢étre dans la gloive,
qu’ils ont [inl par avoir des visions de son exaltation! Le
Nouveau Testament n’est plus la source & laquelle vient s’a-
limenter la foi, il est le produit des espérances qu'avait éveil-
lées Jésus de Nazareth, comme aussi des notions que le
mysticisme oriental avait répandues et que ’Eglise naissante
se faisait de son Messie. Pour quiconque est un peu fa-
miliarisé avec la critique actuelle du Nouveau-Testament, il
faut loyalement reconnaitre que c’est li le terme logique
auquel aboutit tout le travail de Pécole de I'histoire des reli-
gions. Mais voiel ce qui est grave : ces résullats sont pre-
sentés comme les seuls scieniifigues. Et ce mol exerce une
sorte de fascination. Comme aux jours de triomphe de I'¢cole
de Tubingue, ceux-la méme qui partent d’autres prémisses
sont parfois entrainés & des concessions (ue rien ne justifie.

Eh bien! je demande ici la permission de faire loyale-
ment ma confession et de proclamer une conviction arrétée
et longuement mirie. Appelé par vocation a étudier les tra-
vaux relatifs & la critique du Nouveau Testament et en
particulier des évangiles, j'ai assez souffert pour qu’il me
soit permis d’exhaler ma plainte et ma protestation. Ouli,
il y a quelque chose de profondément douloureux a se plon-
ger aujourd’hui dans cette critique telle qu’elle est souvent pra-
fiquée. Il y a chez nombre de ses représentants les plus
¢minents une telle désinvolture vis-a-vis des textes appelés

(1) Boussur, Kyrios Christos, p. 20.



L’ESSENCE DE L'EVANGILE 31

autrefois sacrés, qu’il est impossible de n’en pas souffrir.
Oh! je mempresse de reconnailre le sérieux avec lequel
plusieurs des critiques négatifs procedent a la dissection des
écrits du Nouveau Testament. Mais il n’en reste pas moins
pénible de voir manipuler dans un esprit tout terrestre des
livres qui sont tout pénétrés d'un soufile d’en haut. Il n’est
pas rare que des hommes d'une science admirable et d'une
érudition ¢étonnante, sc¢ montrent étrangers aux réalités
les plus élémentaires de la vie spirituelle, et ¢’est pourtant
de la que doit partir la vraic lumiere. (est un fait tres
significatif (ue la sévérité avec laquelle on traite les recits
bibliques. Leur procés semble jugé d’avance : On est décidé
a les trouver en faute (1). Alors qu’il est plus ou moins
entendu qu’en interprétant un auteur grec ou latin, on
choisit de préférence le sens le plus raisonnable, le plus
favorable a I'éerivain, il semble que la premiere regle de
I’herméneutique actuelle soit la défiance. A titre égal, on
peut étre presque sir qu'on se décide pour linterprétation
la plus désavantageuse. L.e mot attribué & Laubardemont :
« Donnez-moi trois lignes de la main d’'un homme et je me
charge de le faire pendre », revient souvent a 'esprit quand
on voil la facon dont on exploite les moindres inexactitudes
de style, vraies ou prétendues, chez les auteurs du Nouveau-
Testament. Il serait facile de citer des exemples. Notez que
les mémes critiques trouvent tout naturel de faire quelque
effort pour lever une difticulté ou une contradiction que
présente tel auteur profane. Mais si quelqu’'un s’avise d’user
du méme procédé dans l'interprétation des évangiles, alors
on crie & '’harmonistique et on accuse une telle interpréta-
tion d’apologétique. Apologétique! Voila le mot terrible qui

(1) Ces lignes étaient écriles, quand j’ai trouvé le passage que voici chez
le Pére Lagrange, appréciant avec modération et courtoisie les procédés de
Loisy : « M. Loisy traite les textes comme des accusés, tandis que je
les regarde comme des témoins. Magistrat instruecteur, il interroge sévére-
ment les prévenus, sans méme leur épargner certaines tortures, et ne les
renvoie absous qu'aprés un examen toujours rigoureux, parfois hostile.»
(Evangile selon Saint Marc, pages 1r et 1v.)



3a CHARLES PORRET

doit faire rentrer sous terre un critique ou un exégete qui
s’avise de faire dire quelque chose de raisonnable 4 son
auteur ou qui cherche un moyen de lever la difficulté d'un
texte! Quand un théologien a été flétri de Pépithete d’apo-
logétique, il est taxé au tribunal de la science, il n’a plus le
droit de prétendre au titre de scientifique !

Je releverai enfin dans cette critique de la critique 'empire
de la mode et de I'emballement. Les mots d’ordre donnés
deviennent parole d’Evangile, les hypothéses problématiques
se lransforment en probabilités, puis en certitudes. Nous
ne pouvons mieux comparer cet espril qu'a celui qui existe
aujourd’hui dans le domaine de la peinture : un peintre
ayvant fait une femme verte avec des reflets qui pouvaient
avoir un élément de vérité, on a vu surgir toute une moisson
d’étres verts, et d’autres ont vu les choses en rouge, une
fois la voie ocuverie dans cetlie direction. Il y a d’ailleurs
aujourd’hui une analogic bien plus topique encore. Ne
voyons-nous pas, justement dans la grande Allemagne, sa-
vante, arlistique, religieuse, un phénomeéne de suggestion
collective, qui est un des problémes les plus déconcertants
de ’heure présente, les esprits les plus distingués répétant,.
comme une lecon apprise, les affirmations les plus contesta-
bles et attestant sur leur honneur des choses qu’ils n’ont pu
controler ? Mais ici, me dira-t-on, 'iniérét nationaliste est
en jeu! Et tenez-vous pour rien, dans le domaine qui nous
occupe, le désir d’arriver & une explication rationnelle des.
origines du christianisme, de facon & le dépcuiller de tout
surnaturel et de foute expiation, tout en lui permettant de
conserver assez d’éléments mystiques pour constituer encore
une religion? CGest la un intérét majeur pour beaucoup de
nos contemporains. Kt cela explique largement le succeés
d’'une doctrine qui répond si bien aux besoins de ceux qui
ne veulent pas rompre avec le christianisme et qui cepen-
dant ne peuvent admettre la folie de 'Evangile.



L’ESSENCE DE L'EVANGILE 33

II m’en coite de parler comme je viens de le faire.
Je n’ignore pas que je vais passer pour m’étre solida-
risé avec les détracteurs de la critique en général, qui
se sont souvent fait entendre ces derniéres années et
qui dans leur zele pieux ont compromis leur cause par
une étroitesse imprudente. Nous avons entendu prolester
avec émotion contre ceux qui n’admettaient pas la mosaicité
du Pentateuque, qui élevaient des doutes sur la suscrip-
tion des Psaumes, ou qui pensaient que le livre d’Esaie
n’étail pas tout entier du méme auteur. Il en est qui croient
que tout est perdu si 'on met en doute lauthenticité de la
seconde épitre de Pierre, ou si 'on n’est pas bien sir que
les Epitres pastorales aient été rédigées directement par
Paul lui-méme, pour ne pas parier de I'Epitre aux Hébreux
qui pourtant dans nos vieilles Bibles portait le titre d’épitre
de saint Paul. Ceux qui parlent ainsi sont des avocais
bien malavisés. ‘Ils facilitent singulierement la tiache a4 leurs
opposants : car ils ne font aucune différence entre les reven-
dications les plus légitimes et les plus sages de la science
biblique et les audaces d'une critique hostile & toute révéla-
tion et destructrice de I'Evangile lui-méme. Il doit étre
bien entendu u’il y a une critique non seulement légitime,
mais nécessaire, a laquelle il faut laisser de la marge, sans
s’effaroucher de tout ce qui s’écarte d'une tradition tou-
jours revisable. Car nous avons aflaire & une science histo-
rique. Il y a un deveoir &4 soumettre nos documents a4 une
recherclie aussi serrée que possible. Si dans cette recherche
nous perdons de nos illusions, si nous devons abandonner
des traditions commodes, quimporte ? — nous ne devons
jamais redouter la vérité qui en définitive est loujours un
gain. Il v a des erreurs séculaires qui n’en sont pas meilleu-
res pour cela ; il y aura toujours un vrai profit & découvrir
ce qui pourra au premier abord nous déranger dans nos
habitudes, mais qui se trouvera finalement valoir mieux.

Voila qui est bien entendu. Mais il faut reconnaitre

3



34 CHARLES PORRET

apres cela quil y a une critique qui renverse les fonde-
ments mémes de la foi, et cela pour la raison bien simple
qu'elle part de prémisses opposées a la foi. Nous ne lui
contestons pas son droit. Etant donné son point de départ,
elle doit arriver & ce résultat. Mais nous protestons contre
la prétention de présenter ces verdicts comme les seuls
scientifiques. Il y a une science pour laquelle tout ce qui
est surnaturel est une déformation légendaire, parce qu’en
Jésus-Clhirist il n’y a pas eu d’intervention de Dieu, unique
en son genre. Mais il y a une science qui repose sur la foi
au Christ Sauveur, don de Dieu, centre de @'histoire. Or il
est impossible qu'avec des points de vue si dissemblables,
on arrive & la méme explication des faits. En mon ame et
conscience, j'estime donc que, quand il s’agit de la personne
et de I';euvre du Christ, de lorigine de I'Eglise et des écrits
du Nouveau Testament, il y a positivement deux sciences
différentes : 'une qui repose sur les lois du Royaume de
Dieu et compte avec une intervention surnaturelle de Dieu
dans I'histoire du monde, Pautre qui ne connait que les lois
du regne humain, qu'on appelle lois de T'histoire, et fait
abstraction du facteur divin. Je m’empresse d’ajouter qu’il
ya un terrain commun entre elles, qu’il y a nombre de
questions ou nous pouvons largement profiter de la science
de ceux (ue je combats. Mais quand il s’agit des bases
meémes de 'Evangile, de la personne de Jésus, de ses mira-
cles, de son enseignement, je déclare carrément qu’a mes
yeux ceux pour qui Jésus n’est pas le Sauveur envoyé de
Dieu pour sauver le monde, sont incompétents, et qu’il leur
manque le sens indispensable pour comprendre 'Evangile et
ses origines. Nous ne devons des lors pas abdiquer devant
leurs verdicts, ni nous laisser éblouir par leurs succes.

Ces succes sont naturels et n’ont pas de quoi nous éton-
ner. Du reste il ne faut pas les exagérer. Au milieu des
affirmations victorieuses des critiques de gauche, on dirait
vraiment que la chose est jugée, (ue ce n’est plus qu'une
question de temps, et que les représentants de la tradition



L'ESSENCE DE L'EVANGILE 35

en maliére d’histoire évangélique sont des retardataires avec
lesquels il faut avoir patience et qui auront bientot disparu.
Il n’y a rien de plus faux. Il existe en Allemagne, pour
ne parler que du pays (ui donnele ton en ces matiéres, toute
une phalange de jeunes théologiens qui ne sont pas le moins du
monde préts a capituler. Et je suis convaincu que les eir-
constances présentes rameneront la nouvclle génération a
I’Evangile de la rédemption !

De ce que la doctrine de Uinspiration littérale soit morte
de sa belle mort dans les milieux théologiques, il n’en
résulie pas, comme on va le répétant volontiers, que la
notion de celte inspiration doive étre mise au vieux fer, que
les livres du Nouveau Testament aient perdu toute valeur
normative, et qu’ils ne se distinguent en rien de toute aulre
source historique. Nous estimons que histoire évangélique
est encore Irés solide pouar ceux qui l'abordent avec les
expériences de la foi, el que nous pouvons avoir confiance
dans les documents qui nous la racontent. — Mais, dira-
t-on, ¢’est un parti-pris. — D’accord. Il y a 14 une nécessité de
lanature humaine. Qu’on me montre un seul homme quine soit
ancunement prévenu. Il n’existe pas. Le parti-pris estinévita-
ble, mais nulle part autant que dans le domaine de la vie
religieuse. Il est impossible, si nous croyons (ue Dieu a
envoye son Fils au monde pour le sauver, que nous abor-
dions I'histoire du christianisme avec la méme attilude que
celut pour qui Jésus n’est quun homme dans lequel nous
n’avons a chercher que les énergies de l'individu normal !
Notre foi réagira forcément sur notre facon de comprendre
les faits. Nous trouvons cela tout naturel quand il s’agit de
Ihistoire politique : sans parler ici d’aberrations qui nous
étonnent, nous savons pertinemment qu'en appréciant les
événements, un Allemand ne peut pas se défaire de la
conviction du bon droit des Germains, et quun Francais est
dominé par celle que les races latines ont encore leur mot
i dire dans l'avenir de la civilisation. Et quand il s’agil
d’une certitude qui domine et pénetre notre vie tout entiére,



36 CHARLES PORRET

qui constitue ce que nous avons de plus précieux, nous
pourrions en faire abstraction! En abordant les évangiles,
nous pourrions accepter noire norme et nos critéres de
ceux pour (qui cette foi est une superstition vieillie | Cest
impossible. Nous avons non seulement le droit, mais le
devoir de nous redresser dans le sentiment de notre indé-
pendance et de notre dignité de croyants, le droit et le
devoir de juger d’aprés notre critére & nous, et & la lumiere
de notre foi. Que Dieu nous donne de ne pas nous faire les
esclaves des hommes, ni de leurs jugements, mais de mar-
cher & sa lumieére et de vivre, dans le domaine de la théolo-
gie aussi bien qu’ailleurs, comme des enfants de lumiere.

Cu. Porrer.



	L'essence de l'évangile

