
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 13

Artikel: L'essence de l'évangile

Autor: Porret, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ESSENCE DE L'EVANGILE

Le discours (i) que je vous apporte aujourd'hui a été rédigé
dans des conjonctures exceptionnellement graves. Tout
d'abord, indépendamment des événements qui ont mis toute

l'Europe en branle, permettez-moi de vous indiquer, à titre
de confidence personnelle, une circonstance minime en elle-
même, mais qui, avant toute sollicitation du dehors, avait
imprimé une certaine solennité à mes réflexions. C'est la
neuvième fois, mais bien certainement aussi la dernière, que je
suis appelé à prononcer le discours d'ouverture de notre
séance de rentrée. Vous le comprendrez sans peine : il y avait
là de quoi me faire faire un sérieux retour sur moi-même et
sur notre situation théologique, de quoi me pousser à un
examen de conscience, et provoquer chez moi un vigoureux
effort pour dégager de mes expériences de professeur des
résultats pratiques.

J'en étais là de mes méditations quand retentit soudain le

coup de tonnerre formidable qui a déchaîné l'effroyable
bouleversement actuel. Alors de sérieuse qu'elle était, la
situation est subitement devenue tragique. Avec l'horrible
guerre qui se déchaîne sur notre continent tout entier et

(i) Discours prononcé à la séance de rentrée des cours de la Faculté de
théologie de l'Eglise évangélique libre du canton de Vaud, le 3 novembre
1914.



CHARLES PORRET

même au delà, nous avons vu surgir les problèmes les plus
troublants et les plus angoissants. Depuis plus de quinze
siècles que l'Evangile est à l'œuvre dans notre Europe
occidentale, voilà tlonc où nous en sommes N'est-ce

pas la banqueroute de notre civilisation soi-disant
chrétienne Question d'une redoutable solennité, qui s'impose
à nous jusqu'à nous arracher des cris de détresse. Nous

comprenons, pour cette fois, qu'on se demande si le christianisme

n'a pas fait son temps, si le divorce n'est pas radical
entre notre monde moderne et l'Evangile. Mais non, c'est

impossible. Pour nous, cette pensée ne pourrait être qu'une
tentation de découragement que nous repoussons avec décision

et fermeté. Nous savons que l'Evangile est la vérité,
nous savons que seul il répond aux besoins de l'àme humaine
et qu'il finira par triompher. Mais il faut bien reconnaître
qu'à l'heure présente, cette conviction ne se maintient pas
dans nos esprits sans effort et que, pour la conserver, nous
devons triompher de bien des obscurités, nous devons
retrouver l'équilibre à travers bien des doutes et des
difficultés.

Il s'agit donc de nous ressaisir comme chrétiens et comme
théologiens. Si notre théologie n'est pas un vain cliquetis
de paroles sonores, si elle n'est pas un jeu futile d'escrime
dialectique, elle doit s'attacher aux réalités et s'efforcer d'y
répondre. Il est donc de toute importance que nous prêtions
l'oreille aux enseignements de l'heure présente, pour en
faire notre profit et reviser, s'il le faut, nos conceptions et

nos méthodes. Or, à l'heure qu'il est, au sein de la
tourmente que nous traversons, il y a deux réalités qui s'imposent

avec une indicible puissance et auxquelles il s'agit de

laisser la parole. Ce sont le péché et Dieu.
Oui le péché. Il est certain que dans notre génération

on commençait à le perdre de vue et à le tenir pour quantité

négligeable. Nous savons pertinemment cpie tel des

jeunes gens d'aujourd'hui en éprouvait une sorte d'agacement.

Il semblait que ce fût quelque chose de périmé dont



L ESSENCE DE L EVANGILE

on n'eût plus à tenir compte. Si le grand Kant s'était laissé

aller à parler du mal radical, c'est qu'il avait encore payé
son tribut aux conceptions du passé. On se grisait de

culture, de progrès, d'évolution, et porté par le souffle des

découvertes scientifiques et des aspirations pacifistes ou
humanitaires, on saluait avec une joyeuse assurance l'aurore
de temps nouveaux, on entonnait l'hosanna d'une humanité
régénérée. Le réveil a été effrayant. On s'était endormi sur
un lit de roses, on s'est réveillé dans une mare de sang Il
a bien fallu se rendre à l'évidence. Pour être raffinée dans

sa culture, l'àme humaine n'en est pas devenue meilleure.
Nous avons fait des constatations douloureuses, la bête
humaine reparaît aussi brutale qu'aux jours de la barbarie
antique. Tout l'éclat d'une civilisation merveilleuse n'était
qu'un vernis qui recouvrait la même méchanceté, la même
servitude. Et ce qu'il y a de plus déconcertant, c'est l'unanimité

des nations. Les hommes les plus distingués, les âmes
les plus pieuses ont vu les choses à travers les passions de

leur peuple : les évidences morales les plus élémentaires
sont subordonnées aux intérêts nationalistes, les uns appelant

bien ce qui pour les autres est un crime. Et la seule

conclusion que nous puissions honnêtement tirer, c'est que,
si nous étions dans la situation de ceux qui nous stupéfient,
nous ferions probablement comme eux. Voilà notre bilan.

De là résulte l'impossibilité de maintenir la conception
courante d'une christianisation graduelle du monde. On s'est
bercé de l'illusion que le Royaume de Dieu viendrait par
l'évolution progressive de l'humanité s'élevant de cime en
cime, et alors qu'on se croyait bien près du dernier sommet,
on se retrouve dans un marécage. Le mot de Michelet :

« Tout est en progrès, sauf l'âme », trouve dans la situation
actuelle une effrayante confirmation. Les progrès merveilleux
de notre civilisation, cpii vont jusqu'au raffinement,
semblent avoir fortifié et exalté l'égoïsme des individus et celui
des peuples. La soif de jouir ne fait que grandir. Chacun
vise à affirmer sa personnalité, fût-ce au détriment d'au-



CHARLES PORRET

trui. L'ambition cpii se soumet les autres trouve tous les

moyens légitimes. Franchement, nous sommes plus loin que
jamais des dispositions que suppose le Royaume de Dieu.
Ce serait déjà une conquête importante, si nous comprenions

que, sans perdre de vue les améliorations sociales,
nous devons porter nos efforts sur la régénération des
individus. La tâche primordiale est de former un noyau de
chrétiens authentiques qui, agissant comme le levain dans
la pâte, exerceront une telle influence sur l'ensemble que
le départ se fera toujours plus entre ceux cpii veulent être
à Christ et ceux qui sont décidés à lui résister.

Nous avons parlé de Dieu comme de la seconde réalité

qui se dégage aujourd'hui de la brume. Notre théologie,
sous prétexte d'être christocentrique, est devenue presque
uniquement anthropocentrique ; elle a fait à cet égard de

belles et indéniables conquêtes. Mais elle a oublié que pour
être vraiment christocentrique, elle doit rester avant tout
théocentrique, comme le mot de théologie à lui seul suffirait
à le rappeler toujours. Dieu demeure l'Alpha et l'Oméga
de la pensée comme de la vie.

Cet obscurcissement de l'être et de l'action de Dieu se

montrait du reste dans l'ensemble des conceptions
contemporaines. Pour résoudre le problème troublant de la
souffrance dans le monde, on tranchait le nœud gordien, en

supprimant purement et simplement la toute-puissance
divine ; on déclarait Dieu absent, c'était à l'homme à délivrer
Dieu. On avait peine à reconnaître son action dans les

menus faits de l'existence quotidienne ; surtout on n'avait
plus de sens pour sa sainteté et sa justice. Et voilà que tout
à coup Dieu l'ait entendre sa voix dans sa majesté souveraine

; par-dessus le sinistre cliquetis des batailles a retenti
avec une effroyable puissance le tonnerre des rétributions
divines. Dieu se rappelle subitement à un monde qui faisait
abstraction de sa présence. Là où les païens auraient cru
discerner le Eatum antique, nous reconnaissons la main
du Dieu juste qui, à l'heure qu'il a choisie, sort de son



L ESSENCE DE L EVANGILE

silence et accomplit ses décrets. Pour méconnaître Dieu
dans les horribles événements actuels, il faut oublier que,
comme il a établi les lois de la nature, il a établi les lois
de l'histoire, et qu'il est toujours immanent à sa loi. Or,
c'est une loi de Dieu que telles les semailles, telles sont les

moissons. Cestirne loi du gouvernement divin que le péché
mène à la ruine, que l'oubli ou le mépris de Dieu appelle la

corruption, que la luxure aboutit à l'esclavage et à la cruauté,

cpie l'orgueil marche à l'écrasement. « Celui qui sème le
vent moissonne la tempête. » Cette loi est plus rigoureuse
encore cpie celles qui régissent l'univers visible. On ne se

moque pas de Dieu. Les passions et les aveuglements des

hommes ne sont que les résultats des convoitises déchaînées,

résultantes voulues du Dieu de sainteté qui veut que
le mal porte ses fruits. Ce n'est pas lui trai a fait les semailles.
Mais une fois la semence répandue, il faut, de par la volonté
de Dieu, que la moisson lève et mûrisse

Or nous savons que si Dieu visite et frappe, c'est pour
amener à la repentance et au salut. Depuis longtemps nous
proclamons que le relèvement n'est possible qu'à travers
des calamités et des jugements. Tous nous avons non seulement

le droit, mais le devoir d'espérer que de ia crise
actuelle il sortira un réveil des consciences, la faim et la
soif d'entendre les paroles de l'Eternel. Et c'est à nous
qu'incombe la tâche redoutable de porter à nos contemporains

le message libérateur. Ainsi se pose devant nous d'une
façon pressante la question que voici : quel Evangile
apporterons-nous aux cœurs labourés par l'épreuve

Oui, quel Evangile Sera-ce le vieil Evangile avec sa

folie, ou un Evangile soi-disant perfectionné, déchargé de

ses pierres d'achoppement Il va sans dire qu'en parlant du
vieil Evangile, je n'entends pas le solidariser avec les adjonctions

d'une tradition que l'on a souvent fait passer sous le
pavillon de l'orthodoxie ; je veux parler de l'Evangile apostolique

tel qu'il est contenu dans le Nouveau Testament, et



CHARLES PORRET

qui s'est toujours montré admirablement riche et souple

pour s'adapter aux besoins de toutes les époques, l'Evangile

toujours jeune parce qu'il est éternel. Or il est incontestable

qu'aujourd'hui les documents évangéliques sont battus
en brèche de telle sorte que c'est à peine si l'on peut dire
ce qu'a été, ce qu'a fait, ce qu'a dit Jésus, Pour quiconque
s'occupe de l'étude de ce livre, auquel la foi des siècles s'est

alimentée, le problème devient tellement pressant qu'on ne

peut l'éluder.
Ce n'est pas de gaieté de cœur que je l'aborde. Il semble

que dans l'heure présente il y ait autre chose à faire qu'à se

disputer entre ceux qui veulent encore être chrétiens,
n'importe à cpiel titre. C'est plutôt le moment d'agir, le moment
d'aimer, de manifester dans une vie toute pénétrée de Jésus-

Christ la puissance qui découle de sa personne. Je suis

d'accord. Mais je sais aussi qu'il est des obligations
auxquelles on n'a pas le droit de se soustraire. Je n'ai la
prétention de juger personne. L'expérience m'a appris à

respecter toujours davantage les convictions qui différaient de

la mienne. Je sais cpie les schibboleth sont dangereux en
matière théologique tout comme en matière d'Eglise. L'Evangile

de Jésus-Christ, ou plutôt la personne de Jésus elle-
même est si riche que quiconque se réclame de lui se trouve

par là-même au bénéfice de quelque chose de divin. Tel de

ceux dont nous séparons notre cause peut d'ailleurs nous
dépasser en sainteté et en amour, ce qui est la réalité

suprême. Mais il est certain d'autre part que si nous voulons
agir en disciples du crucifié, nous n'avons pas le droit de

nous taire, alors tpi'on nous invite à abandonner ce qui
pour nous constitue la moelle de l'Evangile et peut seul
donner la vie à un monde qui se meurt. Jugeant la
doctrine et non les hommes, nous estimons que le christianisme
qu'on nous présente comme un progrès est une véritable
déformation de l'Evangile et l'évide de tout ce qui fait sa

vertu.
Pour apprécier équitablement ce mouvement, il importe



L ESSENCE DE L EVANGILE 11

de nous rendre compte de son origine, qui explique l'ascendant

qu'il a conservé sur bien des esprits. Il procède, en
grande partie, d'une réaction, d'ailleurs légitime, contre la
doctrine traditionnelle dévoyée, ou d'un effort pour ressaisir
une vérité qui avait été méconnue ou laissée dans l'ombre,
et qu'on a ensuite exagérée jusqu'à en faire une erreur.
C'est ce qui nous apparaîtra clairement si nous passons
rapidement en revue quelques faits d'entre les plus saillants
à titre d'exemples.

i. Le dogmatisme du xvne siècle avait fait peser un joug
de fer sur les consciences. On aspira à se libérer de
formules surannées, on voulut à juste titre mettre l'accent sur
la vie plus cpie sur le dogme. Mais on en est venu à rejeter
toute doctrine. Peu importe ce qu'on croit; la foi seule a de

la valeur, indépendamment de l'idée qu'on se fait de son
objet.

2. L'orthodoxie avait perdu de vue l'humanité du
Sauveur ou l'avait absorbée dans sa divinité. On sentit le besoin
d'avoir un Jésus homme et de relever sa sainteté comme
étant celle que nous sommes appelés à réaliser nous-mêmes.
Mais on a glissé sur cette pente, jusqu'à ne plus voir en Jésus

que l'homme-type et à négliger son œuvre de Sauveur. Quand
les hommes de notre génération lisent la vie de Jésus, c'est

pour y chercher, non pas ce que nous pouvons recevoir
de lui, mais ce que nous pouvons reproduire de sa vie dans

notre conduite. Ainsi on est arrivé à voir en lui non plus
l'objet de la foi, mais le premier des croyants, et l'équilibre
de l'Evangile en a été compromis.

3. La scolastique protestante avait accentué le conflit
entre la justice et la grâce à tel point qu'elle avait abouti à

un drame juridique dans lequel le Père apparaissait comme
un juge vengeur réclamant une victime, et le Fils comme s'in-

terposant pour détourner sur soi le courroux divin. Tel de

nos cantiques a conservé des traces de cette conception anti-

scripturaire. On semblait avoir perdu de vue que c'est du

cœur du Père cpie part l'œuvre de la grâce, et que Dieu était



12 CHARLES FORRET

en Christ réconciliant le monde avec soi. Mais on ne s'est pas
contenté de revenir à la sobriété biblique, on a nié la colère
de Dieu, et proclamé cpie la repentance suffit pour que Dieu
pardonne purement et simplement. Dans la doctrine de

l'expiation, qui avait élé elle-même déformée par des notions
juridiques et de comptabilité, il n'a pas suffi d'en revenir à

une conception avant tout morale, on a supprimé toute
espèce d'expiation comme une superfétation.

4- Dans le désir de maintenir aux saintes Ecritures une
place à part, le protestantisme du xviie siècle avait formulé
la théorie de l'inspiration littérale. Il était urgent d'en revenir

à une notion plus organique qui répondît à la spiritualité
de l'Evangile et qui fit droit aux exigences normales de

la science historique. Mais on ne s'est pas arrêté à moitié
chemin. On a abandonné toute espèce d'inspiration, on a

mis les documents bibliques sur un pied d'absolue égalité
avec tous les autres documents de l'histoire, et même on les
a soumis à un examen beaucoup plus sévère, aucpiel peu de

sources historiques résisteraient. Et c'est ainsi que, ce
processus continuant, on aborda les écrits bibliques avec un
parti-pris de défiance, pour ne pas dire d'hostilité.

5. A force de relever la révélation spéciale de Dieu en
Israël, on avait fini par méconnaître son action chez les
autres peuples de la terre : il semblait epi'il eût abandonné
les païens à eux-mêmes, sans plus se soucier d'eux. Le
moment vint où, par une revendication légitime, on mit les
gentils au bénéfice de l'œuvre divine, et où l'on rechercha,
dans les religions païennes, les traces d'une révélation de
Dieu à l'àme humaine. Mais on ne s'en tint pas là. On en
vint de plus en plus à assimiler la révélation de Dieu à

Israël à celle qui fut accordée aux païens. Et aujourd'hui,
dans un très grand nombre d'esprits, le dernier pas est
franchi. L'action de Dieu en Israël est considérée comme
identitpie à celle qui s'exerce dans les autres nations. Si le
mosaïsme s'élève plus haut que les autres religions, cela
tient, non pas à un facteur objectif, à une révélation spé-



l'essence de l'évangile l3

ciale qui aurait mis le peuple juif à part, mais au simple fait
qu'il s'est trouvé dans son sein des âmes plus réceptives,
plus vraiment religieuses, qui ont donné à la révélation
universelle de Dieu une voix plus nette et une forme plus
précise. Il n'y a plus de différence qualitative mais simplement
cpiantitative entre Israël et les païens, et cette différence
vient de l'homme et non pas de Dieu. Nous voilà en plein
dans le point de vue de l'école de l'histoire des religions
que nous retrouverons tout à l'heure. C'est ici la question
actuelle par excellence, la question brûlante de l'heure
présente. Car ce n'est plus seulement le judaïsme, c'est le

christianisme lui-même que l'on met sur la même ligne cpie
les autres religions et auquel on dénie son absoluité. Nous

y reviendrons.

L'énumération qui précède suffit pour faire comprendre la

grande diversité des opinions aujourd'hui en présence. Sur
chacun des points cités, il y a, entre l'erreur qu'il fallait
combattre et l'erreur à laquelle une réaction exagérée aboutit,
toute une série de positions intermédiaires, de nuances plus
ou moins tranchées. Ainsi s'explique l'ambiguïté qui
s'attache au terme équivoque, et partant malheureux, de «

théologie moderne » comme à celui de ce modernisme » parmi les

catholiques. Tantôt il désigne la réaction légitime contre un
traditionalisme suranné ; tantôt il s'applique aux résultats
excessifs que nous avons indiqués. Mais si nombreuses

que soient les divergences, il est certain qu'on peut les répartir

en deux groupes nettement opposés : d'une part on relève
dans l'Evangile l'intervention surnaturelle de Dieu; tandis que
de l'autre on n'y voit que le résultat d'une évolution historique
foncièrement humaine. Il y a aujourd'hui une doctrine très

nette, très accentuée, qui a la prétention arrêtée de renouveler

le christianisme traditionnel et qui se présente à nous
avec une cohésion et une plénitude qu'elle n'a jamais eues

jusqu'ici. Le rêve qu'avait caressé le xvine siècle d'un
christianisme perfectionné, qui soutienne l'examen de la raison



l4 CHARLES PORRET

la plus exigeante, semble être réalisé. Cette tendance a pris
différents noms suivant les moments. Au cours du siècle

passé, elle s'appelait chez nous le protestantisme libéral, nom
qui, du reste, paraît revenir en faveur de l'autre côté du
Rhin ; puis elle s'est incarnée dans le fidéisme en France,
aujourd'hui elle triomphe en Allemagne, sous le nom de

religionsgeschichtliche Schule que nous traduisons par
école de l'histoire des religions. Représentée par des hommes

d'une haute valeur scientifique, cette école joue un rôle
de premier ordre dans la théologie actuelle, et fait sentir
son action sur nombre d'esprits qui n'acceptent pas ses
méthodes. Son influence rappelle singulièrement celle qu'exerçait,

au milieu du siècle passé, l'école de Tubingue. Dans le
domaine de la critique du Nouveau Testament, cela va
jusqu'à une véritable fascination. Elle a d'ailleurs accompli un
travail d'une incontestable grandeur. Au point de vue
scientifique, l'édifice élevé par elle commande le respect. Quand
on regarde de près, on y voit bien des fissures. Mais dans
son ensemble, il n'en constitue pas moins une œuvre dont
la puissance est indéniable. Seulement, si la fascination
s'explique sur le terrain de la science, d'autre part, au point
de vue de la foi, le sacrifice qu'on demande de nous, n'est
rien de moins que l'abandon de l'Evangile lui-même dans

son essence
La tentative de Strauss de ramener toute l'histoire

évangélique à des mythes, manquait de base, tant que les
documents évangéliques conservaient leur valeur. L'école de

Tubingue fit dès lors un gigantesque effort pour infirmer
leur crédibilité. On va répétant qu'elle a échoué. Il y a dans
ce jugement une confusion. Sans doute ses verdicts ont été

jugés insoutenables, ses constatations historiques sont
périmées, les facteurs par lesquels elle expliquait l'histoire se

sont montrés insuffisants. Mais elle a ouvert la voie, et le
mouvement actuel ne fait qu'appliquer avec plus de rigueur
le principe posé. Or ce principe le voici : c'est que la
narration évangélique ne reproduit pas fidèlement ce qui s'est



L ESSENCE DE L EVANGILE 10

passé pendant la vie de Jésus, mais n'est cpie la traduction
des conceptions qui avaient cours dans l'Eglise primitive
sur le ministère de Jésus. Toute l'œuvre de l'école de l'histoire

des religions est là en germe pour ce qui regarde le
Nouveau Testament. Celui-ci, d'après elle, nous renseigne,
non pas sur ce cpie Jésus a été et sur ce qu'il a fait, mais sur
ce que l'Eglise a pensé de lui. La vie du Seigneur, telle que
les évangiles nous la racontent, n'est pas la base et le point
de départ de la foi des premiers croyants, elle en est, au
contraire, le terme final et l'aboutissement.

Ce point de vue est exposé avec une grande maîtrise dans

un livre récent, dont on a beaucoup parlé, et qui est comme
la synthèse de tout ce que l'école des religions a acquis
jusqu'ici. Je veux parler du livre de Wilhelm Bousset : Kjrios
Christos, qui peut être regardé comme le programme actuel
de l'école. Voici comme on peut le résumer : Ce n'est pas
à Jésus que remonte le christianisme, mais à la foi de

l'Eglise en Jésus. A la première origine nous trouvons sans
doute la personne de Jésus et, l'impression puissante
produite par lui sur ses disciples. Mais c'est à peu près tout ce

que nous pouvons savoir de certain à son sujet. On en vint
à voir en lui le Messie, puis un être surhumain ; on lui
attribua des miracles, on lui mit dans la bouche des

enseignements qui faisaient de lui un être divin. Et peu à peu,
sous l'influence de la mystique orientale et de la gnose, qui
est plus ancienne que le christianisme, on en vint à l'adorer
comme le Seigneur. Avec Irénée, à la fin du second siècle,
l'évolution est achevée, le Christos est devenu Kyrios, objet
de l'adoration, objet de la foi de l'Eglise : le christianisme
traditionnel est fondé

Sans doute, tous les représentants de l'école sont loin
d'être aussi radicaux que Bousset. Il en est plusieurs qui
sont beaucoup moins sceptiques que lui quant à l'histoire

évangélique et qui accordent une valeur plus grande à

nombre d'éléments de la tradition, telle que les évangiles
nous l'ont conservée. Mais ils n'en sont pas moins d'accord



l6 CHARLES PORRET

pour dépouiller la personne de Jésus de tout élément
surnaturel et pour considérer le tableau que les évangiles nous
en tracent comme la création de l'Eglise primitive. Il n'y a

pas à s'y méprendre. Nous sommes bien en face d'une
conception qui est la négation pure et simple de l'Evangile
apostolique. Jésus n'est plus le don de Dieu, l'auteur du
salut aucpiel notre foi ait à s'attacher. Il est devenu un
génie religieux cpii a ouvert la voie et inauguré la vie
spirituelle normale.

Nous ne nous étendrons pas davantage pour le moment
sur l'école de l'histoire des religions cpii demanderait à elle
seule une étude approfondie. Arrêtons-nous seulement au
caractère relatif qu'elle attribue au christianisme. Il y a

quelques années, ce sujet fut à l'ordre du jour et même à

la mode : Le christianisme est-il la religion absolue et
définitive? Dans les cercles populaires, la question se formulait
autrement : Jésus-Christ ne sera-t-il jamais dépassé? Le
professeur Ernst Troeltsch en particulier a joué un rôle
marquant dans le débat qui depuis semble s'être calmé. On
dirait cpie la solution à laquelle on est arrivé a satisfait tout
le monde, et cpie la question peut être regardée comme
réglée On nous a dit : On ne peut prouver cpie le
christianisme soit la religion absolue, mais on peut affirmer que
jusqu'ici il n'a pas été dépassé ; il demeure pour le moment
la forme la plus haute de la religion. Il semble qu'un tel
résultat doive nous satisfaire. Aux objections que nous
sommes tentés d'élever, on ne manquera pas de répondre :

Que demandez-vous de plus On vous concède que Jésus-
Christ n'a pas été dépassé. Cela doit vous suffire.

Eh bien! non, cela ne nous suffit pas. Nous estimons que
pour que la question se soit même posée, il a fallu une
déviation de l'Evangile primitif et authentique. Le christianisme

n'a plus été saisi dans sa profondeur et sa richesse.
C'est pour cela qu'on s'est mis à le considérer surtout dans
ce qu'il avait de commun avec les autres religions, et on a



L ESSENCE DE L EVANGILE I7

trouvé qu'après tout il n'y avait entre elles et lui que de

différences de degrés : sa supériorité consistait simplement
en ce qu'il offrait en une mesure eminente ce qui ailleurs
n'était qu'indiqué ou pressenti ; mais la distinction n'est
plus que relative. Ainsi le christianisme n'apparaît plus que
comme le point pour le moment culminant, où aboutit
l'évolution religieuse de l'humanité. On se met en quête
de tout ce qui, dans la religion soi-disant révélée, existait
déjà ailleurs, de tous les parallèles qu'il est possible d'établir

entre l'Evangile et la tradition des autres cultes, et partout

où l'on trouve quelques rapprochements, on est enclin
à les présenter comme des emprunts faits par l'Eglise aux
idées courantes ou au milieu ambiant. Telle était déjà l'attitude

cjue prenait Edmond Stapfer en 1878, dans son livre :

Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ,
où nombre de paroles de Jésus étaient citées comme
provenant non pas de lui, mais de son entourage, en sorte qu'on
en venait à se demander ce qui restait d'original pour
Jésus. Mais c'est surtout dans l'école de l'histoire des

religions que ce travail a atteint son complet développement.

Nous sommes ainsi ramenés à la question de savoir quelle
est l'essence du christianisme, puisqu'on définitive c'est elle

qui doit nous servir de critère et déterminer notre choix.
Or sur ce point, le doule ne me paraît pas possible. Que
nous consultions le Nouveau Testament ou l'histoire de

l'Eglise, nous répondons sans hésiter : ce qui fait le centre
de l'Evangile c'est la grâce de Dieu en Jésus-Christ pour le
salut du monde, en d'autres termes la rédemption, c'est à

dire l'œuvre accomplie par Dieu en Jésus-Christ pour arracher

notre humanité à la mort et à la perdition.
Dans un livre qui a fait sensation et qui du reste contient

de très beaux aperçus, le professeur Ad. Harnack a présenté
tout autrement le fond permanent de la doctrine de Jésus et
de la vie de l'Eglise. Il accorde bien une place à la mort
expiatoire du Christ; il reconnaît loyalement que Jésus a



CHARLES PORRET

voulu la commémorer dans la Cène (ï). Mais il n'y voit
qu'un élément secondaire qui ne fait pas partie de l'Evangile

lui-même, ce qui est manifestement une inconséquence.
Car si l'expiation est une réalité, elle ne peut être qu'au
premier plan. Or pour ce savant, elle ne joue aucun rôle et

disparaît tout à fait de son exposé du développement de la
communauté chrétienne. L'essence du christianisme
consiste à ses yeux dans la paternité de Dieu, la valeur de
l'âme humaine, et la spiritualité du Royaume de Dieu, du
culte et de la vie chrétienne. Et c'est tout! Pourtant il a

posé le principe fécond et d'une grande portée que, pour
déterminer l'élément permanent du christianisme, il ne faut

pas s'en tenir à la pensée de Jésus, mais qu'il faut la voir
telle qu'elle s'est épanouie dans l'histoire, dans les actions
et réactions qu'elle a produites chez ceux qui se réclament
de lui. Seulement l'éminent historien fait une application
défectueuse de ce principe excellent en cherchant la
réalisation de l'esprit chrétien dans les institutions, plus
mondaines cpie spirituelles, des grandes Eglises de la chrétienté.
Ce n'est pas là qu'il se montre dans sa pureté. Voici bien
plutôt ce que nous constatons : dès la première génération,
l'Eglise voit en Jésus le Sauveur qui nous délivre de la
condamnation et de la perdition. La rédemption par la mort du
Christ est au centre de l'Evangile apostolique. A travers les

siècles, l'Eglise se montre à nous vivante dans la mesure où
elle proclame avec plus de décision le salut gratuit par la foi
au Christ Sauveur: elle dépérit au contraire dans ia mesure
où, laissant dans l'ombre le sacrifice rédempteur, elle ne
s'attache plus qu'à une vie morale qui perd bientôt, toute
saveur. A toutes les périodes de réveil, nous voyons l'œuvre
du Christ resplendir d'un nouvel éclat, et devenir la source
d'une transformation dans la vie. A chaque fois que des
conversions éclatantes se sont opérées, elles ont eu pour
point de départ le message du pardon des péchés par le

(i) Ad. Harnack, L'essence du christianisme, trad, française (1907), p. 196.



L ESSENCE DE L'ÉVANGILE 10

sacrifice du Calvaire. Et si nous consultons la vie des hommes
de Dieu les plus marquants, de ceux dans lesquels l'esprit
chrétien apparaît avec une intensité exceptionnelle et tpii
sont ainsi dans l'Eglise de Dieu un perpétuel levain de

renouvellement et de rajeunissement spirituels, nous
trouvons à la base de leur vie une expérience puissante du salut
qui est en Jésus-Christ. Nous pouvons hardimenl conclure
de toute l'histoire de l'Eglise que, au centre de l'Evangile,
se trouve comme point essentiel et fondamental la doctrine
de la rédemption par le Christ mort et ressuscité. Quand on
a substitué à l'idée de la rédemption celle de la révélation,
pour en faire l'essence du christianisme, on a payé chèrement

cette faute en tombant fatalement dans un intellectualisme

débilitant. Et quand on s'est contenté de proclamer la

paternité de Dieu et de revendiquer plus de spiritualité, on
a abouti à un moralisme desséchant!

Mais pour conserver à la rédemption évangélique toute
son ampleur et sa plénitude, il faut bien se rappeler qu'elle
doit aboutir à une entière refonte de l'être humain et à une,
vie de sainteté. Elle n'a pas pour but de nous délivrer de la
condamnation seulement, mais aussi de l'asservissement au

péché. Aussi la rédemption authentique a-t-el!e pour corollaire

nécessaire et essentiel le don du Saint-Esprit. Or le

Saint-Esprit n'est pas le simple renforcement de nos énergies

naturelles. Il est une puissance surnaturelle qui, du
dehors, à un moment donné, fait irruption dans notre être
et rend toutes choses nouvelles. Cette reconstitution de notre
personnalité que le péché a désorganisée est le miracle par
excellence ; c'est la réalité suprême de la nouvelle alliance,
c'est le but final du Christ dans toute son œuvre envers
nous. Il est lui-même l'Esprit vivifiant, il baptise du Saint-

Esprit. Le don de Dieu comprend le don de son Fils et le

don de son Esprit, l'un consommant l'autre dans l'unité
organicpie de la grâce. C'est jusque-là qu'il faut aller pour
saisir le Christ rédempteur dans l'intégrité de son action
libératrice.



CHARLES PORRET

Je voudrais avoir le temps de m'étendre davantage silice

point capital. Car c'est là que s'est produite la plus grave
altération de l'Evangile authentique. Le rationalisme doctrinal

cpii détruit la vérité divine est grave ; mais le rationalisme

moral cpii s'attaque à la vie elle-même est plus grave
encore. Or il a envahi l'Eglise chrétienne dans son ensemble,

jusque dans les milieux les plus ombrageusement
orthodoxes; on s'est contenté d'une morale raisonnable, sage,
telle cpie la sagesse de ce monde pouvait lui donner son
approbation. Et l'on a oublié cpie c'est clans la vie surtout,
bien plus encore que dans la doctrine, que l'Evangile est

une folie, en réclamant une confiance absolue, une obéissance

absolue, un renoncement absolu allant jusqu'à la mort du
moi. Voilà la vraie rédemption, celle qui est le centre de

l'Evangile.
Or si l'Evangile est dans son essence le message de la

rédemption et du salut par Jésus-Christ, voilà du même

coup résolue la question cpie nous avons posée plus haut.
D'emblée nous nous trouvons hors du relatif, en plein
absolu. Il s'agit ici d'une œuvre unique cpie Dieu a accomplie

dans la personne de Jésus-Christ une fois au cours des

siècles, et qui nous apparaît comme décisive et dominant
l'histoire. Elle n'est rien de moins qu' « une nouvelle création

», selon l'expression de Charles Secrétan. Devant une
humanité qui mourait dans son péché, à laquelle il a laissé
faire tout d'abord l'expérience de sa radicale impuissance et
de son incurable misère, quand l'heure a sonné où les
civilisations les plus brillantes aboutissaient à la banqueroute et
à la ruine, Dieu est intervenu. Il a fait retentir à nouveau
la parole créatrice en donnant son Fils au monde, il a fait
passer sur ses créatures livrées à la mort le souffle de

l'Esprit vivifiant. Et dès lors la vie est rentrée dans notre
monde perdu et cpii s'effondrait dans son impuissance. Voilà
l'Evangile dans sa nue simplicité, l'Evangile de la rédemption,

l'Evangile du salut! Ot* cette religion-là, il n'y a pas à en
douter, elle est la religion absolue et définitive. Cette ques-



L ESSENCE DE L EVANGILE

tion du caractère absolu ou relatif du christianisme n'est
donc pas aussi oiseuse qu'il pouvait le paraître à premier
examen. Elle se confond en définitive avec celle de savoir
si l'Evangile est, oui ou non, la religion de la rédemption,
du salut, dans l'acception propre du mot, d'une humanité
perdue et marchant à la ruine. Et nous saisissons ici sur le
vif la différence radicale cpii existe entre les deux conceptions

que nous avons mises en présence. Tout revient en
définitive à la façon de concevoir le péché.

Aux uns il apparaît comme un simple déficit, comme un
stade nécessaire à traverser pour passer d'un état de nature
et de chair à un degré supérieur et à la vie de l'Esprit,
comme un arrêt dans le développement de notre être ; pour
d'autres, il est une révolte contre Dieu, une rupture avec
celui qui est la source même de notre vie, et par conséquent
il attire sur nous la réprobation et contient en germe la

perdition, il est le commencement de la mort de l'âme, bien
autrement redoutable que celle du corps. Nous sommes ici
aux sources mêmes des conceptions divergentes que nous
essayons de caractériser. La conception que nous défendons
et que j'appellerai biblique est, celle de la gravité irrémédiable

du péché et de ses consécpiences délétères : il encourt
la condamnation de Dieu et aboutit à la ruine. On pourrait
alléguer en faveur de cette manière de voir l'histoire entière
qui nous montre un progrès constant dans les institutions,
mais en revanche un vrai piétinement dans l'évolution de
l'âme humaine. Malgré tous ses progrès, l'homme d'aujourd'hui

n'est pas d'un atome meilleur que ceux qui l'ont
précédé. Plusieurs seraient même tentés de dire qu'il a empiré;
je me contente d'affirmer qu'il n'est pas monté. Devant
l'effroyable débordement de barbarie cpie nous avons sous
les yeux, cpii oserait prétendre encore cpie l'humanité en elle-
même va s'améliorant

Mais l'histoire ne suffit pas pour nous faire comprendre
que le péché est un monstrueux renversement. Une telle



22 CHARLES PORRET

conviction ne peut provenir que d'une expérience intime et

personnelle qui seule lui donne sa solidité. A quoi servent
les affirmations les plus énergiques sur la gravité du mal, si

le pécheur ne leur donne pas son acquiescement intérieur
Ce n'est qu'autant que la conscience donne son adhésion à

la façon dont l'Ecriture présente le péché cpie cette conviction

devient une réalité inébranlable. Il faut une conscience
effrayée à salut (ï), comme disaient les Réformateurs, pour
percevoir la révélation divine sur le mal d'abord, sur le
salut ensuite. Si donc nous maintenons la notion biblique
du péché, c'est parce que seule elle correspond à l'expérience

douloureuse que nous avons faite de notre étal
de misère devant Dieu. Mais, ne nous y trompons pas,
cette notion du mal est elle-même dérivée, elle découle de
la conception cpie nous avons de Dieu. L'affaiblissement de
la gravité du péché, qui se montre aujourd'hui sous
des formes si diverses, est en connexion directe avec la

tendance panthéiste de beaucoup d'esprits. Dieu est conçu
comme un principe, comme une force, comme une vie

universelle, beaucoup plus que comme une personne
vivante ; de là découle que le péché apparaît comme une
imperfection, comme une infidélité à notre nature, bien plus
cpie comme une révolte et une rupture avec la volonté de

Dieu. Il me suffira de citer, à litre d'exemples pris à dessein

en dehors de la théologie, le scientisme et Johannes Midler.
Quand le théisme chrétien est pris au sérieux, la notion
tragique du péché en découle aussitôt.

Eh bien sur ces deux points, nous reconnaissons
franchement que la conception que nous combattons est, beaucoup

plus facile à saisir par la simple raison et qu'elle
semble mieux répondre au vulgaire bon sens. Celui-ci ne

redoute rien tant cpie les exagérations, il aime à se tenir à

mi-côte, au lieu de descendre dans les profondeurs et de

viser aux hauts sommets. Or la conception biblique a ceci

(i) Conscientia perterrefacta.



l'essence de l'évangile a3

de particulier qu'elle nous fait descendre dans l'abîme de

notre corruption, d'une part, et que, de l'autre, elle prétend
nous élever jusque sur des cimes qui semblent inaccessibles.

Le cœur naturel ne veut ni descendre si bas, ni
monter si haut. Il nous accuse tantôt de calomnier la
nature humaine, tantôt de prétendre à une perfection
surhumaine. C'est une des folies de l'Evangile de nous
révéler l'extrême misère de l'homme en même temps que
l'indicible grandeur à laquelle Dieu le destine. Pascal était
bien au centre de la vérité chrétienne quand il formulait
cette antithèse. Mais cette folie de l'Evangile repose elle-
même sur une folie plus grande encore, je veux parler
de la foi en un Dieu sans lequel il ne tombe pas un passereau

à terre et devant lequel les cheveux de nos tètes sont
tous comptés. On dira ce qu'on voudra pour établir
rationnellement celte vérité, elle demeure quelque chose d'insensé,
elle est un défi à la sagesse bourgeoise qui ne peut y voir
qu'une exagération pieuse. Or nous sommes convaincu,

pour notre part, que c'est jusque-là cpie plongent les racines
de la foi au Dieu Rédempteur. Et ce n'est pas une affaire

d'intelligence, ni de formule dogmatique, mais le résultat
d'un besoin pressant qui pousse l'âme à s'emparer du Dieu

que Jésus nous présente. Il y a des âmes dans lesquelles
quelque chose Iressaille quand elles entendent ces déclarations

du Sauveur, et qui s'écrient : Voilà le Dieu qu'il me
faut Et voici, elles vous diront que dans la pratique de leur
vie chrétienne, Dieu s'est révélé à elles sous cet angle-là.
Oh ce n'est pas qu'elles le contemplent sans voile et dans

son entière splendeur. Il reste encore pour elles bien des

brouillards qui le dérobent à leurs yeux. Mais elles l'ont
entrevu ; mais elles en ont éprouvé suffisamment pour savoir

cpie ce ne sont pas là des espérances chimériques et des

illusions trompeuses. Dieu leur a répondu. Dieu est intervenu

et parfois d'une façon si merveilleuse qu'elles n'ont pu
qu'adorer. Cela suffit. Dieu s'est révélé. Elles savent qu'il est

le Dieu vivant pour lequel il n'y a rien de trop petit. Et



24 CHARLES PORRET

c'est dans ce contact avec lui qu'elles ont compris ce qu'était
le péché ; elles ne l'ont plus apprécié comme une déviation
de notre loi, de notre nature, mais bien comme un crime
de lèse-divinité, comme un attentat contre l'auteur de la vie.
Et une fois placée dans cette lumière, l'œuvre de Dieu en
Christ apparaît dans sa beauté sublime, elle se donne à

connaître comme le grand miracle de l'amour divin. Bien
loin d'être un scandale incompréhensible, elle devient la

réponse aux besoins les plus profonds de notre cœur. La logique

de l'âme tourmentée par sa culpabilité et par la soif de

Dieu et de son pardon n'est pas la même cpie celle pour qui
l'amour de Dieu est aussi naturel que la lumière du soleil,
et pour qui la paternité de Dieu pour toutes ses créatures va
en quelque sorte sans dire. H y a évidemment là deux façons
différentes de sentir et d'envisager les choses. Ces deux
conceptions de l'Evangile peuvent encore avoir certains

points communs, mais il n'en reste pas moins qu'elles sont
tellement opposées qu'en définitive on aboutit à deux
religions différentes.

Nous sommes maintenant bien placés pour aborder le

point sur lequel je tiens à insister encore. Nous avons vu
plus haut qu'au point de vue que nous combattons, le miracle,

ne se justifie en aucune façon, et ne peut être considéré

que comme une superstition du passé. Dans cette conception

il n'est pas seulement une superfétalion, il devient un
non-sens. Il est de l'équité la plus élémentaire de le
reconnaître. Mais au contraire, une fois la rédemption en Jésus-

Christ admise, le miracle s'impose comme une nécessité et

comme partie intégrante de l'œuvre divine. Non seulement il
n'est plus gênant, il n'est plus une pierre d'achoppement
dont on serait heureux d'être débarrassé ; mais il devient
essentiel, il est un enrichissement. Entendons-nous bien, je
ne prétends pas cpie tous les miracles pris isolément doivent

par là-même être admis ; le droit de les examiner chacun à

part demeure. J'entends seulement qu'au lieu de les écarter



L ESSENCE DE L EVANGILE

d'emblée et de les déclarer d'avance inconcevables, on les

considère comme possibles, le miracle ayant sa place marquée
dans l'organisme de la révélation divine. Il vaut la peine
de s'y arrêter un moment.

Pour Rothe, le miracle était le caractère essentiel de la
révélation. Cela n'est vrai qu'en tant que la révélation est
elle-même au service d'une œuvre de rédemption. Car on
conçoit très bien une révélation sans miracle, c'est-à-dire
sans irruption dans le domaine des choses visibles, et demeurant

limitée au surnaturel spirituel que feu Paul Chapuis
mettait à la place du miracle proprement dit. Mais du
moment où il s'agit de rédemption, les choses se présentent
tout autrement. Car, comme nous l'avons vu, la rédemption
est une nouvelle création, elle est une intervention positive
de Dieu pour briser la fatalité qui dans l'ordre naturel
entraîne les pécheurs sur une pente de déchéance et de

mort. Or une telle intervention devant être perçue par
l'homme pécheur auquel elle s'adresse et qu'elle veut relever,

et l'homme étant de nature lié aux apparences sensibles
et dominé par la loi cpii dans le monde visible relie fatalement

les effets aux causes, il était de toute nécessité que
Dieu soulignât en quelque sorte son action en la rendant
perceptible aux sens. Le miracle n'est pas en lui-même et
directement essentiel à la foi ; mais il a cette grande signification

epi'il est l'indice de la présence el de l'action du Dieu
vivant ; il fait connaître cpie Dieu prépaie et accomplit une
œuvre nouvelle, une œuvre créatrice qui reprend en sous-
œuvre la création primitive pour la faire aboutir au but
qu'elle a manqué.

Quand Auguste Comte décrivait les différents règnes delà

création, il faisait remarquer avec beaucoup de raison

que le règne supérieur suit les lois du monde inférieur en y
ajoutant les lois spéciales qui lui sont propres. Or
l'intervention de Dieu dans l'histoire des hommes pour en faire
une humanité nouvelle pour Jésus-Christ, constitue un règne
nouveau superposé à ceux qu'étudie la science. Après les



26 CHARLES PORRET

règnes minéral et végétal, il y a le règne animal dont
l'homme fait partie par son être matériel. Au-dessus du
règne animal vient le règne humain, dont l'histoire montre
les destinées. Mais nous croyons à un règne superposé au
règne humain naturel, c'est celui que nous appelons le

Règne de Dieu et dans lequel la causalité divine apparaît
au premier plan : c'est là son caractère distinctif, spécifique.
Or c'est précisément là le miracle.

Ici surgit une question délicate, cpie nous n'avons pas le
droit d'éluder. Beaucoup s'achoppent aux miracles parce
qu'ils appartiennent au passé et ne se reproduisent plus
aujourd'hui. Il faudrait être bien peu de son siècle pour
ne pas mesurer la grandeur de la difficulté. Il est très

naturel de se demander si l'accumulation des miracles que
nous trouvons dans les évangiles n'est pas le simple effet
de l'époque où ces livres furent écrits. Le miracle est-il
autre chose que l'indice de l'émotion causée par les événements

racontés On a vu partout des miracles, parce qu'on
voyait partout la cause première à l'œuvre. En racontant
comme miraculeux des faits en eux-mêmes parfaitement
naturels, les disciples du Christ obéissaient au besoin inhérent

à la foi de mettre en tout son jour l'intervention de

Dieu. Il n'y avait pas de calcul dans cette création. Elle se

serait faite toute seule sous la poussée de l'imagination des

croyants. C'est ce cpi'on remarque dans toutes les mythologies.

Telle est l'explication donnée aujourd'hui en particulier

par l'école de l'histoire des religions pour qui la question

est résolue d'avance. Il ne peut en être autrement. Le
miracle n'est plus cpie la création d'une époque pour laquelle
les lois de la nature n'existaient pas et qui voyait du
merveilleux partout où il y avait du divin.

Mais au point de vue cpie nous essayons de défendre, la

question se présente sous une toule autre face. Ici, nous
avons vu que le miracle non seulement s'explique el se

justifie, mais s'impose. Il y a dans l'œuvre du Christ
Sauveur un commencement nouveau qui marque une



L ESSENCE DE L EVANGILE 1*}

rupture de l'enchaînement des causes secondes. Quiconque
admet une création ne peut plus marchander sur le
miracle. Même en admettant l'évolution darwinienne dans le

plan créateur, le théisme chrétien est obligé de statuer un
miracle à l'apparition eie la première cellule, et à l'origine
du règne humain se dégageant de l'animalité : car il y a là

un élément nouveau que l'inférieur ne peut avoir produit.
Il ne peut en être autrement quand nous passons du règne
humain au règne de Dieu. Ici, le surnaturel s'impose sous
la forme du miracle, afin que les hommes soient bien el
dûment avertis que Dieu est à l'œuvre, et cpie l'œuvre qui
commence ne vient pas d'en bas et n'est pas de la terre!

Mais il est une croyance profondement enracinée dans

l'esprit humain à tel point qu'elle lui est presque instinctive,

que l'on retrouve dans toutes les épocpies, mais qui
n'eut jamais autant d'ascendant qu'aujourd'hui, et cpii n'en
est pas moins une erreur funeste. C'est elle cpie Jésus

rencontra chez les négateurs de la résurrection et que nous

pouvons dès lors appeler l'hérésie sadducéenne. Elle consiste
à juger du passé et de l'avenir par le présent et à déclarer

qu'il n'y a jamais eu et qu'il n'y aura jamais que des choses

semblables à celles qui se passent sous nos yeux. Il va sans
dire qu'il y a clans ce principe de sagesse vulgaire un grand
élément de vérité : c'est devenu un truisme en histoire que
les analogies du présent nous font comprendre les faits du
passé. Mais cela devient faux et peut aboutir à de vraies
aberrations cpiand cm prétend appliquer cette règle de gros
bon sens à l'action de Dieu dans notre monde et l'enfermer
dans les limites de nos perceptions actuelles. Gomme il y a

des saisons dans la nature, comme il y a des phases très
distinctes dans l'histoire des peuples, et qu'aux périodes de

naissance et d'épanouissement succèdent des temps de

calme et de déchéance, de même dans l'œuvre de Dieu il y
a des épocpies créatrices, des époques de lent développement

et des épocpies de rénovation, et chacune a son caractère

propre. Or il esl dans l'essence d'une période créatrice



CHARLES PORRET

de présenter des phénomènes cpii ne se reproduisent plus
dans l'évolution ordinaire. Cela est vrai déjà dans la nature :

ainsi l'enfant grandit dans le sein de sa mère avec une telle

rapidité que, s'il croissait clans la même proportion une fois
né, il arriverait en moins d'un an à la taille de l'adulte. De

même il est déraisonnable de juger de ee qui a dû se passer à

la période créatrice d'après ce qui se passe aujourd'hui dans
le cours régulier des choses. Du moment où il y a eu
intervention positive et exceptionnelle de Dieu pour la restauration

d'un monde déchu, elle a dû nécessairement se manifester

par des actes extraordinaires.
Du reste, pour croire à ces miracles du passé d'une ibi

qui ne soit pas de la crédulité, il faut avoir ses raisons : il
faut d'abord avoir été saisi par le bras de Dieu et avoir passé
de la mort à la vie ; il faut ensuite faire l'expérience
d'une puissance surnaturelle que le Saint-Esprit déploie elans

ceux en qui il habite, et d'une ac tion surnaturelle de Dieuré
pondant à la foi de ses enfants. Alors, mais seulement alors, on
ne s'achoppe plus à une énergie miraculeuse dont on éprouve
directement les effets, et dont la forme seule est changée.
Au fond, la même puissance est toujours à l'œuvre, elle est

simplement moins apparente, à mesure que le travail devient
plus intime. A l'origine, il s'agissait de gagner ceux du
dehors. Les actes avaient dès lors quelque chose d'extérieur
et de sensible. Aujourd'hui, il faut fortifier les croyants ;

l'essentiel n'est pas de frapper les yeux, mais de parler au
cœur et de stimuler la foi. Nous pouvons voir déjà de telles
différences dans la vie des apôtres ; Paul a accompli des

miracles, d'après son propre témoignage et il les appelle les
e< signes de l'apostolat». Mais à nos yeux tel de ses écrits,
l'Epître aux Romains par exemple, dépasse, en fait de

puissance spirituelle, ce que le plus grand miracle a pu
présenter. C'est là un de ces actes cloni Jésus a dit : Celui cpii
croit en moi fera les œuvres que je fais et il en fera de plus
grandes que celle-ci (Jean xiv, 12).

On me demandera peut-être : Mais pourquoi attachez-



L ESSENCE DE L EVANGILE 29

vous une telle importance aux miracles, cpii pourtant sont
très secondaires dans la vie chrétienne Je reconnais que
le miracle n'a pas une valeur religieuse directe et immédiate.
Pourvu qu'on maintienne fermement l'action incessante du
Père céleste dans notre vie, et la réalité de ses exaucements,
qu'importe la manière dont il intervient? Je suis d'accord.
Mais la foi au miracle conserve une valeur dérivée considérable.

Elle est la vraie sauvegarde de cette action providentielle

dont nous venons de parler, et surtout elle est une
garantie nécessaire de l'œuvre rédemptrice epii en est

inséparable. Et puis — et c'est ici la raison à laquelle je
voudrais m'arrêter encore pour terminer cette étude — elle seule

conserve à notre Bible et spécialement à notre Nouveau
Testament, la place cjui lui revient.

Pour nous en tenir aux évangiles, il est bien évident que,
si l'on abandonne le miracle, ces livres perdent immédiatement

loute valeur historique. On a beau faire à la suggestion
une part aussi grande qu'on voudra ; sans le miracle la vie
de Jésus devient absolument inconcevable. La position des

critiques relativement modérés qui, comme Ad. Harnack et
même Johannes Weiss, veulent maintenir en gros l'historicité
des récits évangéliques, tout en abandonnant le miracle,
devient de plus en plus difficile, pour ne pas dire insoutenable.

Comme Albert Schweitzer l'avait annoncé après Wrede,
comme Wilhelm Bousset le confirme par son dernier livre,
l'école de l'histoire des religions en arrive au scepticisme le plus
absolu sur la réalité des faits racontés par nos évangiles. On a

commencé par éliminer les faits miraculeux, puis, une fois ce

levier en fonction, on a écarté, comme non historique, tout ce

qui, de ia personne du Christ et de son rôle, dépassait les

proportions humaines, et l'on en vint à ne plus conserver de

son enseignement que ce qui ressortit à la morale, ou ce qui
le fait considérer comme un doux illuminé

Les évangiles ne sont plus pour ces savants ce qu'ils sont

pour nous, savoir la rédaction du témoignage qui a fondé la
foi de l'Eglise; ils sont bien plutôt le résultat de cette foi. Bousset



3o CHARLES PORRET

va jusqu'à dire que jamais Jésus ne s'est donné le nom de

Fils de l'Homme. C'est l'Eglise cpii l'a appelé de ce nom et

a vu en lui le Messie. Et ainsi du reste. Quant à savoir si

cette dogmatique de l'Eglise s'est sur cerlains points rattachée

à quelque déclaration authentique de Jésus, c'est là,

dit-il, quelque chose de tout à fait incertain et qui relève de

décisions subjectives (ï). Ce n'est pas parce que les disciples
ont vu le Ressuscité, qu'ils ont cru à sa glorification. C'est

parce qu'ils élaient convaincus cpie l'ignominie de la croix
ne pouvait être la fin, et cpie Jésus devait être clans la gloire,
qu'ils ont fini par avoir des visions de son exaltation Le
Nouveau Testament n'est plus la source à laquelle vient
s'alimenter la foi, il est le produit des espérances qu'avait éveillées

Jésus de Nazareth, comme aussi des notions cpie le

mysticisme oriental avait répandues et e[ue l'Eglise naissante
se faisait de son Messie. Pour quiconque est un peu
familiarisé avec la critique actuelle du Nouveau-Testament, il
faut loyalement reconnaître que c'est là le terme logique
auquel aboutit tout le travail de l'école de l'histoire ties
religions. Mais voici ce qui est grave : ces résultats sont
présentés comme les seuls scientifiques. Et ce mot exerce une
sorte de fascination. Comme aux jours de triomphe de l'école
de Tubingue, ceux-là même qui partent d'autres prémisses
sont parfois entraînés à des concessions cpie rien ne justifie.

Eh bien je demande ici la permission de faire loyalement

ma confession et de proclamer une conviction arrêtée
et longuement mûrie. Appelé par vocation à étudier les

travaux relatifs à la critique du Nouveau Testament et en
particulier des évangiles, j'ai assez souffert, pour qu'il me
soif, permis d'exhaler ma plainte et ma protestation. Oui,
il y a quelque chose de profondément douloureux à se plonger

aujourd'hui dans cette critique telle qu'elle est souvent
pratiquée. Il y a chez nombre de ses représentants les plus
éminents une telle désinvolture vis-à-vis des textes appelés

(i) Bousset, Kyrios Christos, p. 20.



l'essence de l'évangile 3i

autrefois sacrés, qu'il est impossible de n'en pas souffrir.
Oh je m'empresse de reconnaître le sérieux avec lequel
plusieurs des critiques négatifs procèdent à la dissection des
écrits du Nouveau Testament. Mais il n'en reste pas moins
pénible de voir manipuler dans un esprit tout terrestre des

livres qui sont tout pénétrés d'un souffle d'en haut. Il n'est

pas rare que des hommes d'une science admirable el d'une
érudition étonnante, se montrent étrangers aux réalités
les plus élémentaires de la vie spirituelle, et c'est pourtant
de là que doit partir la vraie lumière. C'est un fait très

significatif cpie la sévérité avec laquelle on traite les récits

bibliques. Leur procès semble jugé d'avance : On est décidé
à les trouver en faute (i). Alors qu'il est, plus ou moins
entendu cpi'en interprétant un auteur grec ou latin, on
choisit de préférence le sens le plus raisonnable, le plus
favorable à l'écrivain, il semble que la première règle de

l'herméneutique actuelle soit la défiance. A titre égal, on
peut être presque sûr qu'on se décide pour l'interprétation
la plus désavantageuse. Le mot attribué à Laubardemont :

e< Donnez-moi trois lignes de la main d'un homme et je me
charge de le faire pendre», revient souvent à l'esprit quand
on voit la façon dont on exploite les moindres inexactitudes
de style, vraies ou prétendues, chez les auteurs du Nouveau-
Testament. Il serait facile de citer des exemples. Notez que
les mêmes critiques trouvent tout naturel de faire quelque
effort pour lever une difficulté ou une contradiction que
présente tel auteur profane. Mais si quelqu'un s'avise d'user
du même procédé dans l'interprétation des évangiles, alors

on crie à l'harmonistique et on accuse une telle interprétation

d'apologétique. Apologétique Voilà le mot terrible qui

(ï) Ces lignes étaient écrites, quand j'ai trouvé le passage que voici chez
le Père Lagrange, appréciant avec modération et courtoisie les procédés de

Loisy : «M. Loisy traite les textes comme des accusés, tandis que je
les regarde comme des témoins. Magistrat instructeur, il interroge sévèrement

les prévenus, sans même leur épargner certaines tortures, et ne les
renvoie absous qu'après un examen toujours rigoureux, parfois hostile.»
(Evangile selon Saint Marc, pages m et iv.)



3a CHARLES PORRET

doit faire rentrer sous terre un critique ou un exégète qui
s'avise de faire dire quelque chose de raisonnable à son
auteur ou qui cherche un moyen de lever la difficulté d'un
texte Quand un théologien a été flétri de l'épithète
(l'apologétique, il est taxé au tribunal de la science, il n'a plus le
droit de prétendre au litre de scientifique

Je relèverai enfin dans cette critique de la critique l'empire
de la mode et de l'emballement. Les mots d'ordre donnés
deviennent parole d'Evangile, les hypothèses problématiques
se transforment en probabilités, puis en certitudes. Nous

ne pouvons mieux comparer cet esprit qu'à celui cpii existe

aujourd'hui dans le domaine de la peinture : un peintre
ayant fait une femme verte avec des reflets qui pouvaient
avoir un élément de vérité, on a vu surgir toute une moisson
d'êtres verts, et d'autres ont vu les choses en rouge, une
fois la voie ouverte dans cette direction. Il y a d'ailleurs
aujourd'hui une analogie bien plus topicpie encore. Ne

voyons-nous pas, justement dans la grande Allemagne,
savante, artistique, religieuse, un phénomène de suggestion
collective, qui est un des problèmes les plus déconcertants
de l'heure présente, les esprits les plus distingués répétant,
comme une leçon apprise, les affirmations les plus contestables

et attestant sur leur honneur clés choses qu'ils n'ont pu
contrôler? Mais ici, me dira-t-on, l'intérêt nationaliste est

en jeu Et tenez-vous pour rien, dans le domaine qui nous

occupe, le désir d'arriver à une explication rationnelle des

origines du christianisme, de façon à le dépouiller de tout
surnaturel et de toute expiation, tout en lui permettant de

conserver assez d'éléments mystiques pour constituer encore
une religion? C'est là un intérêt majeur pour beaucoup de

nos contemporains. Et cela explique largement le succès
d'une doctrine qui répond si bien aux besoins de ceux qui
ne veulent pas rompre avec le christianisme et qui cependant

ne peuvent admettre la folie de l'Evangile.



l'essence de l'évangile 33

Il m'en coûte de parler comme je viens de le faire.
Je n'ignore pas que je vais passer pour m'è tre solidarisé

avec les détracteurs de la critique en général, qui
se sont souvent fait entendre ces dernières années et

qui dans leur zèle pieux ont compromis leur cause par
une étroitesse imprudente. Nous avons entendu protester
avec émotion contre ceux qui n'admettaient pas la mosaïcité
du Pentateuque, qui élevaient des doutes sur la suscription

des Psaumes, ou qui pensaient que le livre d'Esaïe

n'était pas tout entier du même auteur. Il en est qui croient

que tout est perdu si l'on met en doute l'authenticité de la
seconde épitre de Pierre, ou si l'on n'est pas bien sûr que
les Epitres pastorales aient été rédigées directement par
Paul lui-même, pour ne pas parler de l'Epître aux Hébreux
qui pourtant dans nos vieilles Bibles portait le titre d'épître
de saint Paul. Ceux qui parlent ainsi sont des avocats
bien malavisés.'Ils facilitent singulièrement la tâche à leurs

opposants : car ils ne font aucune différence entre les
revendications les plus légitimes et les plus sages de la science

biblique et les audaces d'une critique hostile à toute révélation

et destructrice de l'Evangile lui-même. Il doit être

bien entendu qu'il y a une critique non seulement légitime,
mais nécessaire, à laquelle il faut laisser de la marge, sans
s'effaroucher de tout ce qui s'écarte d'une tradition
toujours révisable. Car nous avons affaire à une science
historique. Il y a un devoir à soumettre nos documents à une
recherche aussi serrée que possible. Si dans cette recherche

nous perdons de nos illusions, si nous devons abandonner
des traditions commodes, qu'importe — nous ne devons

jamais redouter la vérité qui en définitive est toujours un
gain. Il y a des erreurs séculaires qui n'en sont pas meilleures

pour cela ; il y aura toujours un vrai profit à découvrir
ce qui pourra au premier abord nous déranger dans nos
habitudes, mais qui se trouvera finalement valoir mieux.

Voilà qui est bien entendu. Mais il faut reconnaître
3



34 CHARLES PORRET

après cela qu'il y a une critique qui renverse les fondements

mêmes de la foi, et cela pour la raison bien simple
qu'elle part de prémisses opposées à la foi. Nous ne lui
contestons pas son droit. Etant donné son point de départ,
elle doit arriver à ce résultat. Mais nous protestons contre
la prétention de présenter ces verdicts comme les seuls

scientifiques. Il y a une science pour laquelle tout ce qui
est surnaturel est une déformation légendaire, parce qu'en
Jésus-Christ il n'y a pas eu d'intervention de Dieu, unique
en son genre. Mais il y a une science qui repose sur la foi
au Christ Sauveur, don de Dieu, centre de l'histoire. Or il
est impossible qu'avec des points de vue si dissemblables,
on arrive à la même explication des faits. En mon âme et
conscience, j'estime donc cpie, quand il s'agit de la personne
et de l'œuvre du Christ, de l'origine de l'Eglise et des écrits
du Nouveau Testament, il y a positivement deux sciences
différentes : l'une qui repose sur les lois du Royaume de

Dieu et compte avec une intervention surnaturelle de Dieu
dans l'histoire du monde, l'autre qui ne connaît cpie les lois
du règne humain, qu'on appelle lois de l'histoire, et fait
abstraction du facteur divin. Je m'empresse d'ajouter qu'il
y a un terrain commun entre elles, qu'il y a nombre de

questions où nous pouvons largement profiter de la science
de ceux que je combats. Mais quand il s'agit des bases

mêmes de l'Evangile, de la personne de Jésus, de ses miracles,

de son enseignement, je déclare carrément cpi'à mes

yeux ceux pour qui Jésus n'est pas le Sauveur envoyé de
Dieu pour sauver le monde, sont incompétents, et qu'il leur
manque le sens indispensable pour comprendre l'Evangile et
ses origines. Nous ne devons dès lors pas abdiquer devant
leurs verdicts, ni nous laisser éblouir par leurs succès.

Ces succès sont naturels et n'ont pas de quoi nous étonner.

Du reste il ne faut pas les exagérer. Au milieu des

affirmations victorieuses des critiques de gauche, on dirait
vraiment que la chose est jugée, que ce n'est plus cpi'une
question de temps, et que les représentants de la tradition



l'essence de l'évangile 35

en matière d'histoire évangélique sont des retardataires avec
lesquels il faut avoir patience et qui auront bientôt disparu.
Il n'y a rien de plus faux. Il existe en Allemagne, pour
ne parler que du pays qui donne le ton en ces matières, toute
une phalange de jeunes théologiens qui ne sont pas le moins du
monde prêts à capituler. Et je suis convaincu cpie les
circonstances présentes ramèneront la nouvelle génération à

l'Evangile de la rédemption
De ce que la doctrine de l'inspiration littérale soit morte

de sa belle mort dans les milieux théologiques, il n'en
résulte pas, connue on va le, répétant volontiers, que la
notion de cette inspiration doive être mise au vieux fer, que
les livres du Nouveau Testament aient perdu toute valeur
normative, et qu'ils ne se distinguent en rien de toute autre
source historique. Nous estimons que l'histoire évangélique
est encore très solide pour ceux qui l'abordent avec les

expériences de la foi, et cpie nous pouvons avoir confiance
dans les documents qui nous la racontent. — Mais, dira-
t-on, c'est un parti-pris. — D'accord. Il y a là une nécessité de

la nature humaine. Qu'on me montre un seul homme qui ne soit
aucunement prévenu. Il n'existe pas. Le parti-pris est inévitable,

mais nulle part autant que dans le domaine de la vie
religieuse. Il est impossible, si nous croyons cpie Dieu a

envoyé son Fils au monde pour le sauver, que nous
abordions l'histoire du christianisme avec la même attitude que
celui pour qui Jésus n'est qu'un homme clans lequel nous
n'avons à chercher que les énergies de l'individu normal
Notre foi réagira forcément sur notre façon de comprendre
les faits. Nous trouvons cela tout naturel quand il s'agit de

l'histoire politique ; sans parler ici d'aberrations qui nous
étonnent, nous savons pertinemment qu'en appréciant les

événements, un Allemand ne peut pas se défaire de la
conviction du bon droit des Germains, et qu'un Français est

dominé par celle cpie les races latines ont encore leur mot
à dire dans l'avenir de la civilisation. Et quand il s'agit
d'une certitude qui domine et pénètre notre vie tout entière,



36 CHARLES PORRET

qui constitue ce que nous avons de plus précieux, nous
pourrions en faire abstraction En abordant les évangiles,
nous pourrions accepter notre norme et nos critères de

ceux pour qui cette foi est une superstition vieillie C'est

impossible. Nous avons non seulement le droit, mais le

devoir de nous redresser dans le sentiment de notre
indépendance et de notre dignité de croyants, le droit et le

devoir de juger d'après notre critère à nous, et à la lumière
de notre foi. Que Dieu nous donne de ne pas nous faire les
esclaves des hommes, ni de leurs jugements, mais de marcher

à sa lumière et de vivre, dans le domaine de la théologie

aussi bien qu'ailleurs, comme des enfants de lumière.

Ch. Porret.


	L'essence de l'évangile

