
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 12

Artikel: Le christianisme et le monde ancien

Autor: Perriraz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN

Leçon inaugurale faite a l'Université de Lausanne

H. Holtzmann, Neutestamentliche Theologie, 2e édition, avol. (1911).

— Hermann Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des

Neuen Testaments, 2e édition (1910). — "Wilhelm Bousset, Die Religion
des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter, 2e édition (1906). —
Franz Cumont, I^es religions orientales dans le paganisme romain,
ie édition (1910).

Pour comprendre les origines chrétiennes, il importe de
connaître les idées qui régnaient dans le judaïsme et dans le monde

gréco-romain à l'heure où les disciples de Jésus, par des voies
diverses, cherchaient à gagner les peuples à leur foi.

Dès avant l'exil de Babylone, Israël n'avait plus de culture
originale (1). Entouré de peuples puissants dont la civilisation
apparaissait comme bien supérieure à ce qu'il possédait lui-
même, ce petit peuple se laissa subjuguer. L'étude de l'influence
de la culture babylonienne sur ses voisins asiatiques le montre
bien. De bonne heure cette influence s'était exercée sur les

peuples du Nord ou de l'Ouest qui, soit à la suite d'invasions
dont il nous est difficiie de redire les péripéties, soit à la suite
de conquêtes dont nous savons le caractère sanguinaire et cruel,

(1) Bousset, Op. cit., p. 60 et suiv., 54o et suiv. Gunkel, Op. cit., p. i5 et
suiv.



LOUIS PERRIRAZ

étaient entrés en relations avec les habitants du bassin de

l'Euphrate. A l'époque de la domination perse, grâce à la diffusion
de la langue araméenne, langue du commerce et de la
diplomatie, on voit se former dans ces contrées un syncrétisme
religieux, une harmonie dont la tonique est formée par le baby-
lonisme. Les religions comme les peuples se rapprochent et
s'amalgament.

C'est de ce mélange des cultures qui avaient grandi sur le
sol antique de l'Asie, de cette pénétration réciproque des

religions que sortiront plus tard ces vastes mouvements religieux
avec lesquels, du ne au ive siècle, l'Eglise chrétienne entrera en

conflit, qui, à un certain moment, lui feront une concurrence
terrible et contrebalanceront son influence : le mandaïsme, le

gnosticisme et le culte de Mithra.
Le temps dont nous disposons ne nous permet guère d'entrer

dans les détails de ces systèmes et de marquer la tendance et
le caractère particulier de chacun d'eux. On nous permettra
cependant d'en dire quelques mots.

Ce qui frappe au premier abord, c'est la manière dont ces

religions considèrent la vie humaine. Le monde est soumis au
mal, aux ténèbres, aux forces mauvaises. C'est qu'il se trouve
placé entre le royaume de la lumière et du bien et celui de

l'effroi et de la mort. Intermédiaire entre ces deux mondes,
sollicité par tous les deux, l'homme peut parvenir à l'immortalité
lorsqu'il s'est soumis aux rites secrets, à l'initiation salutaire et

lorsqu'il s'est rendu maître des noms qui peuvent lui ouvrir le
ciel. Pour communiquer ces secrets aux hommes et arracher
l'humanité aux divinités d'en bas, le Dieu-Sauveur — 5eoç ccotw
— est descendu dans les régions les plus basses du monde.
Ces doctrines ne s'enseignaient pas dans les temples des

religions officielles, mais dans des sectes, sortes de fraternités qui
groupaient ceux qui avaient passé la porte de l'initiation. Ces

sectes n'accomplissaient pas de sacrifices parce qu'ils leur
apparaissaient comme surannés ; elles pratiquaient les sacrements

— ablutions, onction, manducation du pain, usage de l'eau —

par lesquels l'âme pouvait peu à peu s'élever vers la pureté.
Ajoutons que les dieux auxquels on adresse son culte portent
des noms abstraits: la Vie, la Lumière, la Parole de Vie, la
Sagesse, la Connaissance. Dans le mandaïsme. on parle de la



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN 4^5

Porte, du Cep, de l'Eau de la Vie, de la Grande Lumière, de la
Seconde Mort. On voit, sans qu'il soit nécessaire d'insister
longuement, l'usage qu'il sera fait de ces doctrines par les écrivains
chrétiens des deux premiers siècles.

C'est au sein de ce syncrétisme oriental que grandira la
communauté juive après l'exil. Il est difficile de penser qu'elle n'en
sera pas influencée. Et cependant les dirigeants du peuple juif
s'efforceront de conserver ce qui constituait le trésor le plus
précieux de ce peuple ; je veux dire la foi en son Dieu, telle cpie
les prophètes anciens l'avaient prèchée. Mais si l'attitude des

chefs fut très ferme à l'époque d'Esdras et de Néhémie. si la
nation tout entière eut un sursaut d'énergie en présence des

profanations d'Antiochus Epiphane, l'eschatologie juive est là

pour montrer qu'en dépit de tous ces efforts faction des idées

étrangères ne s'en faisait pas moins de plus en plus sentir.
L'attente, de siècle en siècle plus fiévreuse, d'un bouleversement

cosmique que suivrait une époque de paix où régnerait le
Messie ; la séparation du monde en deux royaumes opposés :

celui de la lumière et celui des ténèbres ; l'extraordinaire
développement pris par l'angelologie et la demonologie ; la conception

de la vie humaine aux prises avec les dominations et les

puissances, bonnes ou mauvaises ; la croyance en la résurrection,

qui s'implante fortement dans les âmes et provoque dans
le monde juif une transposition radicale des valeurs ; tout cela,
encore que fortement marqué de l'empreinte juive, montre
l'influence de ces courants religieux orientaux dont l'étude se

révèle infiniment captivante.
Donnons-nous garde cependant d'oublier les distinctions

nécessaires. Si la communauté juive fut amenée par le fait même
de son histoire à subir l'influence des courants religieux orientaux,

cette influence ne s'exerça pas avec la même force sur
tous les partis dont le monde juif était constitué Les Sadducéens

et jusqu'à un certain point les Pharisiens paraissent avoir
résisté non sans succès à l'action de ces doctrines extérieures.
Mais dans les masses populaires en révolte contre la domination

étrangère et au sein des premières communautés
chrétiennes, les espérances apocalyptiques ont été très fortes.

En présence de ces faits que nous n'avons fait qu'esquisser
brièvement, il est bien difficile de ne pas souscrire à la thèse



466 LOUIS PERRIRAZ

de Gunkel (i) : le judaïsme de l'époque de Jésus-Christ, dans

quelques-unes de ses tendances, est une religion fortement teintée de

syncrétisme. Qu'en sera-t-il dès lors du christianisme?
Quel que soit le rapport qui a existé entre les membres

des premières Eglises chrétiennes et les auteurs de l'Ancien
Testament — et sur ce point nous pouvons souscrire à la thèse
bien connue de Ritschl — nous ne devons pas oublier que ces

Eglises ont eu pour berceau le judaïsme tel que nous avons
essayé de le décrire. C'est dire que nous rencontrons dans la
littérature chrétienne primitive des notions qui n'appartiennent
pas en propre à la religion d'Israël. On sait que l'Apocalypse
de Jean, encore qu'elle soit pénétrée de l'esprit judéo-chrétien,
renferme des éléments nombreux de provenance nettement
païenne. C'est ce que Bousset et Gunkel, le premier dans son
Commentaire sur l'Apocalypse, le second dans son ouvrage
intitulé Schöpfung und Chaos, ont montré avec une abondance
et une précision de renseignements remarquable.

Les sept anges de Dieu, les vingt-quatre vieillards, les quatre
animaux mystérieux ne sont pas autre chose que des divinités
païennes, grandeurs déchues, transformées en serviteurs du
Dieu d'Israël et qui sous la plume du rédacteur de l'Apocalypse
sont devenues des puissances soumises au Dieu de Jésus-Christ.
La Jérusalem céleste, séjour des croyants et des rachetés qui
descend sur la terre parée comme une épouse, et dont l'attente
a consolé tant d'âmes blessées, a pour origine la manière dont
en Orient on se représentait le ciel, cité des dieux et plus tard,
sous l'influence du dualisme, séjour de la lumière et des
bienheureux. Le tableau s'est certainement modifié sous la plume
des auteurs juifs ou chrétiens, il s'est opéré une transposition
dans l'ordre des détails dont l'image est composée, une
spiritualisation des éléments du tableau, cependant les traits de

l'ensemble sont fort reconnaissables encore et la filiation est
facile à établir. On a remarqué que le fleuve de la vie, aux
eaux transparentes comme du cristal, qui sort du trône de

Dieu a sa source dans une représentation mythologique de la
voie lactée, largement répandue en Orient et jusque dans le

monde gréco-romain.

(i) Grl'NKEL, Op. cit., p. 34-



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN 4"7

Le chapitre xn nous arrêtera davantage. Il nous montre une
femme revêtue du soleil, ayant la lune sous ses pieds et une
couronne de douze étoiles sur la tête. Elle est enceinte et
crie dans les douleurs de l'enfantement. Puis apparaît un
dragon rouge, ayant sept têtes et dix cornes, qui s'apprête
à dévorer l'enfant que cette femme va mettre au monde. Comme
la femme est protégée par Michel et ses anges, un combat
s'engage entre l'archange et le dragon. Celui-ci, définitivement
vaincu, est précipité du ciel sur la terre. On a souvent considéré

ce chapitre comme une relation de la naissance du Messie

et des oppositions terribles suscitées à son œuvre par le diable.
Mais quelles que soient les interprétations allégoriques suggérées

par ce chapitre, il n'en reste pas moins que les éléments
dont il est composé portent un cachet nettement mythique. Les

rapprochements que l'on a pu établir, les parallèles nombreux

que l'on trouve dans les conceptions mythologiques de l'Egypte
ou de Babylone. ne permettent plus le moindre doute à cet

égard.
La femme parée du soleil et couronnée d'étoiles est une divinité

; c'est Damkina, la mère de Mardouk, ou Hathor, mère de

Horus. Le dragon est une autre divinité, peut-être un dieu des

eaux, en tout cas un dieu des ténèbres et du mal. Mais ici
encore, si les traits primitifs sont restés, le souffle qui les anime
leur a fait subii une telle métamorphose, qu'ils donnent à ceux
qui les lisent une leçon bienfaisante d'optimisme et de courage.

Mais cpiittons l'Apocalypse et passons rapidement en revue
quelques particularités qui ont arrêté à maintes reprises l'attention

des historiens et des critiques.
Les récits de la naissance et de l'enfance de Jésus ont été

souvent analysés et leur caractère mythique mis en lumière. On sait
qu'avant Strauss déjà, on avait déclaré qu'on pénétrait dans les

récits évangéliques par la porte brillante du mythe. Longtemps
auparavant, Justin Martyr, écrivait dans sa première Apologie
qu'un tel enseignement n'était pas fait pour étonner les Grecs

qui connaissaient des histoires semblables. Mais les investigations

des dernières années se sont portées sur d'autres points
de l'histoire évangélique : sur le récit du baptême où le St-Esprit
apparaît sous forme de colombe, sur celui de la tentation où
Jésus repousse le diable au moyen de paroles sacrées, sur celui



468 LOUIS PERRIRAZ

des noces de Cana où Jésus change de l'eau en vin, sur celui
de la transfiguration. On a fait des rapprochements, fort suggestifs

souvent, entre certains mythes ou certaines croyances dont
s'était emparé le syncrétisme ambiant et ces récits mystérieux
et d'une exégèse difficile, et si l'on n'a pas toujours reçu de ce

procédé des clartés aveuglantes, on a pu tout au moins
comprendre mieux la nature propre de l'Evangile et l'effort de
spiritualisation accompli par lui dans le monde païen.

J'ai essayé de montrer tout ce que l'on peut attendre, pour
l'intelligence du Nouveau Testament, de l'étude du judaïsme à

l'époque apostolique et du syncrétisme oriental.
En nous tournant vers le monde gréco-romain nous ne nous

éloignons guère du domaine sur lequel nous venons de jeter un
rapide coup d'œil. Ici encore nous rencontrerons le syncrétisme
oriental. C'est que les barrières qui, autrefois, séparaient les

nations, les religions et les mœurs étaient tombées ; les mers
qui, jadis, étaient un obstacle à la diffusion rapide des doctrines
ou des croyances, semblaient prêter le mouvement de leurs
flots à la marche des idées à travers le monde. Depuis les

jours d'Alexandre le Grand où l'Occident fut uni à l'Orient, le

syncrétisme, dont la domination perse avait permis la
naissance et auquel l'araméen servait de véhicule, pénétra lentement

les pays méditerranéens. Au contact de la civilisation
grecque, une fusion nouvelle s'opéra ; toutes les forces
spirituelles du inonde ancien cherchèrent à se rapprocher et à s'unir.
Les anciens cadres furent brisés, les religions se dénationalisèrent,

la philosophie devint moins abstraite ; elle s'inclina vers
des solutions capables de satisfaire les besoins profonds du
cœur humain. Les mystères anciens se transformèrent sans

perdre leur attrait fascinatein* ; d'autres apparurent qui recrutèrent

des adhérents dans toutes les classes de la société. Les
succès des armes romaines favorisèrent ce travail de diffusion
des doctrines et des philosophies ; l'amalgame des nations devait
fatalement amener celui des civilisations, et dans ce conflit des

idées, celles-là seules devaient subsister qui pouvaient se prêter
à un élargissement conforme aux aspirations philosophiques et

religieuses de cette époque. A ce point de vue la marche et les

progrès du christianisme à travers l'empire gréco-romain sont
du même ordre que ceux du gnosticisme ou du culte de Mithra.



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN 4%

On s'est quelquefois étonné de la vitalité de ces deux courants
spirituels avec lesquels l'Eglise chrétienne fut appelée souvent à

pactiser. On s'est demandé pourquoi les cultes orientaux avaient
eu tant de puissance dans ces contrées où la vieille civilisation
grecque avait brillé d'un si vif éclat. C'est que ces cultes
accomplissaient dans les âmes le même travail que celui que les Césars

accomplissaient dans l'ordre politique. Avec eux la religion cesse
d'être unie à un Etat pour devenir universelle ; elle n'est plus
conçue comme un devoir public qui coïncide avec le devoir du
citoyen. Elle est une obligation personnelle. Elle ne subordonne

plus l'individu à la cité, mais prétend assurer son salut dans ce

monde et dans l'autre. Les mystères orientaux ont tous découvert

à leurs adeptes les perspectives radieuses d'une béatitude
éternelle. Du même coup l'axe de la morale fut déplacé. Elle ne
chercha plus, comme la philosophie grecque, à réaliser la souverain

bien sur cette terre, mais après la mort. L'existence
fut conçue comme une préparation à une vie bienheureuse,
comme une épreuve dont le résultat devait être une félicité
et une souffrance infinies. Mais — et c'est ici que se retrouve
la marque d'origine de ces doctrines — le salut est assuré

au croyant par l'accomplissement scrupuleux des cérémonies
sacrées, par la soumission aux rites, réglés jusque dans le
moindre détail par le prêtre ; c'est eux dont le pouvoir
purificateur délivre des esprits hostiles et assure la rédemption du
fidèle en le rendant meilleur. Le culte est dès lors chose
singulièrement importante et la liturgie ne peut être accomplie que

par un clergé qui s'y consacre tout entier. Les divinités
nouvelles veulent être servies sans partage. Leurs prêtres ne sont
plus des magistrats, mais des hommes qui se consacrent à leur
ministère et exigent de leurs partisans une soumission sans
réserve, (i)

C'est avec ces cultes, avec ces doctrines, avec ces conceptions
religieuses que le christianisme entra en rapports et en conflit
dès les premiers temps de son expansion à travers l'empire.
Il est facile de comprendre — sans qu'il soit nécessaire d'insister

longuement — que ces rapports aboutirent fatalement à des

rapprochements qu'il est intéressant d'examiner dans le détail.

(ï) F. Gumont, Op. cit., p. xix et xx.



4jO LOUIS PERRIRAZ

Arrêtons-nous ici sur trois points essentiels dont j'aimerais
signaler l'importance. Le premier concerne la langue du Nouveau
Testament, (i)

Le temps n'est pas si éloigné de nous où l'on comparait la
langue des auteurs du Nouveau Testament à celle des œuvres
classiques de l'ancienne Grèce, et comme on n'y retrouvait ni le

même vocabulaire, ni les mêmes règles de grammaire, ni la
même syntaxe, on la considérait comme une création spéciale
des auteurs sacrés, quand on ne la jugeait pas avec un mépris
plus ou moins dissimulé. Dans les deux cas on l'envisageait
comme une apparition isolée dont le seul but avait été de
permettre la prédication de l'Evangile. Les études entreprises
depuis un quart de siècle ont modifié du tout au tout cette
manière de voir. Le grec du Nouveau Testament ne peut plus
être isolé de son milieu depuis le jour où l'on s'est avisé de

considérer de près la langue populaire du premier siècle. On
s'est rendu compte que le grec n'est pas mort avec les libertés

grecques. Le merveilleux organisme formé par les écrivains
d'autrefois fui a permis de se plier aux circonstances les plus
diverses. Si la pureté classique disparut avec l'hégémonie d'Athènes,

si surtout après les expéditions d'Alexandre le dialecte
atticjue entra en relations avec d'autres dialectes, il accpiit en
force ce qu'il perdit en harmonie, et à la suite des armées des

Macédoniens pénétra en Orient et en Egypte ; plus tard les

Romains, soldats colonisateurs ou marchands, l'entraînèrent à

leur suite juscju'aux limites extrêmes de l'Occident. C'est ainsi

que se forma une langue universelle pénétrée d'éléments étrangers

qui servit de trait d'union entre les divers peuples et qu'on
a appelée la Koiné. Cette langue commune revêtait des formes
diverses, les unes plus littéraires, les autres plus populaires,
partant beaucoup plus libres. Les textes retrouvés sur les monuments

sacrés du premier siècle, sur les papyrus ou les ostraka
longtemps ensevelis sous les décombres des cités égyptiennes,
ont montré que le Nouveau Testament est un document du grec
populaire et qu'il parle le même langage que les classes moyennes

et inférieures du monde gréco-romain. On s'en rend compte
en faisant porter la comparaison sur l'épître de Jacques ou sur

(i) Voir Deissmann, Licht vom Osten, p. 35 et suiv.



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN /y)l

quelcpaes-unes des lettres de Paul dont la langue demeure dépourvue

des qualités littéraires que l'on recherche clans les ouvrages
de l'esprit, mais c'est surtout chez les synoptiques que la nature
populaire du langage apparaît avec le plus d'évidence, ee Par
les Evangiles, dit Wellhausen (i), c'est le langage parlé, et parlé
dans les classes inférieures, qui fait son entrée dans la littérature.

»
11 est vrai que certains critiques se refusent à considérer les

lettres de Paul comme des produits du langage populaire.
J. Weiss a cherché à retrouver dans divers passages de nos

épîtres une imitation des rythmes familiers aux auteurs helléniques,

à Epictète en particulier (2). Blass est allé beaucoup plus
loin et a consacré des mois d'efforts à prouver que tout,
dans les écrits de Paul, porte le cachet des recherches rythmiques.

C'est, nous semble-t-il, ne rien comprendre aux circonstances

dans lesquelles écrivait l'apôtre et ignorer du tout au tout
la nature de son talent. J. J. Rousseau n'a certainement pas
voulu écrire la Nouvelle Héloïse en vers, et pourtant le lecteur
est à chaque instant arrêté par des phrases martelées comme
des alexandrins. Aussi le jugement porté par Deissmann sur
cette tentative de Blass nous paraît-il parfaitement justifié : ee II
m'est personnellement très dur de déclarer qu'un tel travail est
une erreur ». (3)

Les caractères communs à cette langue populaire et à la

langue du Nouveau Testament sont de diverses sortes :

a) Dans la théorie des flexions, on rencontre les mêmes
phénomènes de simplification et de réduction cpii se manifestent
dans toutes les langues populaires.

b) Au point de vue du vocabulaire, beaucoup de mots considérés

jusqu'ici comme appartenant exclusivement au Nouveau
Testament se retrouvent dans les documents non littéraires de

ce temps-là. Non que les auteurs chrétiens aient été incapables
de former des mots nouveaux, mais l'action du christianisme
s'est exercée bien plus dans le sens d'une modification du sens

(1) Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien, p. 9.

(2) J. Weiss, Die Aufgaben der neutestamentlichen, Wissenschaft (1908),

p. 11-20.

(3) Tiieol. Rundschau, 1906, p. 228.



4^2 LOUIS PERRIRAZ

des mots que dans celui d'une création de nouveaux vocables,

(i)
Or il est difficile de s'approprier la langue d'un peuple sans

pénétrer dans sa mentalité. Les mots entraînent avec eux des

sens précis acquis au cours de l'histoire ; ils éveillent dans les

esprits des images concrètes qui arrachent le lecteur ou l'auditeur

à ses propres pensées pour le faire pénétrer de vive force
dans un monde nouveau pour lui. Chacun sait qu'étudier une
langue n'est pas seulement retenir dans sa mémoire un certain
nombre de mots ou de formes grammaticales, c'est s'approprier
un mécanisme étranger et du même coup apprendre à penser
comme un autre peuple a pensé. A ce point de vue l'étude du

grec populaire du premier siècle ne pourra que nous faire pénétrer

plus complètement dans l'intelligence des auteurs du Nouveau

Testament.
Un second point dont on commence à comprendre l'importance

est le caractère sacramentel des formules du baptême et
de la cène dans les lettres de Paul ou dans le quatrième Evangile.

C'est un des éléments où la prédication de l'apôtre Paul
s'éloigne le plus complètement de l'enseignement de Jésus.
Disons ici en manière de parenthèse que si l'on passe brusquement

des Evangiles synoptiques au quatrième Evangile et aux
écrits pauliniens, le lecteur le moins prévenu sent qu'il a pénétré
dans un autre domaine, et que si l'orientation générale est restée
la même, il y a cependant chez Paul et chez Jean des idées ou des

principes qui ne se retrouvent pas dans les synoptiques. Au premier
rang de ces principes nouveaux se trouvent le baptême et la cène.

Tandis que pour Jésus ces deux actes ne sont que des symboles
destinés à fixer dans l'esprit du croyant le souvenir de sa
régénération ou celui de l'amour du Sauveur fidèle jusqu'à la mort,
ils deviennent sous la plume de Paul ou de l'auteur du
quatrième Evangile des sacrements c'est-à-dire des actes qui par
eux-mêmes, en vertu de leur seule puissance, communiquent des

biens mystiques et réels à la fois. (2) Or le sacrement n'appartient

pas à la nature propre du christianisme. Il est une
survivance. Fleuve aux sources inconnues et lointaines, il est venu

(1) Deissmann, Op. cit., p. 47-

(a) Gunkel, Op. cit., p. 83-85.



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN 4?3

mêler ses eaux aux ondes pures de l'Evangile, et les a troublées
rapidement. Paul a tenté d'unir les deux éléments, mais la
soudure se remarque encore. On ne peut lier un bien spirituel,
moral, à un sacrement sans que le premier ne perde de sa
beauté. On a cherché des parallèles au baptême dans les
mystères grecs ou dans les cultes égyptiens. Quelle que soit la
provenance de cette conception, elle se rencontre chez l'apôtre Paul
et il n'est pas difficile de l'y découvrir. Etudiez à ce point de

vue le chapitre vi des Romains et vous verrez apparaître devant
vous un baptême qui par lui-même opère une nouvelle naissance

au sens mystique et réaliste du terme. Etudiez surtout le passage
i Cor. xv, 29, où l'apôtre se demande ce que feront ceux qui
se font baptiser pour les morts si Christ ne ressuscite pas, et

vous vous heurterez à une coutume héritée probablement des

mystères orphiques et fort répandue à Corinthe. On se faisait
baptiser pour les morts afin de fournir à leur corps le principe
de vie de la résurrection. Le Trveûfia que communique le baptême
est une substance divine qui assure dans le corps renouvelé le

triomphe de la vie.
Hâtons-nous d'ajouter que si Paul est dualiste, si le baptême

est un sacrement, sa prédication ne se borne pas à cela. Il y a
d'autres éléments chez lui qui n'ont rien perdu de leur beauté,
des expériences de conscience dont la valeur est éternelle, et

qui pour parler avec Harnack n'ont pas de date parce qu'elles
n'ont pas d'histoire. Mais il faut bien avouer que les notions
morales et les notions sacramentelles se coudoient et ne réussissent

pas toujours à se séparer. Le mevfxa. est le facteur de la
vie morale, mais il est aussi un agent de transformation
mystique. (1)

Une étude serrée du syncrétisme gréco-romain permet sur
plusieurs points de fixer la nature et l'étendue de ces rapports,
de montrer pourquoi on vit se former, de bonne heure, une
doctrine du baptême et de la cène (comme celle de Jean, chap, vi.)
si éloignée des principes fondamentaux posés par le Christ.

Il est un troisième élément que je voudrais mentionner rapidement

et sur lequel les recherches ont abouti déjà à des constatations

intéressantes : je veux parler de la christologie. (2) On

(1) Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen, p. 4» et suiv.
(2) Gunkel, Op. cit., p. 89 et suivantes.

3i



4"4 LOUIS PERRIRAZ

sait que l'origine de la christologie de Paul ou de Jean est un
des problèmes les plus importants de l'étude du Nouveau
Testament. On considère d'ordinaire cette doctrine comme une
création de l'apôtre Paul, auquel l'auteur du quatrième Evangile
aurait fait quelques emprunts conformes à ses expériences
personnelles. L'impression si puissante de la personne de Jésus
dans la vision de Damas qui le mit en présence d'un Jésus
glorifié, aurait conduit l'apôtre à cette conception d'un Christ
céleste apparu sur la terre de Judée dans une chair semblable
à la chair du péché. Il est certain que la révélation de la grandeur

de Jésus a dû agir fortement sur l'esprit de Paul, mais si
cela seul avait animé sa pensée il y aurait certainement plus de

traits communs entre son Christ et le Jésus des synoptiques.
En réalité il y a autre chose. Il y a que Paul a rencontré autour

de lui, à l'heure où se formait sa pensée, des doctrines qui
offrent beaucoup d'analogies avec la christologie telle qu'il l'a
formulée. On y voit en effet un être divin, image de l'invisible,
premier né de la création, descendre sur la terre pour souffrir
et mourir, puis ressusciter pour juger les vivants et les morts
et détruire les démons. Que l'apôtre ait emprunté à ces
doctrines des éléments qui cadraient avec ses expériences personnelles

et ce qu'il savait de l'histoire de Jésus, c'est ce qui ne
fait plus de doute pour plusieurs critiques. D'aucuns, renouvelant

le procédé de Strauss, estiment même que toute l'histoire
évangélique n'est qu'un reflet de ces doctrines, (i)

J'en ai dit assez pour montrer l'utilité, je dirai plus, la nécessité

qu'il y a pour le théologien chrétien à connaître aussi
exactement que possible le syncrétisme gréco-romain et le judaïsme
de l'époque de Jésus et des apôtres. Cette étude touche à l'histoire

des religions, à l'histoire de la philosophie, à la linguistique,

à la critique des sources et à l'exégèse ; si elle est parfois
difficile, elle est très propre à éclairer de nombreux problèmes
de théologie biblique du Nouveau-Testament.

Mais j'entends l'objection que l'on ne manquera pas de m'adres-

ser. Si le christianisme primitif a subi tant et de si profondes
influences de la part des religions orientales, s'il a emprunté les

éléments, les images, les figures et le langage du monde gréco-

(i) Voir B. Smith, Der vorchristliche Jesus.



LE CHRISTIANISME ET LE MONDE ANCIEN 47^

romain, si en un mot, le monde ancien avec ses conceptions si

bizarres, ses rites mystérieux se retrouve dans le Nouveau-Testament,

ne faut-il pas donner raison à ceux qui ne voient dans

cette religion qu'un amalgame de principes hétérogènes groupés
avec adresse autour d'un être sans réalité historique Si tout
est mythe, pourquoi Jésus n'en serait-il pas un L'Evangile ne
serait plus qu'un noble et profond poème, le poème de l'amour
de Dieu, rendu concret, tangible par la vie du Christ, personnification

de l'humanité qui n'arrive à la pleine possession de cet

amour qu'à travers la mort. Permettez-moi de rappeler ici un
souvenir.

Lorsque parut l'ouvrage de Gunkel : Zum religioris-
geschichtlichen Verständnis des Neuen Testaments, le
professeur Wildebœr, mort à Leyde en octobre 1911, me dit un

jour que, malgré tout le plaisir qu'il avait pris à le lire, il
craignait qu'il ne fût mal compris et qu'il ne favorisât les théories de

l'école radicale allemande. Je crois en effet qu'il y a du danger
à ne voir que les faits dont nous avons parlé, pour celui dont
l'esprit est porté vers les généralisations aventureuses. Un Jensen,

par exemple, peut se fermer à tout jamais l'intelligence des
réalités historiques et l'obscurcir chez les autres, dès le jour où il
lui prend fantaisie de contempler les faits avec la lunette de

Gilgamesch. Drews en viendra à déclarer que Jésus n'a pas
existé, dès qu'il aura entrevu quelque ressemblance entre les

mythes orientaux et certains récits des Evangiles. La caracté-

risticpie de toutes ces tentatives est une impuissance à user
d'une saine méthode historique qui mette en une claire lumière
les ressemblances et les différences des récits ou des données de

l'histoire. Mais celui qui m'attribuerait de telles pensées se

tromperait lourdement. Avec la grande majorité des critiques,
j'affirme le caractère historique de Jésus tel qu'il nous apparaît
dans les synoptiques ; je crois que Christ est venu pour accomplir

une œuvre de rédemption et qu'en sa vie l'amour de Dieu
s'est révélé de la seule manière qui pût toucher nos cœurs et

remuer nos consciences, c'est-à-dire dans une personne humaine ;

je crois qu'il a légué à l'humanité une puisance spirituelle, un
trésor d'énergie morale inconnu au monde avant lui. Voilà ce

qui a exercé sur ses disciples et sur tous ceux qui par leui

moyen ont appris à connaître Jésus, une impression si forte, si



476 LOUIS PERRIRAZ

bienfaisante et si durable, ce qui a vaincu l'apôtre Paul.
Mais si grand, si pur que soit l'évangile de Jésus, levain
merveilleux jeté par la main de Dieu dans la pâte de

l'humanité, il a dû. pour se frayer sa voie à travers le monde,
se plier aux circonstances où il s'est trouvé placé, entrer en

rapport avec les idées qu'il rencontrait sur son chemin,
s'accommoder à des doctrines dont le sens et les tendances étaient
parfois la négation de sa propre nature, pactiser avec les
civilisations ou avec les divinités qu'il voulait renverser et remplacer.
Il n'y a rien là qui doive surprendre ; c'est la marche ordinaire
des idées; c'est ainsi qu'elles évoluent, se combattent ou
s'amalgament dans l'histoire. Et qu'importe après tout que l'Evangile
ait subi la loi commune. N'était-il pas destiné à entrer dans
l'âme même de l'humanité pour devenir la puissance de Dieu

pour le salut de tous ceux qui croient. Ces conceptions bizarres
où nous retrouvons les restes de mythes païens ont été bien
souvent, spiritualisées par l'Evangile, le véhicule de notions très
nobles et très pures ; par leur moyen, ces notions se sont répandues

dans des âmes simples ou douloureuses, pour y produire
des fruits de pardon de joie et de vie éternelle. Nous apprenons

dès lors à respecter ces formules anciennes, et tout en

essayant de remonter à leur origine, nous veillons à ne point les

repousser trop brutalement. Ne sont-elles pas des vases dont les

flancs ont renfermé jadis un parfum de grand prix et qui restent,
faiblement il est vrai, embaumés de l'odeur du parfum

Nous apprenons surtout à mieux comprendre la nature propre
de l'Evangile et la merveilleuse puissance d'adaptation qui est
en lui. Il s'est plié à tous les milieux, il a parlé les langues les

plus variées, il a revêtu les costumes les plus bigarrés, il a été

alourdi par des rites sans nombre, il a subi la torture des

règles ou des dogmes sans jamais se perdre lui-même, ni cesser
d'éclairer les âmes qui se sont donné la peine de s'approcher
de lui. C'est qu'il est la vie même de Dieu, manifestée dans une
vie d'homme afin que toutes les vies humaines, si diverses
soient-elles, naissent à la vie divine de la justice et de l'amour.

C'est ainsi que les études dont je viens de parler
m'apparaissent comme une très belle et très haute leçon d'apologétique
chrétienne. Dr L. Perriraz.


	Le christianisme et le monde ancien

