
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 12

Artikel: L'éducation religieuse dans les œuvres post-scolaires catholiques

Autor: Goyau, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EDUCATION RELIGIEUSE

DANS LES

ŒUVRES POST-SCOLAIRES CATHOLIQUES

L'Ecole des sciences de l'éducation (Iastitut J.-J. Rousseau), à
Genève, a organisé au printemps dernier une série de conférences
consacrées au problème de l'éducation religieuse. Désireuse avant lout de

renseigner et d'instruire ses auditeurs, elle s'est adressée à des hommes

compétents appartenant à des religions et à des confessions diverses
en leur demandant à chacun de parler de ce qui se fait dans son
Kglise ou sa communauté pour l'éducation religieuse de la jeunesse.

Voici la liste des conférenciers et les sujets traités : M. W. Lutos-
lavski, Les conditions générales d'une éducation religieuse ; M. le

grand rabbin E. Ginshurger, L'éducation religieuse chez les Juifs ;

M. Périclès Papadopoulos, L'éducation religieuse dans l'Eglise
d'Orienl; M. Henri Moro, L'éducation religieuse dans le catholicisme;
M. Georges Govau, Les œuvres post-scolaires catholiques ; M.Auguste
Gampert, L'éducation religieuse dans le protestantisme (2 conférences);
M. Maurice Millioud, L'éducation religieuse et les sociétés de culture
morale.

De cette g'erbe d'études intéressantes notre Revue avait eu la bonne
fortune de pouvoir tirer deux épis, les conférences de MM. Georges
Goyau el Auguste Gampert. Il nous paraissait particulièrement utile
de présenter en complément l'une de l'autre, deux vues d'ensemble de
l'éducation chrétienne telle qu'elle est conçue aujourd'hui par un
catholique et par un protestant éclairés. M. Goyau a bien voulu nous
remettre son manuscrit il y a plusieurs mois déjà. M. Gampert nous
avait demandé d'attendre que les vacances lui permissent de rédiger
ses notes. Hélas! la guerre en a décidé autrement et nous sommes
à notre grand regret, obligés de renoncer à l'article de M. Gampert.
Mais il insiste pour que nous publiions néanmoins l'étude de M. Goyau.



ÉDUCATION CATHOLIQUE 443

Les lecteurs d'une revue comme la nôtre ont, pense-l-il, moins besoin
ejue d'autres d'entendre parler de ce que font les Eglises protestantes
pour faire des enfants de la génération qui monte des chrétiens.
Pour nous, nous nous plaisons surtout à espérer que M. Gampert aura
d'autres occasions de faire part à notre Revue de ses réflexions sur un
sujet qui, nous le savons, lui tient particulièrement à cœur.

Vous avez l'autre jour, avec M. Henri Moro, suivi les

étapes de l'éducation religieuse du petit enfant catholicpie ;

ii vous a parié, avec ses propres souvenirs d'enfant, avec ses

souvenirs de père, avec ses souvenirs de professeur; il vous
a fait assister à l'éveil du sens religieux chez ce petit être ;

il vous a montré quelles ressources l'éducateur catholicpie
trouve dans le catholicisme pour répondre aux besoins
religieux de l'enfant epi'il a entre les mains.

Voici que ce petit être a grandi ; l'éducation religieuse
n'a pas fini sa tâche. Des œuvres sont fondées, en grand
nombre, qui prennent l'enfant au sortir des écoles ou qui
l'appellent lorsqu'il est dans les classes supérieures d'un
collège, et ces œuvres ont pour but de mettre à sa disposition

toutes les ressources que fournil le catholicisme pour
l'équiper et pour le soutenir en vue des grands devoirs de la
vie. Ces grands tlevoirs, tels que les formulent présentement
toutes les consciences droites, de quelepie religion ou de

quelque philosophie qu'elles relèvent, ce sont, ce me semble :

en premier lieu, le développement de la personnalité, par
lequel l'enfant actpierra pleine conscience de sa dignité
d'homme et de sa responsabilité morale; en second lieu, le

développement de l'esprit d'initiative, par leejuel il sera
rendu capable de prendre une part efficace à la grande
besogne humaine ; en troisième lieu, le développement du
sens social, grâce auquel il apporte, dans ses démarches
à l'égard des autres hommes, un perpétuel esprit de justice,
fondé sur la fraternité.

Je voudrais vous montrer ce que peut et ce que fait, au



444 GEORGES GOYAU

nom même de son dogme, l'éducateur catholicpie pour le

développement de ces trois sentiments.
Ce faisant, nous ne sortirons pas de la méthode que vous

avez avec tant de raison goûtée dans la conférence de

M. Moro; nous mettrons en regard, tout simplement, les

ressources fournies par le dogme et les consciences qu'il
s'agit de former, et nous regarderons, en simples spectateurs,

le contact entre ces ressources et ces consciences.

I

A la base de la vie spirituelle, telle que le jeune homme

catholique est invité à la vivre, il y a la maxime que voici,
qu'il ne faut jamais oublier : Le salut implique une coopération

constante et permanente entre Dieu et l'homme. Dieu
donne sa grâce, l'homme donne son bon vouloir. L'homme
a besoin de la grâce ; il en bénéficie ; si Dieu le veut, il est

comme dompté par cette force mystérieuse ; mais inversement,

il peut devenir, Dieu aidant, le producteur actif de

certaines possibilités de grâces, de certaines occasions de

grâces ; si cette force qu'est la grâce est trop lente à venir
au secours, il peut, par sa prière, en brusepier les lenteurs.

L'absolution qu'il reçoit au tribunal de la pénitence n'a
de valeur aux yeux de Dieu que si, par d'activés
dispositions de repentir et de ferme propos, il s'est mis en
mesure de mériter son pardon ; la vie du Christ qu'introduit
en lui la communion ne s'épanouira, ne rayonnera que si,

par un acte formel de donation de son cœur, il répond
aux avances du Christ. S'il n'était qu'une créature passive,
asservie aux sacrements par une sorte de magie, et confiante,
uniquement, dans une influence quasi-mécanique de la grâce,
sa personnalité courrait le risque de s'ankyloser. Mais tout
au contraire, tous les sacrements qu'il reçoit engagent et
mettent en branle sa responsabilité.

Dieu a fait à ce petit catholique une première avance, le



ÉDUCATION CATHOLIQUE 44^

jour de son baptême ; toute sa vie de catholique, une fois

qu'il a l'âge de raison, doit répondre à cette avance primordiale

de Dieu. De là, l'usage du renouvellement des vœux
du baptême, que le catholicpie est invité à faire au jour
anniversaire de son baptême et que tous les enfants réunis
font solennellement, au jour de leur Première Communion.
Par ce renouvellement, ils promettent à Dieu leurs bons
services. Ce baptême n'a pas été simplement un symbole de

leur entrée dans leur communion religieuse ; il a, à

proprement parier, inséré pour la première fois, dans la vie de

leur âme, les germes d'une vie divine. Cette vie divine, ce

sera à eux de la développer. Dieu aime leur liberté, mais il
la respecte ; il ne la délaisse pas, mais il ne la violente pas ;

il lui fait appel, mais non contrainte ; les coups de la grâce
les plus subits, les plus prestigieux, entraînent immédiatement,

par une sorte de choc en retour, une adhésion
reconnaissante et active de l'âme privilégiée.

Représentez-vous le jeune homme catholique au moment
des premières crises de jeunesse, alors qu'il se débat entre
les impulsions de la grâce et celles du mal, prenant chaque
quinzaine ou chaque semaine, au tribunal de la pénitence,
devant un prêtre qui lui apparaît comme un représentant de

Dieu, conscience pleine et nette de sa liberté, et de sa

responsabilité, et des abus qu'il a faits de cette liberté, et des

progrès qu'il peut faire dans la compréhension de sa

responsabilité. Le « connais-toi toi-même » de la philosophie
socratique est ainsi pratiqué par des enfants encore jeunes,
qui seraient assurément fort surpris, si on leur disait qu'ils
sont, sans le savoir, des écoliers de Socrate. Ils savent de

bonne heure qu'ils sont responsables, non seulement de

leurs actes, mais de leurs intentions, non seulement de
leurs faits et gestes, mais de leurs dispositions, et non
seulement de ce cpie voient les hommes, mais de ce que Dieu
seul voit ; ils sentent s'élargir et s'approfondir en eux le
domaine de la responsabilité.

Dans les œuvres post-scolaires catholiques, pour faciliter



446 GEORGES GOYAU

aux enfants cet apprentissage, on les convie volontiers à

faire, une fois par an, durant un jour, deux jours, ou trois
jours, une retraite : jours de recueillement, durant lesquels
quelques sermons soutiennent et préparent la méditation
solitaire qu'ils doivent faire sur eux-mêmes ; la sanction de

ces méditations, c'est une confession générale, dans laquelle
ils parlent, non seulement des fautes épisodiques qui ont
troublé la vie de leur âme, mais de l'ensemble de leur état
d'âme. Et pour cette confession ainsi conçue, on ne considère

pas comme souhaitable que le jeune homme ou la

jeune fille s'interrogent trop longuement sur le caractère
mortel ou véniel de leurs fautes, qu'ils discutent trop
longuement là-dessus avec eux-mêmes ; voici ce que dit à ce

sujet la Mère Stuart, supérieure générale de toutes les Dames
du Sacré-Cœur, qui, dans le monde entier, font œuvre de

pédagogues.
La Mère Stuart remarque que si les enfants s'habituent à

se demander après chaque méfait : Est-ce un péché mortel?
la crainte du châtiment deviendrait bientôt pour eux le seul

motif d'éviter la faute; et si, croyant pouvoir dire d'un ton
rassuré: «C'est un péché véniel», ils s'habituaient à ne

pas redouter pour ce péché de trop sévères punitions, ils
en viendraient bientôt à prendre avec Dieu de trop
insolentes libertés. «Moins les enfants parleront du péché mortel,
dit la Mère Stuart, mieux cela vaudra. En discourir sans

cesse, discuter à tout propos sur les fautes graves, plus

graves ou moins graves, familiarise avec la pensée même

du mal. Indiquons nettement ce qui constitue le péché
mortel, selon les données de la théologie ; posons clairement
les principes de droit, de devoir, d'obligation ; donnons
surtout à ce grand mot « Je dois » toute sa valeur intrinsèque,

et alors, nous aurons formé des caractères autrement
nobles et autrement trempés que par une considération de

détails sur les différents degrés de culpabilité. »

Voilà ce que dit et ce que pratique une des éducatrices

contemporaines dont les méthodes régnent sur un grand



ÉDUCATION CATHOLIQUE 447

nombre de jeunes filles catholiques, dans l'Ancien monde et
dans le Nouveau.

Lorsqu'il s'agit de jeunes gens cultivés, frottés de littérature,

les hommes d'œuvres catholiques ont souci d'éviter un
péril ; il ne faut pas que ces pratiques d'examens de
conscience induisent les jeunes gens à une certaine culture
morbide du moi. On rencontre des jeunes gens qui trouvent
leur « moi » intéressant, et qui s'évertuent sur ce moi, et qui
jugent les défaillances, les tares de ce moi, presque aussi

dignes d'intérêts, sinon plus, que ce que ce pauvre moi peut
avoir de vertus. Rien de plus dangereux, car cette contemplation

complaisante du moi par le moi, au lieu d'aider la liberté
à secouer le joug des mauvais penchants, constate volontiers,
avec un plaisir passif et maladif, que ces penchants sont les.

maîtres, et tout est dit. Quand les éducateurs catholicpies
se trouvent en présence de jeunes gens ainsi orientés, ils
insistent, auprès d'eux, sur la nécessité d'être humble. Il y
a là, dans l'enseignement moral catholique, toute une
gymnastique essentielle de l'àme ; la pratique de l'humilité, telle

qu'on l'enseigne, conduit l'àme, non pas à se contempler
elle-même comme un bibelot curieux, mais à connaître en
un même élan, d'un même coup d'œil, la profondeur de sa

misère et l'infinité de la bonté divine. Lorsque Léon XIII,
dans sa lettre sur l'américanisme, blâma ceux qui considéraient

l'humilité comme une vertu toute passive, et qui la
ramenaient au second plan de la vie chrétienne, les éducateurs

catholiques furent très heureux de cet hommage rendu

par la plus haute autorité dogmatique de leur Eglise à la
vertu d'humilité et à l'importance pédagogicpie de cette
vertu. Dans la culture du moi, telle que la pratiquent les

jeunes hommes dont je vous parlais tout à l'heure, l'âme
devient un tout pour elle-même ; l'éducateur catholique, ne

inculquant l'humilité, ramène cette âme orgueilleuse à se

situer dans la vérité, dans la réalité, à connaître Dieu et à

se connaître elle-même par rapport à Dieu, en fonction de

Dieu ; l'àme humble, au lieu de se considérer comme un



44$ GEORGES GOYAU

centre, comme un tout, se sent une relativité, elle a d'elle
une notion conforme à la vérité.

Développement de la personnalité par la culture de l'idée
de responsabilité, culture qui est associée à la réception des

sacrements catholiques ; et puis, orientation de cette
personnalité, à la lumière de l'idée d'humilité : voilà le
fondement de l'enseignement moral que donnent nos œuvres
post-scolaires catholicpies.

II

Mais n'y aurait-il pas un péril dans le développement
pédagogique de cette vertu d'humilité Parfois chez les
hommes du dehors on paraît le craindre : l'humilité apparaît
comme une sorte de déguisement dont se couvrirait l'impuissance,

l'indolence, la paresse, et dont elles tenteraient de

tirer gloire. Au lieu de dire : Je ne veux pas faire d'efforts,
on dirait : Je suis trop peu de chose pour tenter cet effort ;

l'humilité serait le vêtement, vêtement singulièrement troué,
dont essayerait de se couvrir la paresse. L'humilité comprimerait

les forces humaines, elle les mutilerait, elle les

amputerait; elle serait, peut-être, une qualité servile, mais non
pas une vertu virile. Elle couperait la racine de toute initiative,

elle stériliserait le vouloir humain. A force de se faire

petite, l'âme se rendrait incapable, et de voir grand, et de

faire grand. C'est là un péril auquel le pédagogue catholique
ne croit pas, et qu'il ne craint pas. Toute la situation est
illuminée, pour lui, par les lignes suivantes de saint Thomas :

ce II y a dans l'homme quelque chose de grand que l'homme
possède par l'effet d'un don de Dieu, et quelque chose de

défectueux qui résulte de l'infirmité de sa nature : la grandeur

d'âme pousse l'homme vers les grandes choses,
conformément à la raison droite, et l'amène à se rendre digne des

grandes choses en considération des dons qu'il possède de



ÉDUCATION CATHOLIQUE 449

Dieu. L'humilité, au contraire, conduit l'âme à s'estimer fort
peu elle-même en considération de ses propres défauts. »

Nous voilà bien loin de cette conception, d'après laquelle
être humble ne serait tpie pratiquer, sous des apparences
méritoires, une sorte de farniente. Le catholicpie, qui dans

son humilité se sent faible, a cependant confiance que la
force de Dieu veut s'épanouir dans sa propre faiblesse,
qu'elle veut se servir de sa faiblesse comme d'un instrument.
La synthèse morale de saint Thomas, telle que la inédite le

pédagogue catholique, fait marcher du même pas la culture
de l'humilité et la culture de ce qu'il appelle la grandeur
d'âme, qui pousse l'âme vers les grandes choses, de ce que
nous appelons, nous, l'esprit d'initiative.

Nous voici, ainsi, tout naturellement portés au cœur de

notre seconde partie : Le développement de l'esprit d'initiative.

Collaboration entre Dieu et l'homme, voilà, vous disais-je,
ce qu'est le salut pour les catholiques. Toutes nos œuvres
de formation catholique visent à développer cette collaboration

de l'homme et à bien éclairer l'âme du jeune homme

sur les conditions et les modes de cette collaboration.
Dans les groupes d'études, dans les patronages, on vise

à développer son initiative intellectuelle. Dieu lui a apporté
sa révélation : voilà la part de Dieu ; mais on ne veut pas

que le jeune homme subisse le dogme passivement, comme
un produit tout fait, présenté par M. le curé ; on ne veut

pas epi'il l'accepte sentimentalement, comme un beau rêve
où il se prélasserait, comme une belle chanson dont il se

bercerait. Tout enseignement catholique un peu supérieur
comprend l'étude des titres de crédibilité, des raisons de

croire. Il y a eu dans la première moitié du siècle passé un
philosophe et pédagogue, qui s'appelait Bautain ; voyant
qu'en son temps le rationalisme, qui d'après l'Eglise catho-

liepie porte trop haut les ambitions de la raison, était une
menace pour cette Eglise, l'abbé Bautain mit sur pied un
système de philosophie qui s'appelle traditionalisme et qui



45o GEORGES GOYAU

visait à diminuer, à humilier cette puissance superbe qu'affichait

la raison : l'Eglise trouva que Bautain faisait trop bon
marché de la raison et l'Eglise blâma Bautain. Voilà de

quels principes on s'inspire dans les cercles d'études : la
raison a sa part, et sa grande part, pour la culture de la foi,
dans l'âme du jeune homme ou de la jeune fille ; c'est par
ce travail de la raison cpie le jeune homme ou la jeune fille
répondent à cette première avance qui s'appelle la révélation.
Et pour les habituer à y répondre, l'enseignement qu'on
leur donne dans ces œuvres post-scolaires parle à leur
raison, fait appel à cette raison.

« Il n'est plus permis de nos jours, écrit encore la Mère
Stuart dans son livre Education des jeunes pilles catholiques,
de regarder les éléments de philosophie comme déplacés
dans l'éducation d'une jeune fille, et réservés seulement aux
hommes savants ou aux originales. Ils appartiennent de droit
à toute éducation catholique vraiment sérieuse et le besoin
s'en fera de plus en plus sentir. »

Dans cet enseignement catholicpie un peu supérieur, au
lieu de barricader le jeune homme contre les influences du
dehors qui pourraient ébranler sa foi, on le met en mesure,
au contraire, de regarder ces influences bien en face. Je

cite encore ce livre de la Mère Stuart, cpii dicte une
méthode à des milliers de religieuses : « C'est beaucoup de

connaître ce qu'il y a dans l'air, et ce à quoi il faut s'attendre,

pour n'être pas désarçonné par la première surprise ;

de savoir aussi qu'il y a toujours eu dans l'Eglise des
tristesses et des scandales, sans que pour cela le Christ ait
manqué à ses promesses. Il devait au contraire en être
ainsi pour que sa parole divine s'accomplît. Il est nécessaire

que le scandale arrive (Matthieu xvm, 7) en sorte

que scandales et épreuves, au lieu d'être une pierre d'achoppement,

deviennent une confirmation de notre foi. »

Vous voyez comment et sous quel angle, dans ces

groupes d'enseignement, on parle des scandales historiques
et des épreuves historiques de l'Eglise.



ÉDUCATION CATHOLIQUE ^01

C'est enfin dans ces groupements que se parachève le

contact avec les Livres Saints ; dans les congrès d'Evangile,
tenus plusieurs fois à Paris par des initiatives catholiques,
on a beaucoup insisté sur ce point. Des éditions populaires
et intégrales des divers Evangiles en facilitent la diffusion.
Je reprends encore ici les indications de Madame Stuart :

« De nos jours, dit-elle, l'Eglise dirige plus que jamais l'esprit
des fidèles vers l'Ecriture sainte. Si cette étude a été
commencée avec soin, et poursuivie avec intelligence, comme elle
doit toujours l'être, elle prendra avec le temps une influence
surprenante et peut-être décisive. Il y a là un trésor de
lumière et d'amour qu'il convient de révéler aux enfants, pour
qu'ils sachent le creuser toujours plus profondément. »

Creuser toujours plus profondément l'Evangile ; voilà
l'effort d'initiative auepiel sont habitués les jeunes gens,
dans les cercles d'études, et ces termes mêmes de la
Supérieure générale des Dames du Sacré Cœur nous amènent à

dire quelques mots des efforts qu'on fait dans les œuvres
d'éducation catholique, pour développer ce que j'appellerais
l'initiative de la prière, l'initiative mystique. Les formulaires
de prières ne sont jamais présentés aux jeunes gens comme
des barrières formalistes dans lesquelles doit s'emprisonner
l'àme du fidèle : ce sont des textes d'où cette âme doit
prendre élan.

Si l'on veut bien comprendre dans quel esprit se fait
l'apprentissage de la prière, il suffit de regarder de près
l'une des pratiques catholiques les plus répandues, le
chapelet, le rosaire. Un Pater, dix Ave Maria, et puis encore
un Pater, dix Ave, et ainsi de suite,

A première vue, cela paraît un flot de paroles, une
répétition passive, mécanique. Mais prenons-y garde, regardons-y
de plus près, et tout d'abord, si vous le voulez bien, revenons

un instant à la conception de la prière telle que l'ont
eue les grands mystiques de toutes les confessions, soit

païens, comme Plotin, soit catholiques comme sainte
Thérèse, soit protestants, comme Jacob Bœhme.



45a GEORGES GOYAU

Qu'est-ce donc pour eux que la prière parfaite Ce sont
des paroles brèves ou longues, qui s'achèvent en un long
silence durant lequel Dieu remplit la pensée. Les mots sont
des béquilles à l'aide desquelles l'àme tente de s'élever
insensiblement vers ce cpie j'appellerais l'état de prière,
couronnement de l'acte de prière. Les mots ne peuvent
enfermer ni tous les hommages, ni tonte la gratitude, ni
tout le repentir que nous devons à Dieu ; dans leurs aspirations,

il y a de l'impuissance. La prière tend à dépasser les

mots : elle n'accepte leur rigide contour que pour s'en
évader. Ces mots qui se murmurent, qui s'attardent, cpii se

répètent sur les lèvres priantes, font barrière entre l'àme

qui prie et l'assaut des préoccupations extérieures ; mais

l'àme qui prie ne leur permet pas, à ces pauvres mots
humains, naturellement très étriqués, très imparfaits, de

faire barrière entre elle et Dieu. Par delà ces mots, elle

veut, si j'ose ainsi dire, penser Dieu sans leur secours ; à

la laveur de leur protection, elle tend aux intuitions qui se

passent d'eux.
Mais voilà précisément ce cpie tente le rosaire ; en

essayant de deviner et de mesurer, d'après les données de

la psychologie religieuse, les élans de la prière, c'est le
rosaire lui-même cpie nous avons défini. Il y a, clans le

rosaire, epiinze mystères ; c'est-à-dire quinze sujets de
méditation sur quinze points de la vie du Christ unie à celle de

sa Mère. A chacune des dizaines du chapelet, l'âme est

conviée durant la dizaine à méditer sur les mystères, à

prendre, pour son propre avancement dans la voie du salut,
une résolution conforme aux sentiments tpie doit inspirer
ce mystère : mystère joyeux comme l'Annonciation, par
lequel l'ange annonce à Marie la naissance de son Fils;
mystère douloureux, comme le Crucifiement, où le Christ
dit à Jean lui montrant Marie : Voici ta Mère ; mystère
glorieux, comme l'Ascension, à la suite de laquelle, nous dit le

livre des Actes, tous les apôtres de Jésus, dans un même



ÉDUCATION CATHOLIQUE 4^3

esprit, persévérèrent dans la prière, ainsi que les femmes, et
Marie, et ses frères.

Dix Ave se murmurent, pendant la méditation de chacun
de ces mystères. Les Ave, dont l'un remplace l'autre, disent
toujours la même chose, et ce rythme fait monter l'âme
dans une atmosphère de prière. 11 est scandé, ce rythme,
par l'achèvement de chaque dizaine, et chaque fois c'est,

pour l'âme qui prie, l'occasion d'une contemplation nouvelle.
Les mots que les lèvres prononcent protègent et soutiennent
les méditations successives sur les mystères ; ils deviennent
comme une écorce à l'abri de laquelle une sève spirituelle
s'épanouit et circule ; la pensée priante les déserte en même

temps qu'elle s'en imprègne. Au-delà d'eux, elle contemple
tour à tour ces mystères joyeux dont elle se réjouit, ces

mystères douloureux dont elle souffre, ces mystères glorieux
dont elle triomphe. Celte prière qui paraît verbale est ainsi
la plus spirituelle, la plus contemplative de toutes. Sur le

canevas cpie l'âme s'impose, la méditation, à son aise, à son
gré, tisse l'image vivante de quinze mystères. Le rosaire
ainsi pratiqué devient, si l'on peut dire, une longue «

distraction» vers Dieu; dans la direction qu'impriment les

lèvres, l'âme monte et s'élève, il semble qu'elle laisse les

mots derrière elle et devient ainsi plus proche de Dieu.
Voilà l'effort d'initiative mystique auquel sont conviés les

jeunes catholiques, en vue de rendre leur piété de plus en
plus personnelle, de plus en plus intense.

Après les initiatives intellectuelles, après l'initiative
mystique, parions des initiatives de la volonté. Le jeune homme,
la jeune fille, qui connaissent leur foi, savent qu'ils doivent
s'examiner sur les péchés d'omission, c'est-à-dire non point
seulement sur le mal qu'ils ont fait, mais sur les occasions

qu'ils ont perdues de faire le bien. On leur enseigne qu'aux
yeux de l'Eglise il y a dans l'âme de chacun certaines
ressources pour agir, et que Dieu veut que ces ressources se dé-



454 GEORGES GOYAU

pensent, d'une façon spontanée en même temps que docile.
Si elles se dérobent, si à force de se dérober elles s'anémient,
la morale catholique dénonce le péché d'omission : dans
la négligence à l'égard du bien, elle trouve cpielque mal. Ne

pas être voleur, injuste, adultère, et se contenter de cela, et

peut-être s'en montrer fier, c'est une attitude de pharisien.
On enseigne aux jeunes gens qu'il ne suffit pas de dire à

Dieu, au nom du Christ : « Que votre nom soit sanctifié,
cpie votre règne arrive, que votre volonté soit faite. » On
leur enseigne que dans la conception catholique, leur droit
va plus loin, beaucoup plus loin. Quand ils répètent ces vœux
mis sur les lèvres humaines par l'ordre même de Jésus, ils
font quelque chose de plus qu'un souhait; dans ce souhaits

une promesse se glisse par laquelle leur activité s'engage
et s'enchaîne ; ils se déclarent personnellement décidés à

faire sanctifier ce nom, à travailler pour l'avènement de ce

règne, à faire rayonner cette volonté. La vie chrétienne
encore une fois, dans la conception catholique, n'est pas
seulement une aide donnée par Dieu à l'impuissance de

l'homme, mais aussi une aide donnée à Dieu par cette

impuissance que Dieu rend puissante. Le fiat voluntas tua
n'est pas seulement considéré par le catholique, ainsi
préparé à la vie, comme un consentement résigné aux événements

voulus par Dieu, comme une identification résignée
de sa volonté à la volonté de Dieu, mais comme une
promesse, comme une devise, comme un programme, promesse
de dévouement, devise de travail, programme d'initiative

pour la réalisation individuelle et sociale de la volonté de

Dieu, dans la mesure où Dieu s'est remis à l'homme du
soin de faire triompher sa volonté.

Voici deux petits livres, très répandus dans les œuvres

post-scolaires catholiques de France : Le catholique d'action,

par le Père Palau, jésuite ; Le règne de l'Evangile dans la
cité chrétienne, par le Père Baudot. Tous deux sont
intéressants à étudier, parce qu'ils témoignent de l'effort qu'on
fait pour engager la jeunesse catholique à se faire, partout



ÉDUCATION CATHOLIQUE fö5

où elle se trouve, la porte-parole de l'Evangile, la propagatrice

du règne de Dieu. Le livre, du Père Palau, qui a

recueilli d'innombrables approbations épiscopales, est comme
un cinquième livre de l'Imitation de Jésus-Christ, et voici,
prises çà et là, quelques-unes des paroles qu'il prête à

Jésus : «Il ne s'agit pas de dire cpie ta faiblesse est grande,
car ta faiblesse n'est guère que le pseudonyme de ta paresse.
Si tes forces sont petites, travaille beaucoup ; si elles sont
grandes, fais tout le bien qui s'offre. Hélas, résiste l'àme

paresseuse, épie pèsera tout ce bien, parmi le mal qui
m'entoure et me cerne? Le mal, riposte Jésus, te paraît plus
grand que jamais, mais si tout marchait bien, il n'y aurait
épie des vertus médiocres, et tout irait mal. Tute plains que
mes fidèles ne soient pas majorité; de quoi te plains-tu?
il n'y a de victoires glorieuses cpie celles que remportent les

minorités. Du reste, je n'ai pas besoin cpie tu sois

vainqueur, mais que tu fasses ton possible. Quand les impies
triomphent de toi, reste en paix : si tu as fait ton devoir,
je suis encore le vainqueur des impies, comme je suis
le tien. Et si j'avais décidé que tes œuvres ne réussissent

pas, reçois de ma main ce mystérieux bienfait. »

Voilà le mot suprême qui amènera le jeune pupille de nos
œuvres catholiques à commencer, dans ces œuvres, de se

comporter toujours en serviteur, mais en se considérant
toujours comme un serviteur inutile, du succès duquel Dieu
n'a pas besoin. Ainsi se résume la discipline d'initiative que
donne ce petit livre, répandu à profusion dans les œuvres
post-scolaires.

III
J'arrive au troisième souci qu'ont ces œuvres et dont elles

ont depuis un quart de siècle fourni de nombreux
témoignages : la culture du sens social.

La morale catholique, telle qu'on l'étudié dans les groupes
d'études, ne comprend pas seulement les dix commande-



456 GEORGES GOYAU

ments de Dieu, traduction de l'antique loi du Sinai', et les

commandements de l'Eglise, préceptes disciplinaires, tels

que toute société peut en élaborer pour ses membres ; au-
delà de ces formules, que le catholique relit à l'heure de sa

prière, et qui le renseignent formellement sur ses devoirs
positifs envers Dieu et ses parents, et sur ses devoirs négatifs

envers le reste des hommes, il est invité à remonter
jusqu'à l'Evangile, jusqu'au Sermon sur la Montagne, lecpiel
entr'ouvre au regard des jeunes gens catholiques l'admirable

horizon d'une série de devoirs qu'ils doivent remplir,
aussi, à l'égard des autres hommes, et dont l'ensemble constitue

le devoir social.
La culture du sens social a commencé à l'heure même où

dans le catéchisme on a commenté au petit catholique les

prières du Pater. On lui a fait remarquer que par ordre du
Christ, il devait dire Pater noster, notre Père, et non Pater
meus, mon Père. Voilà une réflexion qui, s'ancrant dans

l'esprit de l'enfant, a peu à peu d'importantes conséquences.
Même isolé du reste de ses semblables, le catholicpie, quand
il se place en présence de Dieu, sort de son isolement ;

pour s'élever et avant de s'élever, son âme se dilate ; ses

yeux fixent le prochain, puis se fixent vers le Ciel; à la
barre de Dieu dont il pressent la justice, et dont il attend
la bonté, il traduit en même temps que lui-même cette
invisible escorte, les hommes ses frères ; par une de ces fictions

que l'amour est ingénieux à créer, il se les associe tous,
connus et inconnus, et ceux qui ne prient pas, aussi bien

que ceux qui prient; son oraison privée prend la forme
d'une oraison collective ; c'est en tant que membre de
l'humanité qu'il s'adresse à Dieu ; et dans cet appel à la

paternité divine, sa fraternité envers les autres hommes est

impliquée.
Vous voyez comment l'enseignement catholique a pu

éveiller le sens social dès la première heure où il révèle à

l'enfant la sollicitude du Dieu Père, en lui apprenant la
formule même du Pater.



ÉDUCATION CATHOLIQUE 4^7

Mais à mesure que, dans les œuvres post-scolaires, cet
enfant approfondit le catéchisme, voici que se précisent
devant son regard, toutes les possibilités d'application du
sens social. M. Moro nous exposait l'autre jour ce que les

catholiques nomment la Communion des Saints. Tout catholique,

par cela seul qu'il donne suite à une bonne intention
d'agir, peut quelque chose pour son Eglise, quelque chose

pour ses frères humains. L'âme catholicpie, telle qu'on la
forme par cette éducation supérieure, n'est pas une âme

frileuse, uniquement occupée de son salut personnel, une
pauvresse impuissante, ramassée sur elle-même, égoïste à

force d'être tremblante. Croyant à la Communion des Saints,
elle a confiance dans l'influence de ses souffrances, de ses

prières, de ses actes; elle sait que tout cela, métaphysique-
ment parlant, mystiquement pariant, est utile aux hommes.
Elle sait que chaque individu de l'Eglise terrestre, par ses

oraisons, par ses mortifications, par les applications epi'il
peut faire d'un immense trésor de grâces, devient le
bienfaiteur d'une immense Eglise, celle du Purgatoire. L'àme
catholicpie est ainsi formée à croire qu'elle peut avoir la

gloire d'aider Dieu à pardonner.
Ce jeune homme catholique qui fait partie d'une œuvre de

jeunesse s'impose une mortification, une privation pour tel
de ses camarades qu'il sait être tenté, ou pour tel autre dont
l'âme a été rappelée à Dieu. Il sait que dans son petit
domaine, avec ses faibles forces, il peut, lui, jeune ouvrier,
jeune apprenti, jeune étudiant, s'immoler en quelque mesure

pour des hommes qui ne sauront jamais qu'il s'est immolé

pour eux, tout comme la Carmélite, au fond de son cloître,
s'immole pour une humanité qui l'ignore, ou qui parfois la
méconnaît et la chasse.

Quand nous avons devant nous, dans nos œuvres catholiques

post-scolaires, cette multitude de jeunes gens dont
les uns seront heureux, peut-être, dont les autres connaîtront

probablement de lourdes heures de souffrance, quand
nous voulons les mettre en demeure de comprendre plus

3o



458 GEORGES GOYAU

tard les coups dont Dieu les frappera et de profiter de ces

coups, et d'en faire profiter leurs frères, nous leur disons
d'avance, en leur développant les paroles de saint Paul,
commentées par le Père Eudes, que parfois Jésus veut faire
d'eux, non seulement des apôtres, non seulement des

intercesseurs, mais qu'il veut les faire participer activement, par
leurs souffrances, à sa propre besogne de rédemption, et

que cette dignité suprême de co-rédempteur est mise à la
disposition de tout catholique cpii pleure, pourvu qu'il pleure
comme Dieu veut qu'on pleure. Nous voulons les amener
ainsi à se dire plus tard, plus tard quand ils seront broyés

par la vie : «Jésus a voulu avoir besoin de ma souffrance,
Jésus a voulu m'associer à sa besogne de Rédempteur, et
c'est pourquoi je souffre, et c'est pourquoi je pleure, et si

ma souffrance accablante m'empêche apparemment de rien
faire pour mes semblables, j'ai confiance pourtant cpie je
leur suis utile, par le fait même que je souffre bien». Dans
les œuvres sociales catholiques, nous visons, en un mot, à

initier la jeunesse catholique à cette sorte de répercussion
surnaturelle qui résulte du dogme de la communion des

saints, et en vertu de laquelle les mérites de chacun profitent à

tous, et, les souffrances de chacun à lous. Nous voulons que
ces jeunes gens sachent que leur future douleur pourra
devenir pour leurs frères une source de grâces ; nous voulons

qu'ils sachent que s'ils doivent être un jour immobilisés
ou paralysés par d'interminables agonies, ils pourront, au
cours de ces paralysies, devenir encore des moteurs, des

producteurs, dans l'ordre surnaturel.
Nous avons vu mourir des jeunes gens, pupilles de nos

œuvres : ils disaient à leurs parents : «Je prierai pour vous. »

Ils avaient confiance que Dieu les sauverait, et ils savaient

qu'un élu, qu'un saint, d'après la conception catholique, ce
n'est pas un être qui, débarrassé du fardeau de la vie, jouit
de Dieu d'une façon égoïste1; un élu, un saint, c'est un
homme qui tant qu'il y aura une terre, tant qu'il y aura un
purgatoire, cherchera du regard les hommes, les aimera,



ÉDUCATION CATHOLIQUE 4^9

priera pour eux le Dieu dont il est tout proche là-haut, et

les servira. Une des physionomies disparues il y a peu de

temps, dont la piété catholique aime le plus volontiers à se

souvenir, c'est celle d'une petite Carmélite, morte à Lisieux
il y a dix ans, la petite Sœur Thésèse de l'Enfant Jésus.

p]lle disait en mourant poitrinaire : « Je veux passer mon
Ciel à faire du bien sur la terre. » Cette petite sœur catholicpie

de votre concitoyenne, Adèle Kamm, transportait son

sens social jusque dans les régions de sainteté où elle espérait

trouver accueil.
Le sens social ne s'applique pas seulement au besoin

spirituel, mais aussi au besoin temporel de l'humanité. A beaucoup

de patronages catholiques sont joints des cercles
d'études sociales. Le congrès de la jeunesse catholicpie,
tenu à Besançon en 1898, votale vœu suivant: «que les
conférences d'études sociales se proposent un triple objet :

l'étude précise de l'idéal social chrétien, la connaissance
sommaire et l'appréciation équitable des œuvres sociales,
institutions charitables, el organisations philanthropiques
existantes, et le perfectionnement individuel des membres

par la culture du sens social».
Cette culture du sens social atteint, dans les détails les

plus complexes de leur vie, les divers groupements humains.
Nous tâchons d'habituer les jeunes gens à sentir que tous
les actes peuvent avoir une répercussion sociale et à tenir
compte de cette répercussion. C'est en vertu du sens social

que le chef de famille catholique ou que la ménagère catholique,

chaque dimanche, devront remettre au lendemain les

commandes qu'ils pourraient faire le jour même, de crainte
d'immobiliser par ces commandes les bras ou les cerveaux
dont Dieu' a voulu l'émancipation hebdomadaire. C'est en
vertu du sens social cpie l'industriel catholique étudiera les

moyens de fixer la paie au vendredi, pour permettre à la
famille ouvrière de faire le saruedi les achats urgents que la
solde tardive du samedi soir contraint de reporter au
dimanche. Dans le domaine d« l'art, le sens social garan-



460 GEORGES GOYAU

tira littérateurs et artistes contre cet aveugle égoïsme qui
fait bon marché des conséquences sociales de ce que l'on
pense ou de ce que l'on écrit. Avoir le sens social, c'est
être pénétré de cette réflexion que les actes dont on est
l'auteur ont une incidence certaine sur d'autres existences,
et c'est limiter et mortifier, au profil du bien d'autrui et sous

l'impression du souvenir d'autrui, les caprices et les fantaisies

de la volonté individuelle.
Voilà ce que nous disons aux futurs chefs de famille, aux

futurs chefs d'industrie, aux futurs littérateurs, épie nous

groupons dans nos diverses œuvres de jeunesse.
Les théories mêmes du catholicisme social, telles cpie

nous les exposons dans les cercles d'études, ne sont pas un
emprunt fait par les directeurs de ces cercles à certaines
théories philanthropiques élaborées à l'égard du catholicisme

; elles sont, tout au contraire, présentées aux jeunes
gens comme un corollaire de ce dogme que, du haut de la
chaire, le prêtre leur enseigne. L'encyclique de Léon XIII
sur la condition des ouvriers est, dans tous les cercles
d'études, une sorte de brochure classique ; on la fait lire,
on la résume, on la commente, on cherche les applications
dont elle est susceptible.

Dieu a donné à tous les hommes le domaine terrestre

pour cpie tous les hommes puissent vivre. Voilà le premier
principe, il se déduit du premier chapitre de la Genèse.

Tout homme qui travaille doit pouvoir vivre de son travail ;

voilà le second principe, il s'appuie aussi sur la Bible : Tu

gagneras ton pain à la sueur de ton front. De là résultent
certaines théories sur le salaire et sur les conditions de
travail ; elles constituent la synthèse catholique sociale. Et,
pour que ces théories deviennent réalités, deux moyens
s'imposent : l'organisation des associations ouvrières,
l'intervention de l'Etat. L'organisation des associations ouvrières

pour la défense mutuelle dei travailleurs sera l'application
de ces idées d'aide mutuelle, que se préoccupait de réaliser
déjà le catholicisme du moyen âge, comme l'indique le



ÉDUCATION CATHOLIQUE 4^1

prince Kropotkine dans son très beau livre : L'entraide,
idées cpii reposent sur la fraternité chrétienne. L'intervention

législative du pouvoir civil dans le domaine social a

pour point de départ la conception que se fait de l'Etat la
théologie catholique, d'après laquelle l'Etat doit viser, autant
que possible, à réaliser le règne de la justice dans les

rapports sociaux. Voilà comment, peu à peu, les jeunes gens
de nos groupes d'études pénètrent dans toute la complexité
du problème social ; ils y pénètrent en se servant, comme
d'une lumière, des postulats dogmatiques du catholicisme.

Une fois ces théories ainsi présentées, nous tâchons de
leur faire comprendre que le mot de l'Evangile : « Bienheureux

ceux qui ont faim et soif de la justice », doit être la
devise souveraine qui doit régir leur vie. Nous leur disons

qu'avoir faim et soif de la justice, c'est avoir le courage
d'affirmer et de propager, sans crainte des préjugés ambiants,
les aspirations qui nous poussent à réparer ou à prévenir la
misère, à jouer à notre façon notre rôle de christs en
diminuant le mal dans le monde, à garantir la Providence contre
les malédictions de ceux cpii souffrent, à multiplier nos efforts

pour que de plus en plus l'œuvre de Dieu soit reconnue
bonne ; oui, bonne, telle qu'il la jugea lui-même au lendemain

de la création, avant que le péché de l'homme ne la

gâtât ; et nous leur disons aussi que ce n'est pas suffisant
de soupirer en rêve vers plus de justice, que Dieu veut un
rêve laborieux, un rêve agissant, et qu'il ne s'engage à

rassasier là-haut que ceux qui sur terre auront laissé vivre et
crier en eux je ne sais cpiel douloureux appétit de justice.

Nous voudrions cpie ces jeunes gens ainsi formés fussent
naturellement portés, dans les professions qu'ils remplissent,

à s'intéresser au sort de leurs camarades, à prendre,
dans les associations ouvrières catholiques, un rôle directeur,

et à guider ces associations dans les voies du progrès
et du relèvement social. Ainsi les habituons-nous à considérer

le progrès humain, dont ils veulent être les ouvriers,
comme le résultat des impulsions de l'Evangile, et c'est



46a GEORGES GOYAU

ainsi que notre formation catholique post-scolaire vient
s'insérer finalement dans la vaste mêlée des idées, dans le

commun travail de la quotidienne besogne humaine.
Je m'arrête, j'ai prétendu seulement vous apporter des

documents et des témoignages, j'ai fini. Je ferai seulement

une dernière remarque : je ne vous ai pas cité des cas
spéciaux, des initiatives de hasard se produisant au sein du
catholicisme. Je vous ai parié de la pénitence, qui est un
sacrement de l'Eglise catholique, des retraites de jeunes
gens que la plupart des congrégations organisent et epii
fonctionnent dans beaucoup de paroisses, des patronages
qui, dans le seul diocèse de Paris, groupent 45ooo jeunes
gens et 60000 jeunes filles, des cercles d'études que multiplie

partout l'Association catholique de la jeunesse
française, laquelle compte i25ooo membres; et vous pouvez
considérer qu'au cours de cette causerie je ne vous ai pas
décrit des initiatives sporadiques, mais les grands courants
pédagogiques du catholicisme, tels qu'ils résultent de ces
deux principes : collaboration de l'homme et de Dieu pour
l'œuvre du salut et collectivisme surnaturel consistant dans
la communion des saints.

Georges Goyau.


	L'éducation religieuse dans les œuvres post-scolaires catholiques

