
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 11

Artikel: La doctrine de l'expiation : et l'évangile de Jésus-Christ. Partie 2

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE L'EXPIATION

ET L'ÉVANGILE DE JÉSUS-CHRIST

Deuxième article (i).

ARGUMENTS DOGMATIQUES

Avant d'exposer les arguments d'ordre dogmatique que nous
avons à faire valoir contre la doctrine de l'expiation, rappelons
brièvement les éléments principaux de cette doctrine, telle qu'elle
s'est peu à peu formée et formulée depuis Anselme de Cantor-

béry jusqu'à nos jours.
D'après cette doctrine, ce qui fait surtout la gravité du péché,

c'est qu'il constitue une offense à Dieu, un crime de lèse-majesté
divine, parce qu'il est une atteinte aux droits de Dieu, étant une
transgression de sa volonté. Pour cette raison, le péché est chose

si grave aux yeux de Dieu que, pour être pardonné par Lui, le

repentir de son auteur ne suffit pas, quetque sincère et profond
cju'il soit, quelque changement de conduite qui le suive. Il faut
encore — la justice divine, gardienne de l'ordre moral, l'exige
— que ce péché soit expié par le châtiment du coupable. Le
châtiment, que mérite le pécheur, c'est la perdition, les uns entendant

par là la mort absolue et définitive, les autres, des peines
éternelles, l'enfer. Si donc Dieu laissait libre cours à sa justice,
l'humanité pécheresse serait irrémédiablement perdue. Heureusement

pour nous, Dieu n'est pas que justice et sainteté : il est

encore et surtout amour, et son amour ne lui permet pas de

laisser l'humanité aller à la perdition. Il faut donc, pour sauver

(ï) Voir Revue de théologie et de pliilosophie, nouvelle série N° 10, p. 2?3-
3oo.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 387

l'humanité en même temps que pour sauvegarder les droits de

la justice, qu'un être se trouve, qui ait à la fois la volonté et la
capacité nécessaires pour expier les fautes de l'humanité. Cette

personne ne peut être un pécheur, puisque, comme pécheur, elle
aurait à expier elle-même ses propres péchés. Il faut que ce soit
un être saint, parfaitement pur. Il faut aussi que l'expiation
offerte par lui ait une valeur quasi infinie, puisqu'elle doit être
de nature à pouvoir expier tous les péchés passés, présents et
futurs de l'humanité. Enfin, il faut pourtant que cet être saint
tienne par quelque relation à l'humanité, pour pouvoir être son

représentant devant Dieu et expier à sa place. Pour ces diverses
raisons, il a fallu qu'un être divin, le Fils unique de Dieu, devînt
lui-même homme, se solidarisât volontairement avec l'humanité,
pour prendre sur lui toute la coulpe de celle-ci et l'expier,
afin qu'à son tour tout homme se solidarisant par la foi
avec Jésus-Christ, faisant une même plante avec lui, bénéficiât
de cette expiation. Et bénéficier de cette expiation, c'est non
seulement n'être plus recherchable et punissable pour ses

propres péchés, échapper ainsi à la perdition, mais être véritablement

pardonné, reçu en grâce auprès de Dieu, parce que Celui-
ci ne considère et ne traite plus le croyant comme un pécheur,
mais comme solidaire et participant de la justice parfaite de

Christ, par conséquent comme un juste.

Notre première objection à cette doctrine est que la mission
de Jésus-Christ dans ce monde est présentée par l'Evangile
comme la marque, la preuve par excellence de l'amour infini de

Dieu pour nous. Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son
Fils unique afin que quiconque croit en lui ne périsse point,
mais qu'il ait la vie éternelle (Jean m, 16). Dès lors il est
parfaitement illogique de supposer que cet envoi ait eu, entre
autres, comme but, de provoquer en Dieu un changement de

disposition à l'égard de l'humanité pécheresse, de le rendre ainsi
capable de nous pardonner nos péchés.

Généralement, ceux cpii professent la doctrine de l'expiation
admettent aussi celle de la Trinité. S'ils ne vont pas jusqu'à
signer le symbole d'Athanase, ils considèrent en tout cas Jésus

de Nazareth comme l'incarnation d'un être divin préexistant, du
Fils unique de Dieu. Comment ne sentent-ils lias dès lors ce



388 LOUIS EMERY

qu'il y a d'étrange à penser que la Trinité divine a consenti à

ce que l'un de ses membres devienne homme et participe à toutes
les infirmités et souffrances de la nature humaine, sauf le péché,

pourquoi pour s'offrir à elle-même un sacrifice d'expiation
destiné à effacer les péchés du genre humain, et à lui permettre,
à elle, Trinité, de pardonner les péchés de quiconque se repent.
Comment, nous ayant donné le plus, à savoir le Fils unique et
éternel de Dieu, la Trinité ne pouvait-elle pas nous donner le

moins, à savoir le pardon gratuit aux pécheurs repentants Quel
Dieu singulier que ce Dieu qui se fait homme pour s'offrir à lui-même
un sacrifice d'expiation en faveur de ses créatures Et l'on
voudrait que nous admirions la sublimité de l'amour et de la sagesse
d'un tel moyen de libérer les hommes de leur coulpe Mais que
dirait-on d'un homme qui, en présence de l'insolvabilité notoire de

ses débiteurs et désireux de leur venir en aide, dirait à son fils,
avec qui il fait bourse commune, de payer la dette des susdits
débiteurs, au lieu d'en faire purement et simplement la remise
à ceux qui reconnaîtraient franchement leur dette et leur impossibilité

de s'en acquitter et désireraient sincèrement en être libérés
On serait unanime à trouver le procédé bizarre et sans avantage
aucun pour le créancier. C'est pourtant le procédé que prêtent
à Dieu les tenants de la doctrine de l'expiation, à moins toutefois

que, distinguant très nettement entre le créancier et son
fils, ils admettent que ce dernier ait payé de ses propres deniers
et intégralement la dette des malheureux débiteurs. Mais, dans
ce dernier cas, ceux-ci ne devraient avoir de reconnaissance
qu'à l'égard du fils, et non à l'égard du père, c'est-à-dire de

Dieu, puisque Celui-ci n'aurait eu à exercer aucune compassion
à l'égard des pécheurs, la dette de ces derniers ayant été

complètement payée par Jésus-Christ. Le sacrifice du Calvaire serait
ainsi une preuve magnifique de l'amour de Jésus-Christ pour
nous, mais nullement une manifestation de celui de Dieu. On
voit déjà par là combien la doctrine que nous combattons est
contraire à l'esprit général de l'Evangile.

La notion du péché que présuppose la doctrine de l'expiation
sera l'objet de notre seconde critique. Que le péché, la
transgression de la loi morale, expression de la volonté divine, soit
chose grave, très grave, nous ne songeons certes pas à le nier,



LA DOCTRINE DE LEXPIATION 38g

nous qui redirions volontiers avec Adolphe Monod : ee II n'y a

qu'une hérésie, la négation du péché ». Mais pourcpioi est-il
chose si grave Est-ce parce qu'il constitue une offense à Dieu,
comme le prétendent Anselme de Cantorbéry et ses modernes

disciples Non pas, et cela pour deux raisons. La première,
c'est que Dieu est au-dessus de nos offenses, vérité qu'avait déjà

aperçue l'auteur du poème de Job, comme le montrent ces paroles

d'Elihu : ce Si tu pèches, quel tort causes-tu à Dieu Si tes

offenses se multiplient, que lui fais-tu Tu méchanceté ne peut
nuire qu'à tes semblables, ta justice n'est utile qu'au fils de

l'homme » (Job xxxv. 6-8). La seconde raison, c'est que l'immense

majorité des hommes, quand ils font le mal, ne songent guère
à offenser ia divinité. C'est là un cas tout à fait exceptionnel et

qui, dans la vie de beaucoup d'entre nous, ne se rencontre pas
une seule fois. Dans la grande majorité des cas, les hommes

transgressent ou omettent leur devoir, parce cpie le devoir
impose une difficulté, un désagrément, un sacrifice, une souffrance
et que leur tempérament naturel les pousse vers ce qui est facile,
vers ce qui flatte leurs sens, leurs intérêts ou leur ambition.
Dans les autres cas, les hommes font le mal par vengeance ou

par méchanceté pure, pour nuire à leurs semblables.
Ce serait d'ailleurs supposer en Dieu un sentiment égoïste et

intéressé que d'imputer son aversion et sa condamnation du

péché au fait qu'il y verrait une atteinte à son honneur, une

sorte de crime de lèse-majesté. Il faut que le chrétien se

rappelle toujours que le terme humain qui exprime le mieux ce que
Dieu est pour nous, c'est celui de Père céleste, et que, par suite,
le meilleur moyen de comprendre ses voies et ses pensées à

notre égard, dans la mesure où nous le pouvons, c'est de considérer

la manière dont un père terrestre parfaitement sage et
parfaitement bon traiterait ses enfants. Représentons-nous donc un
instant un tel père, et demandons-nous quels seraient ses
sentiments et sa manière d'agir à l'égard de ses enfants, lorsque ceux-
ci auraient, à maintes reprises, transgressé ou négligé ses ordres?
Serait-ce vraiment le sentiment d'une offense faite à lui-même,
d'une blessure dans son amour-propre de père et de chef de

famille Pas le moins du monde. Mais, n'ayant eu en vue, dans
les commandements donnés à ses enfants, que leur propre intérêt,

leur bien véritable, il souffrirait, dans son amour pour eux



390 LOUIS EMERY

et par amour pour eux, à constater l'égarement de ses enfants
et à prévoir les fâcheuses conséquences qu'il leur vaudra dans
la suite. Et s'il estime nécessaire de les châtier de leurs
désobéissances, le seul but qu'il poursuivra dans ses châtiments, ce

sera la correction, l'amendement de ses enfants. Ce ne sera pas
pour leur faire expier leurs fautes qu'il les punira, mais pour
les amener à rentrer en eux-mêmes, à regretter leur conduite
passée et à en adopter une meilleure à l'avenir. Aussi, plus
d'une fois, ne recourra-t-il à aucune punition, soit qu'il ait suffi
de sa parole et de son attitude pour produire le changement
souhaité dans l'esprit de ses enfants, soit que ceux-ci soient
arrivés d'eux-mêmes, par la douloureuse expérience des suites
funestes de leurs désobéissances, à regretter sincèrement ces
dernières.

Dieu n'agit pas autrement à notre égard. Dans son amour
paternel pour ses créatures humaines, il a organisé le monde

physique et le monde moral de telle façon que la loi morale
— dont nous prenons connaissance par la conscience et la raison
pratique — marque précisément à l'homme la ligne de conduite

par l'observation de laquelle celui-ci travaille à la ibis au
développement complet et normal de sa personnalité, et à la réalisation

du but général de l'univers, le Royaume de Dieu. (1) Il
s'ensuit que toute transgression de la loi morale constitue
nécessairement une cause de trouble, de désorganisation, de
souffrance physique ou spirituelle, soit pour son auteur, soit pour
son milieu, si bien que, si l'individu persiste à transgresser la
loi morale, il finit par détruire complètement sa personnalité et
s'éliminer totalement de la sphère des vivants. On comprend
dès lors que le Dieu, qui est amour, déteste le péché, puisque
celui-ci empêche son auteur d'arriver à la vie éternelle et de

participer au Royaume de Dieu, le souverain bien des êtres
doués de raison. On le comprend d'autant plus que l'individu
qui fait le mal ne nuit pas seulement à lui-même, en détruisant
en lui les sources de la vie, mais aussi à son milieu social soit

(1) Nous entendons par le Royaume de Dieu, l'achèvement même de
l'œuvre créatrice, cet état de choses, qui sera vraiment un cosmos, un
monde parfaitement organisé, où le monde physique sera parfaitement
adapté au monde moral et où celui-ci sera parfaitement et librement soumis
à la volonté de Dieu, de telle sorte que Dieu soit tout en tous.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 3gi

en entravant ses semblables dans leur ascension vers la vie et
le Royaume de Dieu, soit en étant pour eux une cause de

souffrances physiques et de pertes matérielles. En d'autres termes,
c'est parce ciue Dieu nous aime infiniment, parce qu'il veut,
dans son amour, nous élever à la vie divine et éternelle de

l'enfant de Dieu, qu'il condamne le péché qui nous éloigne du
but de la vie et nous conduit au néant. C'est là, dans l'amour
paternel de Dieu et non pas ailleurs, epi'il faut chercher l'explication

de son attitude vis-à-vis du péché.
En se plaçant à ce point de vue, qui est celui de l'Evangile,

— preuve en soit entre autres la parabole de l'enfant prodigue,
— on ne peut supposer en Dieu qu'un désir par rapport au
pécheur : celui qu'a déjà indiqué le prophète Ezéchiel : non pas
qu'il meure, mais qu'il se convertisse et qu'il vive (xvm, 23).

Par conséquent toutes les dispensations de Dieu à son égard,
tant par la voie de l'action directe sur son esprit que par celle
des circonstances, tendront à amender le pécheur, à le convertir,

à faire de lui un enfant de Dieu et un coopérateur de son

règne, au lieu d'avoir en lui un indifférent ou même un adversaire.

Aussi, vis-à-vis du pécheur qui se repent sincèrement de

ses fautes, qui souhaite sérieusement changer de conduite et fait
effort dans ce but, le Dieu saint ne peut agir autrement que
comme le père de l'enfant prodigue : lui ouvrir tout grands ses

bras, c'est-à-dire lui pardonner gratuitement, l'admettre à sa

communion, ce qui sera le meilleur moyen de l'encourager dans

ses bonnes dispositions et d'affermir ses pas dans la bonne voie.
Parler de la sorte, nous dit-on, c'est oublier les droits

imprescriptibles de la justice et de la sainteté divines, lesquelles, pour
maintenir la majesté, la valeur et l'autorité absolues de l'ordre
moral, exigent impérieusement la punition du pécheur qui a

violé cet ordre, attendu que seule cette punition, en expiant le

péché, sauvegarde l'ordre moral. Ce n'est donc qu'après avoir
été préalablement expié que le péché peut être pardonné par
Dieu. Voilà pourquoi, pour concilier en Dieu les exigences de

sa sainteté et de sa justice avec les miséricordieuses revendications

de son amour, il a fallu la mort expiatoire du Christ.
Nous avouons avoir été toujours étonné de rencontrer ce

dernier argument même chez des dogmaticiens de valeur. Pourquoi
considérer ces attributs de la sainteté et de la justice d'une



392 LOUIS EMERY

part, et l'amour, d'autre part, comme opposés entre eux, la
sainteté, à laquelle se rattache la justice, exigeant la mort du

pécheur en tant que transgresseur et rebelle, tandis que son

amour veut le régénérer et le vivifier. (1) Dieu est harmonie,
unité, et ses attributs divers, bien loin de s'opposer entre eux,
s'appellent, se complètent et s'enrichissent mutuellement. C'est

précisément parce que Dieu est amour, amour parfait, qu'il est
aussi sainteté et justice, car l'amour vrai est saint et juste. L'amour
de Dieu pour nous consiste en ce qu'il veut nous rendre
participants de la vie divine et éternelle, et, par suite, membres du

Royaume de Dieu en vue duquel il a créé et dirige l'univers.
La sainteté de Dieu est l'attribut à raison duquel il fixe l'ordre
moral en conformité avec le but d'amour qu'il poursuit dans

l'univers, de telle sorte que celui qui se soumet à cet ordre
parvient à la vie éternelle dans le Royaume de Dieu, tandis que
celui qui persiste à ne pas s'y soumettre s'exclut lui-même de la
vie et du Royaume. Quant à la justice de Dieu, ou plutôt à son

équité, — car ce dernier terme correspond mieux à la notion
biblique de la justice divine, — elle consiste dans le fait que
Dieu conforme toujours ses dispensations envers ses créatures
au but d'amour qu'il poursuit à leur égard. Ce n'est pas la justice
du juge, qui, tenu d'obtempérer aux prescriptions d'une loi qu'il
n'a point faite et qui le domine, doit, sans considération de

personnes, infliger au transgresseur de la loi, que celui-ci soit

repentant ou non, la peine fixée par la loi. C'est l'équité d'un
père qui s'applique, dans l'éducation de ses enfants, à approprier

sa conduite à leur caractère, à leur âge, à leurs dispositions,

et qui n'est pas lié par les articles d'une loi supérieure à

lui-même. Aussi, en cas de faute de ses enfants, n'agit-il pas
toujours de la même manière; mais, suivant les circonstances
de la faute et le caractère de son enfant, suivant l'attitude de

son enfant après ta faute, il pardonne ou châtie, réprimande ou
se tait, et, quand il se voit forcé de punir, vise à corriger son
enfant, à l'empêcher de fauter à l'avenir, mais ne le châtie point
pour ia vaine satisfaction de faire expier la faute commise par
une souffrance proportionnelle à celle-ci.

Il n'y a donc pas opposition en Dieu entre son amour, dune

(1) Voir RovoN, Dogmatique, tome II, p. 52 et suiv.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 3g3

part, sa sainteté et sa justice d'autre part, mais tous ces attributs

de Dieu concourent ensemble à une seule fin : la conversion

et le salut du pécheur, et, en cas de résistance obstinée de

celui-ci, à son élimination définitive du monde des vivants. C'est
ainsi que Dieu use tour à tour de longanimité et de sévérité, du

pardon et du châtiment, étant aussi saint, aussi équitable quand
il pardonne qu'il est aimant et miséricordieux quand il punit,
puisque toutes ses voies tendent à un même but : l'amendement
du pécheur et l'avancement du Royaume de Dieu. Et, en agissant

de la sorte, Dieu reste absolument fidèle à l'ordre moral,
puisque cet ordre moral n'est, point constitué par une loi fatale,
supérieure à Lui-même, mais consiste dans sa propre volonté,
toujours égale à elle-même et toujours déterminée par son but
d'amour.

Ainsi donc, ce que ie Dieu cpii aime saintement et justement
veut du pécheur, c'est qu'il se repente de sou péché, qu'il s'en

détourne, qu'il entre et progresse dans la voie de l'obéissance.
On comprend dès lors que, lorsqu'un homme revêt ces
dispositions-là, Dieu ne puisse faire autrement que de lui pardonner
ses manquements, ce qui revient en fait à l'admettre à sa
communion, à agir sur lui par son Esprit, puisque c'est dans la
communion avec Dieu que le pécheur trouvera son meilleur appui
pour marcher selon Dieu.

Ici encore c'est la conduite d'un père terrestre parfaitement sage
et bon qui est la plus propre à nous faire comprendre les voies de
Dieu. Voici, par exemple, un garçon qui, nonobstant l'ordre formel
de son père, n'est pas resté à la maison pour faire ses devoirs
scolaires, mais s'en est allé faire une partie de canot avec des
camarades. Le lendemain, n'ayant pas fait le travail exigé, il
est puni par le maître d'école, et son père est avisé de la dite
punition et de sa cause. Que fera le père Tout dépendra de

l'attitude de son enfant. Si celui-ci se moque de la punition
subie, ne regrette nullement d'avoir enfreint l'ordre paternel et
montre par son attitude qu'il est tout prêt à recommencer, le

père ne se bornera pas à une réprimande qui touche fort peu
son fils, mais il lui infligera une punition assez forte pour que
son fils ne soit plus guère disposé à recommencer. De plus il
tiendra son fils à distance et le privera de marques d'affection
jusqu'à ce que son fils soit véritablement venu à résipiscence.



394 LOUIS EMERY

Si, au contraire, le père constate chez son fils, au retour de

l'école, un réel regret de sa conduite, si ce dernier lui en
demande sincèrement pardon, s'il y a chez l'enfant un vrai chagrin
d'avoir fait de la peine à son père, le père pardonnera et
continuera à traiter son fils avec la même confiance et la même
affection que ci-devant. Car c'est ainsi qu'il encouragera et
confirmera les bonnes résolutions de son enfant et le détournera le

mieux d'une nouvelle désobéissance. Par contre, un père, plus
féru du sentiment de son autorité que d'amour vrai pour son
enfant, sera volontiers tenté, malgré le repentir de son fils, malgré

sa demande de pardon, malgré son sincère désir de mieux
faire à l'avenir, d'ajouter encore une punition à celle déjà
infligée par le maître d'école, et, pendant plusieurs jours, de

traiter son enfant avec froideur et sévérité. Mais que risque-t-il
alors d'arriver?... C'est que le fils, laissé à lui-même, avec le

sentiment qu'il ne méritait pas un pareil traitement, se rapprochera

d'autant plus des camarades cjui l'ont déjà entraîné au
mal et aura d'autant moins de regret à l'avenir de transgresser
les ordres paternels. Bien loin donc d'avoir contribué à

l'amendement de son fils, l'intransigeante sévérité du père, qui considère

la faute en elle-même plus cpie son auteur, aboutira à

l'endurcissement du coupable.

Dans la doctrine de l'expiation, ce n'est pas seulement sa

notion du péché et sa conception des attributs opposés de Dieu
cpii prêtent le flanc à la critique, mais c'est la notion même de

l'expiation.
On entend généralement par expiation l'effacement ou la

réparation, par la peine qu'on subit, de la faute commise, de telle
sorte qu'une fois fa peine encourue subie, le coupable n'est plus
recherchable et punissable pour la même faute. C'est ainsi, nous
dit-on, que Jésus, en prenant pour lui la peine méritée par les

pécheurs, a expié leurs péchés. Cette peine méritée par les

pécheurs, c'était, disent les tenants de la doctrine de l'expiation,
la perdition, celle-ci comprise par les uns comme anéantissement
absolu du pécheur, par les autres comme peines éternelles infligées

à ce dernier. Notons, en passant, l'injustice qu'il y aurait
de la part de Dieu, soit à frapper d'une peine identique des

hommes coupables à des degrés fort différents, soit à infliger



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 3o,5

des peines éternelles à des individus dont les fautes, si graves
fussent-elles, n'ont été commises que pendant un temps limité,
un instant en comparaison de l'éternité. Mais nous passons ici
sur ce point spécial pour ne nous arrêter qu'aux critiques
particulières que soulève la notion d'expiation.

Pour nous faire admettre que Jésus ait pu expier nos péchés
à notre place, il faut justifier préalablement l'idée même d'expiation,

c'est-à-dire, dans le cas particulier, l'idée que la perdition
éternelle des pécheurs aurait réellement effacé et réparé leurs
péchés, car Jésus n'a pu prendre à sa charge qu'une prestation
incombant justement à d'autres et se justifiant en efle-même.
Or, il suffit d'un minimum de réflexion pour comprendre qu'une
peine telle que la perdition éternelle n'efface et ne répare en
réafité rien. Non seulement les péchés commis restent commis
et les souffrances physiques et morales qu'ils ont causées dans
cette vie restent souffertes, mais la perdition éternelle n'est
cju'un mal de plus ajouté au mal déjà existant. Quel avantage
Dieu retirerait-il d'une condamnation à la perdition de toute
l'humanité, si tous ont péché? Quelle gloire aurait-il de plus?
En quoi l'avènement de son règne serait-il avancé par une telle
mesure? Comment par là serait satisfaite la justice d'un Dieu
d'amour?... Nous ne parvenons pas à le découvrir, mais nous
entrevoyons clairement au contraire qu'en agissant ainsi Dieu
agirait en contresens du but qu'il s'est proposé dans la création :

l'établissement d'un univers où se réalise pleinement le Royaume
de Dieu par la vie éternelle d'une infinité de créatures morales
élevées à la dignité de fils de Dieu. Jésus-Christ ne saurait donc

nous avoir épargné par sa mort une mesure qui nous paraît
inconcevable de la part du Dieu de l'Evangile parce qu'absolument

inconciliable avec ce que l'Evangile nous présente comme
le but même de Dieu. On ne peut préserver quelqu'un que de

ce dont il est menacé.
Méconnaissant cette infirmité de la notion d'expiation, les

partisans de cette dernière insistent volontiers sur le fait que c'est

justement pour épargner à l'humanité pécheresse la condamnation

à une perdition éternelle que Christ a offert à Dieu d'expier
le péché des hommes à leur place et que Dieu a accepté ce sacrifice,

en imputant cette mort à salut pour tous ceux qui
s'uniraient par la foi à Jésus-Christ.



3g6 LOUIS EMERY

Mais alors, dirons-nous, quelle singulière idée de la justice
divine que d'en déduire la nécessité, pour le Dieu qui a l'intention

de pardonner à l'homme pécheur, d'exiger préalablement,
comme condition de ce pardon, la mort douloureuse d'un innocent,

que dis-je? d'un saint. Comment ce qui, dans les relations
humaines, est considéré à bon droit comme une injustice,
pourrait-il être, dans les relations de Dieu avec l'humanité, une
manifestation de la justice parfaite? A coup sûr, on se gardera
bien d'engager les hommes à imiter Dieu sur ce point.

Nous venons d'écrire que la perdition éternelle des hommes

ne réparerait et n'effacerait en réalité rien, qu'elle ne serait qu'un
mal de plus. On peut dire la même chose de la mort douloureuse

de Jésus-Christ envisagée comme expiation. En quoi ce

supplice, ce sang versé, cette agonie du Saint et du Juste, tout
cela considéré comme expiation du péché de l'humanité, répare-
t-il et efface-t-il le péché Cela rend-il la vie à la victime de

l'assassin, l'honneur à la jeune fille séduite, l'aisance à la veuve
ruinée par un banquier véreux, le bonheur à l'époux trompé, la
santé à l'enfant d'un père avarié Pas le moins du monde. La
mort du Christ n'a été qu'une souffrance et un crime ajoutés à

d'autres souffrances et à d'autres crimes, mais, par elle-même,
elle n'efface ni ne répare le mal commis antérieurement et
postérieurement.

Les expiationnistes — pardon pour ce néologisme — prétendent

qu'en ne se contentant pas de la conversion du pécheur,
quelque sincère soit-elle, mais en exigeant encore comme condition

objective du pardon les souffrances et la mort de Jésus,
Dieu a mis plus fortement en lumière la gravité du péché. Nous

prétendons précisément le contraire. Comment, tousles meurtres,
les tortures, les adultères, les débauches, les vols, les infamies, les

calomnies, les trahisons, les mensonges, les colères, les injures, les

haines, les méchancetés de milliards et de milliards de créatures
humaines auraient pu être expiées, c'est-à-dire effacées, compensées
et réparées par les quelques heures de souffrances physiques et
morales endurées par le Christ entre l'instant de son arrestation et
celui de son dernier soupir sur la croix î Mais quelle disproportion
énorme, infinie, entre la somme incessamment accrue de ces

transgressions de la volonté divine pendant des siècles et des siècles et
la quantité finie et relativement petite des souffrances du Christ



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION Hç)}

Nous disons ce relativement petite », car il y a des êtres humains
qui, par le fait de la maladie et de la persécution, ont passé pailles

souffrances aussi aiguës mais plus prolongées, sans posséder
la force d'une communion aussi intime avec Dieu. Si c'est la
souffrance du juste qui expie la faute du pécheur, les souffrances
du Christ ne sauraient à elles seules expier les péchés de l'humanité,

car il n'y a pas de proportion entre ceux-ci et celles-là, et avec
saint Paul (Col. i, 24) et avec l'Eglise catholique il faudrait alors
reconnaître une valeur expiatoire à toute souffrance endurée par
fidélité au devoir.

Quant à prétendre que la passion du Christ a une valeur et

une portée infinies, parce que ce sont ceiles d'un être divin et

infini, c'est tout simplement se payer de mots. En tant
qu'incarné, en tant que Jésus de Nazareth, le Christ était un homme,
c'est comme homme qu'il a souffert, et ses souffrances n'ont été

infinies ni en durée, ni en intensité. Du reste le caractère de

l'infinité ne saurait être attribué ni aux actes ni à la personne
historique de Jésus — même si on reconnaît en lui l'incarnation
du Fils éternel de Dieu — sans aboutir à faire de lui un
personnage absolument fantasmagorique, en dehors de toutes les

conditions de l'humanité. Pour s'en rendre compte, il suffit de

se poser cette question-ci : quand Jésus prenait un repas avec
ses disciples, cet acte revêtait-il une valeur et une portée
infinies

Il est universellement entendu qu'un coupable qui a, par la
peine qu'il a subie, expié sa faute, n'est plus recherchable et

punissable pour celle-ci. Si donc Jésus a, par sa passion, expié
à notre place les péchés de l'humanité, et que tous les disciples
du Christ peuvent se mettre au bénéfice de cette expiation, il
devrait s'en suivre en bonne logique et selon les règles de la

justice, que les chrétiens devraient être dispensés de subir, aussi
bien dans cette vie que dans une autre, les conséquences
douloureuses de leurs fautes passées, et, à plus forte raison, les suites
fâcheuses des fautes d'autrui. Non bis in idem. Or, l'expérience
démontre surabondamment que les chrétiens les plus pieux
pâtissent maintes fois dans cette vie des suites funestes de leurs

propres manquements et de ceux d'autrui, et que, tout comme
les autres hommes, ils sont astreints à la mort physique, dans

laquelle les expiationnistes voient généralement une conséquence



398 LOUIS EMERY

du péché. Donc le sacrifice de Jésus-Christ n'expie pas
complètement le péché de ses disciples ; il ne peut, en tout état de

cause, que leur épargner cette perdition éternelle qu'on nous dit
être le juste châtiment de tout pécheur quelconque.

Mais même cette dernière proposition, lorsqu'on l'examine en

face, est tout simplement insoutenable, parce qu'elle est en
contradiction absolue avec la foi chrétienne. Remarquons, en
effet, que les expiationnistes soutiennent que Jésus a subi à

notre place ce châtiment de nos péchés qui s'appelle la perdition

éternelle. Or celle-ci, comme nous l'avons déjà dit, est
entendue de deux façons. Elle signifie, ou bien l'anéantissement
absolu du pécheur, ou bien sa punition éternelle. Dans le
premier cas, on affirmerait que Jésus est mort définitivement, dans

fautre, qu'il a accepté, par amour pour nous, de subir à notre
place les peines éternelles, deux propositions manifestement
contradictoires, pour ne pas dire blasphématoires, à la foi
chrétienne.

Il n'y a pas moyen d'échapper à. cette réduction à l'absurde.
Du moment, en effet, que l'on prétend que Jésus nous a sauvés

par sa mort sur la croix en prenant sur lui le châtiment que
nous méritons, et que ce châtiment c'était la perdition éternelle,
il faut bien admettre que le sort de Jésus, c'est la perdition
éternelle. Il faut donc le considérer ou bien comme mort à

toujours, ou bien comme souffrant en enfer des peines éternelles

avec ceux qui n'ont pas voulu se mettre au bénéfice de sa mort
expiatoire.

On essaiera peut-être d'échapper à cette monstrueuse
conséquence de la notion de l'expiation, en revendiquant pour la mort
physique de Jésus une valeur expiatoire suffisant à couvrir tous
les péchés de l'humanité, au moyen du raisonnement suivant :

la mort physique ou corporelle est la punition du péché ; or
Jésus étant sans péché ne devait pas mourir ; s'il a dû passer

par la mort corporelle, c'est donc que cette mort expie le péché
d'autrui. Mais ce raisonnement ne résiste pas à l'examen. Nous

avons déjà relevé la disproportion écrasante qu'il y aurait entre,
d'une part, la somme infinie de péchés de toutes sortes qu'il y
aurait à expier, et le fait qui les expierait : la mort corporelle
d'un être humain, si saint soit-il. Nous n'y revenons pas. Mais
voici d'autres arguments à opposer à ce raisonnement. Tel que



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 399

l'homme est organisé, qu'il soit un saint ou un pécheur, il doit
mourir corporellement. Si donc Christ a été véritablement homme,
comme l'enseigne tout le Nouveau Testament, il était soumis à

la loi de la mort. De plus, dans la situation où était Jésus, il
lui était impossible de continuer son ministère sans soulever
l'hostilité contre lui. Il n'aurait pu échapper à la mort qu'en
renonçant à sa mission divine, donc en étant infidèle à Dieu.
Sa mort était une conséquence nécessaire de sa fidélité à sa

tâche. En l'acceptant il n'a fait que son devoir, et par conséquent

sa mort ne saurait avoir une valeur surérogatoire et expiatoire.

Du reste, si elle avait cette valeur-là, elle ne pourrait
dispenser le pécheur que d'une peine équivalente, à savoir de la
mort physique et non de la perdition éternelle. Comme ce n'est

pas le cas, puisque l'homme, croyant ou incroyant, continue à

mourir, la mort physique du Christ ne saurait avoir un caractère

expiatoire.
Quand on va au fond des choses, on est obligé de constater

qu'une véritable expiation du péché, c'est-à-dire une expiation
C[ui efface et répare complètement le mal commis, est rarement
possible. En tout cas, ce n'est jamais un châtiment, si juste soit-
il, qui peut constituer une véritable réparation, puisqu'il ne
fait qu'ajouter au mal accompli un nouveau mal, destiné, il
est vrai, à dénoncer le mal déjà commis et à intimider ceux qui
seraient tentés de le commettre à nouveau. Même la conversion
et la sanctification du coupable ne parviennent pas le plus
souvent à réparer complètement le péché perpétré. Le meurtre
exécuté, la blessure donnée, l'incendie allumé, l'argent volé et

dilapidé, l'honneur perdu, le temps gaspillé, tout ce mal commis,

avec ses multiples conséquences, ne pourra jamais être
complètement effacé et réparé par le bien que ses auteurs, une
fois convertis, pourront faire dans la suite. Ici. une anecdote lue
dans notre enfance nous revient en mémoire. Un agriculteur,
désespérant de corriger son mauvais garnement de fils, lui dit
un jour, en lui montrant un poteau tout neuf planté auprès de

la maison : ce Toutes les fois que tu agiras mal, je planterai un
clou dans ce poteau. Par contre, j'en arracherai un toutes les

fois que tu feras bien ». Ainsi fut fait, et deux ans ne s'étaient

pas écoulés que le poteau était couvert de clous à tel point
cpi'un jour le père fut embarrassé d'y trouver place pour un



40O LOUIS EMERY

nouveau. Cette fois, à la vue du poteau garni de ces clous

accusateurs, le jeune garçon fut saisi de honte et de repentir. Il
se promit de faire tous ses efforts pour se corriger et marcher
droit. Il tint parole et le jour vint aussi où son père, conduisant

son fils devant le poteau, lui dit, en arrachant le dernier
clou : ce Tu vois, c'est le dernier, il n'y en a plus et je t'en
félicite. » — ce C'est vrai, répondit l'enfant en fondant en larmes,
les clous n'y sont plus, mais les trous restent. »

Oui, les traces, les conséquences du péché ne s'effacent pas

par l'amendement du pécheur qui l'a commis. Non seulement,
comme nous venons de l'écrire, il y a du mal fait qu'avec la
meilleure volonté du monde, nous ne pouvons plus défaire. Mais
le mal, que nous nous sommes fait à nous-mêmes en nous
laissant aller aux séductions trompeuses du péché, continue à peser
sur nous, parfois longuement et douloureusement, alors même

que nous nous sommes sincèrement repentis. C'est ainsi que la
conversion la plus sérieuse ne rendra pas la santé compromise
ou ruinée par l'alcool ou la débauche. Nous ne retrouverons pas
facilement et peut-être jamais la place, la fortune, la considération

perdues par notre négligence, par l'amour du jeu, par notre
infidélité. Nous aurons parfois beaucoup de peine à faire disparaître

les défiances et les hostilités soulevées par notre mauvaise
conduite. Et puis, que de luttes, que d'efforts pour déraciner en

nous la ou les passions auxquelles nous aurons laissé trop
longtemps libre cours! Et combien douloureux sera souvent le
souvenir de nos torts, de nos chutes, de notre dégradation passée!
Oui, les clous peuvent être tous arrachés, mais les trous
restent, qui nous rappellent que le mal, la transgression de la loi
morale est chose grave et qu'il ne faut pas jouer avec le péché.
Il n'en est pas moins vrai que c'est pourtant le repentir, la
conversion, la vie engagée dans la bonne voie qui constituent la
meilleure des expiations et des réparations, quelque imparfaites
qu'elles soient nécessairement. Elles sont la meilleure des expiations

parce qu'elles ramènent le pécheur à Dieu, au Dieu qui
pardonne et relève, et qu'en le ramenant à Dieu, en faisant de

lui un coopérateur de Dieu, elles sont la promesse et la garantie
d'un avenir meilleur.

Ainsi, quand on se donne la peine de creuser cette idée du
sacrifice expiatoire du Christ, on constate qu'elle est pétrie de



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 401

contradictions et ne tient pas debout devant un esprit qui
raisonne sans parti-pris et considère impartialement les faits.

On a souvent invocpié, en faveur de la doctrine que nous
combattons, l'institution, dans beaucoup de religions, y compris
la religion israélite, de sacrifices expiatoires. Nous reconnaissons
volontiers ces faits, mais non la conclusion qu'on en tire. Il est

certain, en effet, que chez un grand nombre de peuples, là où
le sentiment du péché est suffisamment éveillé, on rencontre la

croyance à la nécessité de cérémonies expiatoires, consistant
généralement en sacrifices sanglants, pour rentrer en grâce auprès
de la divinité dont on a transgressé les commandements. C'est
ainsi qu'on est allé jusqu'à sacrifier ses propres enfants pour
apaiser le courroux présumé des dieux. Mais cette institution
démontre justement le contraire de ce qu'on veut lui faire

prouver. Elle montre simplement que ces peuples-là se font de

la divinité une idée encore très inférieure, une représentation
par trop anthropomorphique. L'homme se fait des dieux à son

image. Or l'homme n'est point naturellement enclin au pardon
des offenses, même lorsque l'offenseur lui en témoigne ses regrets.
Son mouvement instinctif, c'est plutôt de se venger, et, pour
apaiser son ressentiment, il réclame quelque chose de plus
tangible, de plus profitable que des excuses et du repentir, si
sincères soient-ils. Souvent même il ne retient sa vengeance que
devant la souffrance de son offenseur. Ce sont ces sentiments

trop humains hélas que les hommes ont commencé par prêter à

leurs divinités. De là l'institution des sacrifices d'expiation
destinés à apaiser ou diminuer le courroux des dieux, et que l'on
rencontre chez presque tous les peuples, dès qu'ils sont arrivés
à se sentir pécheurs et coupables.

Mais le Christ nous a donné une tout autre idée du Père
céleste. Si le Père céleste souffre de voir sa volonté transgressée

par les créatures dont il veut faire ses enfants et les héritiers
de la vie éternelle, ce n'est point, comme nous le montrions plus
haut, parce qu'il y voit un outrage à son honneur de Dieu, mais

parce que le péché est un principe de désordre, de souffrance

pour la créature humaine, l'obstacle au développement normal
de sa personnalité, à son élévation à la dignité d'enfant de Dieu.
Aussi, en présence du péché de ses créatures, le sentiment du

26



4o2 LOUIS EMERY

Père céleste n'est-il pas celui de la vengeance, mais celui de la
tristesse, et, avec ce sentiment, le désir d'arracher sa créature au
sort fatal qui l'attend, et, accompagnant ce désir, l'activité
propre à sauver sa créature, si elle y consent. Si donc le pardon
gratuit des péchés est propre à atteindre ce but, à ramener à

Dieu le pécheur égaré, rien n'empêchera le Dieu qui aime
saintement de recourir à ce moyen.

Il est d'ailleurs bien étrange de voir de braves chrétiens
s'affliger et s'indigner à la vue des sacrifices humains pratiqués par
les adeptes de certaines religions polythéistes pour conquérir le

pardon et la faveur des divinités qu'ifs adorent, puis considérer
le sacrifice de Jésus par son Père céleste comme une manifestation

suprême de l'amour et de la justice de Dieu. Au fond,
quand on y réfléchit sans parti pris, la conduite de ces
polythéistes est beaucoup plus compréhensible et pardonnable que
celle attribuée au Père céleste. Notez, en effet, que c'était à ces

dieux qu'ils croyaient de bonne foi altérés de sang qu'ils offraient
ces sacrifices humains. Par contre, d'après la doctrine de l'expiation,

c'est pour Lui-même, pour s'offrir la satisfaction qu'exige
sa volonté transgressée par le péché des hommes, que Dieu
demande à son Fils unique la mort terrible de la croix. Et l'on
voudrait que nous admirions l'amour d'un Dieu pareil
Mais, nous dira-t-on, c'est pour sauver les hommes. — De quoi
donc, répliquerons-nous, sinon de sa colère contre les hommes,
colère qui demandait à tout prix l'expiation des péchés humains

par le sang d'une victime infiniment précieuse. Et l'on arrive
ainsi à cette contradiction patente, énorme, que, d'un côté, Dieu
aime tant les hommes qu'il est prêt à donner pour eux et leur
salut son Fils bien-aimé ; mais, que, d'un autre côté, il est si

irrité contre leurs péchés qu'il ne peut même pas pardonner à

ceux qui se repentent, sans exiger au préalable la mort de son
Fils, d'un innocent et d'un saint, pour expier ces péchés.

C'est en vain que l'on essaiera d'infirmer notre démonstration
en alléguant que l'apôtre Paul, lui, voit dans la croix du
Calvaire le sacrifice qui efface tous les péchés de ceux qui s'unissent
à Jésus par la foi. Nous estimons, en effet — et il nous paraît
superflu de justifier cette assertion — que, sur ce point, le
Maître en savait plus que son disciple et que la pensée de Jésus

doit primer celle de Paul. Ici, en effet, nous ne pouvons pas



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 4°3

envisager la pensée de Paul comme le développement normal de

principes posés par Jésus, mais non encore déployés et appliqués

par lui, comme ce fut le cas, par exemple, pour le rôle
de la loi. La doctrine paulinienne de l'expiation a été, au
contraire, un emprunt fait à la théologie juive de ce temps-là,
laquelle attribuait une valeur expiatoire aux souffrances imméritées

des justes. Aussi bien l'apôtre Paul écrivait-il aux Colossiens

: ec Je me réjouis maintenant dans les souffrances que
j'endure pour vous, car, ce qui manque aux souffrances de

Christ, je le complète dans ma chair, pour son corps qui est

l'Eglise » (Col. ï, 23). C'est — nous le répétons — par
l'attribution d'une valeur expiatoire aux souffrances et à la mort du
Christ, que la proclamation d'un messie supplicié a cessé d'être

pour Paul un objet de scandale, comme c'était le cas pour les

autres Juifs (I Cor. i, 23). Cette conception de la croix, jointe à

l'expérience du pardon qu'ils avaient trouvé dans la foi au
Christ crucifié, explique pourquoi non seulement l'apôtre Paul,
mais aussi les auteurs de l'épître aux Hébreux, de la première
épître de Pierre et de l'Apocalypse se sont faits les échos de

cette manière d'envisager les souffrances du Saint et du Juste.
Plus tard, des pères et des docteurs de l'Eglise, comme Jean

de Damas, ont vu dans cette mort imméritée de Jésus-Christ
une rançon payée au diable pour racheter les pécheurs tombés

sous sa griffe. Anselme de Cantorbéry, au xie siècle, l'a comprise
comme une satisfaction donnant à Dieu, (comme le Wehrgeld du
vieux droit germanique), à la fois une réparation pour le tort
matériel causé et un dédommagement pour l'honneur de Dieu
lésé par les offenses de ses créatures. De nos jours, où la notion
de solidarité est à la mode, c'est à cette notion qu'ont recours
les partisans de la doctrine de l'expiation pour justifier celle-ci.
Tout cela montre la peine que les hommes ont à accepter ce que,
l'expérience religieuse du Saint et du Juste avait découvert :

l'infinie grandeur de l'amour de Dieu, de ce Père céleste dont
les bras, avant comme après la mort de Christ, sont toujours
prêts à recevoir le pécheur qui vient à Lui avec un sincère aveu
de ses fautes et un sérieux désir de changer de conduite.

Il est un argument souvent avancé en faveur de la doctrine
de l'expiation dont nous n'avons jamais pu saisir la valeur : si

Jésus, nous dit-on, n'avait pas expié nos péchés, quelle garantie



4o4 LOUIS EMERY

aurions-nous du pardon de nos péchés — Mais, répondrons-nous,
de deux choses l'une : ou bien, nous confiant dans le témoignage
de Jésus-Christ, corroboré par l'expérience religieuse de milliers
de chrétiens, nous avons foi dans l'amour paternel de Dieu, et,
dans ce cas-là, ce n'est pas la croix du Calvaire qui nous garantira

notre pardon, puisque celui-ci dépend avant tout de l'amour
de Dieu ; ou bien, nous ne croyons pas à un Dieu d'amour et
de pardon, et, dans ce cas-là, ce n'est pas l'attribution d'un
caractère expiatoire à la passion de Jésus-Christ qui nous y fera
croire, comme le montre bien l'état du monde actuel. Une fois
d'aiileurs que nous saluons en Jésus l'envoyé du Père céleste, le

révélateur du Dieu d'amour, il n'y a plus de raison pour douter
du pardon qu'il annonce au pécheur repentant.

Guère plus justifiée est l'objection que, si le pardon de nos
péchés a pour condition notre repentance, nous ne serons jamais
certains de notre pardon, parce que nous ne sommes jamais
certains de la suffisance de notre repentir. On peut, en effet, répliquer

avec autant de raison que, si la rémission de nos péchés a

pour condition notre foi dans la valeur expiatoire de la mort de

Jésus-Christ, nous ne serons jamais assurés de notre pardon,
parce que nous ne sommes jamais certains de la suffisance de

notre foi. L'objection que nous repoussons repose d'ailleurs sur
une méconnaissance du rapport existant entre notre repentir et
le pardon divin. La volonté de Dieu de pardonner au pécheur
est antérieure logiquement et chronologiquement au repentir du
pécheur. Elle a sa source dans la bonté sainte et sanctifiante de

Dieu, lequel ne désire et n'attend qu'une chose : que le pécheur
vienne à Lui, son Père céleste, repentant et désireux de mieux
faire, parce que c'est par le retour du pécheur à Dieu et dans
la communion avec Lui que le pécheur trouvera l'esprit qui
relève et qui sanctifie. La repentance et la conversion du pécheur
ne sont donc que le moyen de l'appropriation personnelle et
subjective du pardon dont la cause et le fondement objectifs sont
dans la volonté paternelle de Dieu. C'est ce que marque
admirablement la parabole de l'enfant prodigue. Nous y voyons
le père toujours prêt à accueillir son fils dans la maison paternelle

parce qu'il n'a pas cessé de l'attendre et de l'aimer. Mais
encore faut-il que le fils revienne à la maison pour bénéficier
du pardon et de l'amour paternels.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION ^o5

Il nous reste, en terminant, à examiner un dernier argument
avancé par les expiationnistes. Si, disent-ils, vous éliminez le

caractère expiatoire des souffrances et de la mort de Jésus-

Christ, quelle valeur et quelle importance reste-t-il à la passion
de notre Seigneur pour son œuvre salutaire A cette question
notre réponse sera brève, vu que nous en avons déjà donné

tous les éléments dans notre étude des paroles de Jésus sur sa

mort.
Tout d'abord, nous insistons une fois de plus sur ce fait qu'au

point de vue purement historique, la mise à mort de Jésus par
les chefs religieux de son peuple s'explique naturellement et
suffisamment par l'opposition et la haine croissantes que la
personne et l'enseignement de Jésus soulevèrent chez les docteurs
de la loi et les prêtres. Pour échapper au sort tragique qui le

menaçait, Jésus n'avait qu'un moyen : se taire, abandonnner sa

tâche et désobéir à Dieu. C'est dire que pour lui il ne pouvait
en être question.

Mais Jésus n'a pas compris et accepté seulement la nécessité

historique de sa mort. 11 en a aussi entrevu la nécessité pour le

succès de son œuvre salutaire. D'abord, par Jean xn, 24-20,

nous voyons que Jésus s'est rendu compte, par ses observations
et sa propre expérience, de cette grande loi du monde physique
et moral ce que la vie sort de la mort, que toute vie supérieure
a pour condition nécessaire la mort d'une vie inférieure ou à

une vie inférieure ». Quant à vouloir expliquer le pourquoi de

cette loi mystérieuse, dont nous constatons tant d'exemples dans
la nature comme dans l'histoire de l'humanité, c'est le secret de

Dieu. Disons seulement cpie nous n'entrevoyons pas comment,
sans cette loi, et par conséquent sans la pratique du renoncement

à soi-même, l'homme arriverait à cette pleine maîtrise de

soi, par laquelle l'enfant de Dieu doit ressembler à son créateur.

Remarquons ensuite combien il aurait manqué à l'ascendant
moral et à l'autorité religieuse de Jésus-Christ s'il n'avait pas
donné aux hommes l'exemple d'une obéissance à Dieu allant
jusqu'à la mort de la croix, et d'un amour pour l'humanité
n'ayant pas reculé devant le sacrifice de sa vie. Par là il a pu
conquérir les consciences et les cœurs dans une mesure que n'a
atteint aucun autre fondateur de religion, parce qu'aucun autre



4o6 LOUIS EMERY

n'est allé jusqu'à sceller de sa mort le témoignage de sa vie et
de sa parole. Mais gardons-nous bien de séparer la passion de
Jésus de sa vie antérieure. Celle-là n'a pas une signification et
une valeur différentes de celle-ci. Agissant ou souffrant, vivant
ou mourant, Jésus ne faisait qu'accomplir l'œuvre salutaire que
lui avait confiée son Père céleste, renonçant à lui-même par amour
pour ces êtres humains qu'il voulait arracher à l'empire du
péché pour en faire des enfants de Dieu et des héritiers de la
vie éternelle. Qu'il parle sur les collines de la Galilée ou dans
le temple de Jérusalem, qu'il prie pour ses disciples, ou qu'il
guérisse moralement ou physiquement un de ses auditeurs, qu'il
soit angoissé en Gethsémané ou agonise sur la croix, ce sont
toujours les mêmes sentiments cpii l'inspirent et la même œuvre
qu'il poursuit. La croix est un sommet sans doute, mais un
sommet cpii ne fait que couronner une ascension qui a duré la
vie entière de Jésus depuis le jour où il sut distinguer le bien
du mal, la voix de Dieu des voix du monde.

La seule chose que, dans la carrière de Jésus, marque
spécifiquement la croix du Christ, plus que tout autre fait de
l'histoire, c'est la profondeur de l'état de péché du genre humain,
en nous montrant le Saint et le Juste, le Maître doux et humble
de cœur, haï jusqu'à la mort par ceux qui passaient, au sein du
peuple juif, pour les honnêtes gens, les gens pieux. Et c'est
précisément aussi parce qu'elle fait ainsi toucher du doigt la
gravité tragique du péché, que la vision de la croix du Calvaire
a remué tant de consciences et provoqué tant de repentirs.

Enfin, si notre but était ici de traiter dans son ensemble le

grand sujet de la rédemption, nous ferions encore remarquer
que le développement du genre humain ne peut s'effectuer que
sous l'empire de la loi de la solidarité. Nous pâtissons des fautes
d'autrui comme nous bénéficions de leurs bonnes actions. C'est

en acceptant les souffrances physiques et morales qu'entraîne
souvent, dans un monde pécheur, la fidélité au devoir, que les

justes font briller le plus la majesté de celui-ci et qu'ils font
avancer le règne du bien. C'est en vivant au milieu dés pécheurs
et en acceptant les douloureuses conséquences de cette situation

que Jésus a jeté dans l'humanité la semence d'une vie nouvelle.
Dans ce sens-là on peut dire que Jésus — et avec lui tous ceux

qui souffrent dans le même esprit, par fidélité au devoir —
expient les fautes de l'humanité, tandis que celle-ci bénéficie de



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 4°7

son œuvre, comme elle bénéficie aussi des efforts et des souffrances

de tous tes hommes de bien. Entre ceux-ci et lui, la
différence est non de genre mais de mesure. Nous ne faisons qu'indi-
quer ces différents points en laissant à nos lecteurs le soin d'y
réfléchir.

Les personnes qui ont eu la patience de nous lire jusqu'au
bout, sans parti-pris, comprendront pourquoi nous ne pouvons
tenir pour évangélique une doctrine qui va à l'encontre de

l'enseignement du Christ et heurte de front la conscience et la
raison de tant de chrétiens. Il n'y en aura pas moins, dans notre
pays et ailleurs, de braves chrétiens pour soutenir que la
doctrine de l'expiation constitue ce le vieil Evangile de la rédemption

» comme si l'Evangile de Paul avait précédé celui de Jésus-
Christ. Nous n'aurions cure de combattre leurs idées, puisqu'ils
y trouvent leur édification, si plusieurs de ces gens-là, M. Ruben
Saillens en tête, ne revendiquaient pas pour leur théologie le

monopole de la vérité chrétienne et ne jetaient pas la suspicion
sur les convictions de ceux qui ne peuvent imputer au Père
céleste les sentiments sanguinaires d'un dieu Moloch. Pour notre
part, nous protestons contre ce procédé aussi peu charitable que
dénotant une grande ignorance du développement de la pensée
chrétienne à travers les âges. Que ces évangélistes-là en restent
à la théologie du Réveil, c'est leur droit, et nous ne songeons
pas à le leur contester, mais qu'ils ne s'arrogent pas celui
d'identifier teur théologie avec l'Evangile, comme si Dieu leur
avait confié le privilège d'en être seuls les fidèles interprètes.
Qu'ils prêchent et exposent leur foi en se servant des formules
de nos grands-pères et arrière-grands-pères, nous n'avons rien
à y redire, puisque ce sont celles qui cadrent le mieux avec leur
mentalité. Mais qu'ils laissent aux protestants que ces formules
offusquent, le droit de traduire en des formes nouvelles, mieux
adaptées à l'esprit de notre temps, le trésor de grâce qu'est
l'Evangile de notre Seigneur et Sauveur Jésus-Christ. Ce n'est
ni la théologie ni l'absence de théologie qui sauve, c'est la foi
agissante par la charité. Que les prédicateurs de l'Evangile, à

quelque Eglise ou école théologique qu'ils se rattachent, s'en
souviennent et s'en inspirent. La cause du règne de Dieu aura
tout à y gagner.

Louis Emery


	La doctrine de l'expiation : et l'évangile de Jésus-Christ. Partie 2

