
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 11

Artikel: Le messianisme juif

Autor: Piepenbring, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MESSIANISME JUIF

Littérature : Gfrörer, Das Jahrhundert des Heils, chap, ix et x.
Nicolas, Des doctrines religieuses des Juifs (ae éd.), p. 288-334- Colani,
Jésus et les croyances messianiques de son temps (2e éd.), p. 16-68

Haag, Théologie biblique, § 112 et n3. Keim, Jesu von Nazara, i, p
239-250. Kuenen, De godsdienst van Israël, 11, p. 324-334, 4^5-499

Vernes, Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqu'à
l'empereur Hadrien. Stapfer, Les idées religieuses en Palestine à

l'époque de Jésus-Christ (2e éd.), chap, vu et vin. Schürer, Geschichte
des jüdischen Volkes (3e éd.), § 29. Weher, System der altsynagoga-
len palästinischen Theologie, § 76-90. Reuss, Die Geschichte der h.

Schriften Alten Testaments, § 555 et 556. A. Réville, Jésus de Nazareth,

1, p. 175-201. Riehm, Alttestamentliche Theologie, § 99-104.

Baldensperger, Das Selbstbewusstsein Jesu (3e éd.), 1. Volz, Die jüdische
Eschatologie, von Daniel bis Akiba. Bousset, Die Religion des Judentums

im neiitesiamentlichen Zeitalter (2e éd.), chap, xi-xiv. Marti,
Geschichte der israelitischen Religion (5e éd.). § 57, 67-69, 72. Staerk,
Neutestamentliche Zeitgeschichte, 11, p. 84-107. H. Holtzmann, Lehrbuch

der neiitestamentlichen Theologie (2e éd.), 1, p. 85-no. Lagrange,
Le messianisme chez les Juifs. Bertholet, Die jüdische Religion von
der Zeit Esras bis zum Zeitalter Christi, § 11, 12, 21-23, 24 B, 36.

Déjà les anciens prophètes d'Israël se sont beaucoup préoccupés

de l'avenir de leur peuple. Leurs espérances messianiques
ont été maintenues par les générations postérieures, plus ou
moins modifiées, ii est vrai, par les besoins particuliers de

chacune. Elles se ravivèrent surtout à la suite des persécutions
d'Antiochus Epiphane. A coté de la Loi, elles formèrent jusqu'à
l'avènement du christianisme, l'un des points cardinaux du judaïsme.



le messianisme juif 367

Elles ont puissamment contribué à la révolte des Juifs contre les
Romains, cette lutte si inégale, qui entraîna la ruine politique
des premiers. Elles ont cependant beaucoup varié, non seulement

à travers le temps, mais aussi d'un milieu à l'autre.
Comme les Juifs ont toujours accordé l'importance majeure à

la pratique de la Loi, ils toléraient une assez grande liberté à

ce sujet, comme touchant les idées doctrinales en général.
Dans ces espérances, deux courants principaux doivent être

distingués : l'un nationaliste et populaire, annonçant l'anéantissement

des peuples païens et la restauration d'Israël dans la
Palestine, sous le sceptre d'un glorieux descendant de David ;

l'autre d'une tendance universaliste, embrassant le monde
entier, se livrant à des spéculations cosmologiques, ayant un
caractère transcendant prononcé. Le premier de ces courants
remonte jusqu'aux anciens prophètes ; l'autre est de date plus
récente. Après avoir existé quelque temps côte à côte, ils se

sont mêlés de différentes manières. Il y a lieu de considérer
d'abord séparément cette double phase de l'eschatologie et du
messianisme juifs et ensuite leurs diverses combinaisons.

I. LE REGNE DE DIEU TRADITIONNEL

L'ancienne attente d'Israël s'exprime d'abord dans la notion
de la malkout de Yahvé, qui se rend le mieux par règne de

Dieu et non par royaume de Dieu. En parlant de la malkout,
les Juifs songeaient avant tout au premier et non au second. En
un sens, Dieu règne toujours. Mais ce règne était depuis longtemps
éclipsé par la domination étrangère sur Israël, le règne de

Yahvé étant, dans l'opinion antique, inséparable du règne et de

la domination de son peuple. Par celle-ci il devait donc être
pleinement et définitivement établi et manifesté aux yeux du
monde entier. La malkout de Dieu désigne principalement ce

règne définitif; elle a, par conséquent, un sens eschatologique
prononcé. Ce règne était appelé règne de Dieu, non seulement

parce qu'il ferait éclater et triompher la souveraineté absolue
de Dieu, mais aussi parce que Dieu lui-même le fonderait par
sa grande puissance. Il n'était en effet pas conçu comme un
simple développement de l'état actuel des choses, mais, sous



368 C. PIEPENRRING

beaucoup de rapports, comme une ère toute nouvelle. S'il devait
être aussi le règne d'Israël, on n'eut guère l'idée que celui-ci
dût y contribuer directement ; on pensait que ce serait l'œuvre
de Dieu et non celle des hommes. Le peuple n'avait c[u"à être
vraiment fidèle pour hâter l'avènement merveilleux du règne de

Dieu.
Les Juifs ayant toujours cru que, sous ce régime, ils

jouiraient de la domination du monde entier, s'attendaient donc
à l'anéantissement des puissances qui détenaient cette domination

et entravaient la leur. Voilà pourquoi, aux différentes
périodes de leur histoire, ils espéraient aussi toujours la fin
prochaine du peuple ou des peuples qui occupaient le premier plan
sur la scène du monde et empêchaient Israël d'arriver au rang
qui devait lui revenir en sa qualité de peuple élu et privilégié
par droit divin. C'était là une partie intégrante des espérances
messianiques juives.

Le Messie n'y joue toutefois pas le rôle principal, comme on
l'a souvent cru. Dans beaucoup de prophéties eschatologiques,
il ne brille que par son absence ou son rôle est bien effacé. Il
avait sa place naturelle dans l'ancienne prophétie, annonçant la
restauration d'Israël sous le sceptre d'un roi davidique. Mais
cette attente s'affaiblit déjà à cause de l'indignité d'un grand
nombre de rois de la maison de David. Après l'exil, où cette
maison disparut de l'histoire, l'eschatologie juive s'élargit peu
à peu jusqu'à embrasser le monde entier. Ces circonstances ne
furent pas favorables au messianisme traditionnel. Sous le
règne des Asmonéens, issus dune famille sacerdotale, on eut
même l'idée qu'un prince de cette nouvelle dynastie occuperait
le trône messianique. La tribu de Lévi tendit alors à éclipser
celle de Juda. Mais ces vues nouvelles ne s'enracinèrent pas
dans la masse du peuple. L'ancienne attente avait en effet son

point d'appui dans l'Ecriture, qu'on lisait publiquement et en

particulier. Puis le règne des Asmonéens dura peu et se

termina si lamentablement que cette concurrence faite au glorieux
règne et à l'illustre maison de David, tant idéalisés, n'était que
fort passagère. Nous en trouvons l'une des meilleures preuves
dans les Psaumes de Salomon (ch. xvn et xvm), qui opposent
le Messie davidique au règne des Asmonéens.

Ici, nous apprenons en outre assez bien comment on se repré-



LE MESSIANISME JUIF 369

sentait ce Messie et son règne, dans certains milieux juifs, peu
de temps avant l'ère chrétienne. D'après ces psaumes, le Messie

doit vaincre les païens et les chasser de la Palestine. Il doit
purifier le pays par l'éloignemerit des impies, régner sur un
peuple saint et ne pas y tolérer l'injustice. De sa résidence, fixée
à Jérusalem, il dominera tous les peuples. Il recevra leur
tribut. Il s'appuiera sur Dieu et non sur de puissantes armées.

Il frappera en outre la ferre par la parole de sa bouche. Il sera

rempli de l'Esprit de Dieu et sans péché. Il sera fort dans la
crainte de Dieu. Il tiendra les peuples païens sous son joug et

glorifiera ainsi Dieu, dans le monde entier. Il jugera les tribus
d'Israël. Aucun étranger ne devra habiter parmi celles-ci. Dieu
lui-même sera au fond leur roi, ainsi que celui du Messie.

Comme les Psaumes de Salomon furent composés par le parti
pharisien, dont les idées dominaient de plus en plus le peuple
juif, nous avons là le portrait du Messie tel qu'il fut conçu par
la plupart des Juifs palestiniens, vers le commencement de l'ère
chrétienne. Ces traits reviennent du reste le plus souvent dans
d'autres écrits juifs. On y conçoit généralement le Messie

comme un roi qui règne en Palestine. Sa domination sur les

autres peuples aura simplement pour but de procurer la sécurité

et la gloire au peuple élu. Il sera uniquement le roi de son
peuple. Dans quelques rares écrits hellénistes seulement, on fait
du Messie le Prince de la paix pour toute la terre. Quelquefois
aussi Dieu est censé vaincre les ennemis, en sorte que le Messie
n'a qu'à régner. En somme, l'image populaire du Messie
conserve l'ancien caractère national et politique. On attribue au
Messie le talent de régner, la gloire militaire et le pouvoir
royal, ainsi cpie toutes les vertus morales. Il sera juste, puissant

et revêtu de l'Esprit de Dieu. Mais on ne voit guère en
lui un être transcendant, ni un nouveau révélateur ou un
rédempteur. A côté de son titre de Messie ou d'Oint, il porte
celui de Fils de David, rarement celui de Fils de Dieu ; et ce

dernier titre est simplement synonyme de Messie ou de Christ,
il n'élève point le Messie au-dessus de l'espèce humaine.

Il ressort de ce qui précède qu'à ce point de vue le règne de

Dieu et le royaume messianieiue avaient un caractère national
et particulariste évident. Rarement l'horizon s'étend au-delà de

ces limites étroites. Dans les milieux populaires de la Pales-

24



37O C. PIEPENBRING

tine, d'où Jésus et les premiers chrétiens ou judéo-chrétiens
sont sortis, on se contentait généralement de la perspective
d'un état de justice et de prospérité dans ce pays. On ne
s'occupait guère des autres peuples que pour faire ressortir leur
impuissance à compromettre davantage le bonheur du peuple
élu. On parle fort peu de la conversion finale des peuples
païens. Le plus souvent on les considère comme de simples
vassaux, tributaires du peuple juif, obligés d'apporter leurs
offrandes à Jérusalem et de rendre ainsi hommage au Dieu
d'Israël. D'un autre côté, on accorde une grande importance à

la pureté du pays, débarrassé de tout élément souillé, païen,
étranger. Les païens pourront bien venir à Jérusalem y porter
leurs dons et y offrir leurs hommages, mais ils n'auront pas le
droit de s'établir dans le pays. Par contre, les Israélites
disséminés dans le vaste monde devront revenir en Palestine. C'était
là un trait essentiel des espérances juives. Le relèvement splendide

de Jérusalem et du temple figurait aussi dans ce tableau.
Le règne messianique devra en général inaugurer, sous tous

les rapports, un état de choses merveilleux et idéal : la terre
sera d'une fertilité extraordinaire ; toute maladie disparaîtra ;

il n'y aura plus de souffrance ; la joie régnera partout ; on vivra
un millier d'années et engendrera de nombreux enfants ; les

femmes n'auront plus aucune douleur d'enfantement ; les richesses

seront abondantes ; les animaux sauvages seront apprivoisés

; la manne tombera de nouveau du ciel, comme au désert.
On voit combien toutes ces espérances étaient purement terrestres.

La note religieuse et morale n'en était pas absente, mais assez

rare. On dit que Dieu habitera parmi son peuple, comme un
père parmi ses enfants. Mais plus souvent on parle de la venue
de Dieu pour exercer le jugement. On supposait d'habitude que
le nouvel Israël serait saint et juste ; il est cependant caractéristique

qu'on le dise relativement peu et qu'on accentue beaucoup

plus la gloire, la prospérité et le bonheur extérieurs du
nouveau peuple de Dieu. Au reste, la sainteté de celui-ci devait
être principalement atteinte, non par la régénération morale,
mais par la destruction des méchants. On ne ressentait pas la
moindre compassion pour ces derniers, mais plutôt de la joie
de voir que la vengeance divine pourra enfin s'exercer et obte-



LE MESSIANISME JUIF 3^1

nir satisfaction. La gloire de Dieu dominait tellement les esprits
que les faibles mortels ne comptaient guère devant lui et
pouvaient lui être sacrifiés sans pitié ni merci.

II. LES ESPERANCES APOCALYPTIQUES

Si les espérances dont nous venons de parler répondent le
mieux à celles des anciens prophètes et de la masse du peuple
juif, les vues apocalyptiques sont un produit plus récent et moins
populaire. Ce genre apparaît déjà dans le livre de Joël, dans
Esaïe xxiv-xxvii et dans Zacharie xn-xiv; mais il n'atteint son
plein épanouissement que il ans le livre de Daniel, dans
l'Apocalypse de Jean, dans quelques autres parties du Nouveau
Testament et clans un certain nombre d'apocalypses non canoniques.
Ici figurent de nouvelles conceptions, plus transcendantes, [dus
universalistes et plus individualistes que celles de l'eschatologie
traditionnelle. A l'intérêt national vient se joindre un intérêt
cosmique ou mondial. Aux espérances purement terrestres se

substituent des espérances célestes. Les aspirations religieuses
et morales occupent une place plus large, en même temps
qu'elles deviennent plus vives et plus intenses. La grande
préoccupation n'est plus seulement l'avenir du peuple d'Israël
collectif, mais aussi celui des fidèles individuellement. Les nouvelles
idées se mêlent souvent aux anciennes d'une manière confuse et

disparate. Les deux courants ont exercé une grande influence
sur Jésus et les apôtres, ce qui prouve que chacun avait pénétré
dans les masses, bien cpi'à des degrés divers.

Tandis que les anciennes espérances nationales trouvent leur
centre dans la notion de la malkout ou du règne de Dieu, les

prédictions apocalyptiques ont pour pivot la notion du ce monde
à venir », opposé au monde présent, la distinction entre deux
éons tout différents. L'ancienne prophétie opposait sans doute
aussi l'état actuel des choses à celui qui devait venir. Mais il
n'y avait pas entre les deux une véritable solution de continuité;
il y avait une simple évolution, une transformation de ce monde

imparfait eu un monde parfait. Les apocalypses, au contraire,
annoncent que ce monde sera remplacé par un monde tout
nouveau. Elles cherchent en outre à expliquer la raison de ce chan-



372 C. PIEPENBRING

gement, en se livrant à des spéculations à perte de vue sur
l'histoire passée et future, sur le cours du monde entier. Elles
veulent ainsi concilier toutes les misères existantes avec la foi à

la Providence. Ces spéculations donnent donc aux espérances
messianiques une plus grande valeur religieuse et les élèvent à

un niveau supérieur.
Comment l'ancienne eschatologie, restreinte à Israël et à la

Palestine, est-elle devenue l'eschatologie de l'humanité et du
monde entier? Plusieurs causes y ont contribué. La notion du
inonde n'apparaît encore guère dans l'Ancien Testament, dont
l'horizon géographique et autre est fort borné. Le particularisme
national y domine trop les esprits. Plus tard, au contraire, on
eut quelque sens de l'univers et de l'histoire du monde. L'apocalyptique

voit dans l'histoire du passé un seul tout, et elle
s'intéresse vivement aux phénomènes du ciel et de la terre. Puis la
notion juive de Dieu diffère beaucoup de celle de l'ancien Israël,
simplement monolâtre et non monothéiste. Autrefois on pensait
que Yahvé s'occupait exclusivement de son peuple particulier,
les autres peuples n'entrant en ligne de compte que dans l'intérêt

de celui-ci, tandis que le judaïsme professait le monothéisme
absolu. Comment admettre encore que le seul vrai Dieu, créateur
du ciel et de la terre, dominateur du monde entier, restreignît
son action à Israël et à la Palestine Enfin, par la dispersion
de beaucoup de Juifs dans tout le monde civilisé et par la mission

qu'ils entreprirent, fut ouverte ia porte d'enceinte du

judaïsme, d'abord entièrement fermée pour l'étranger. Au lieu
de rester séparés du reste du monde par une barrière nationale
infranchissable, les Juifs finirent par former une Eglise qui
admettait elans son sein un grand nombre de prosélytes.
Quiconque adhérait à la Loi était le bienvenu, abstraction faite de

sa nationalité. La piété devenait très personnelle et n'était plus
avant tout une question de race ou un simple héritage des

pères. Cet individualisme engendra l'universalisme et fut corroboré

par lui. C'était un immense progrès sur l'étroitesse du
passé.

Comment en outre le judaïsme est-il arrivé à l'idée de la
substitution d'un monde nouveau à l'ancien? Il eut, sous bien
des rapports, un idéal plus élevé que l'Israël des temps jadis,
en sorte que ce monde lui paraissait d'autant plus imparfait.



LE MESSIANISME JUIF 373

Puis l'œuvre de la création semblait altérée sous l'influence des

démons et de la méchanceté humaine. La terre, en particulier,
était souillée par une foule de méfaits; le péché y était comme
enraciné; et elle avait été le théâtre de tant de maux. Sa disparition

n'était-elle pas indispensable pour assurer vraiment le

triomphe de la vertu et le bonheur des justes? Une création
nouvelle n'était-elle pas de rigueur dans ces conditions De plus,
la. tendance dualiste et le pessimisme avaient pris le dessus

parmi les Juifs; et d'autre part, ils n'étaient pas capables de

concevoir le royaume de Dieu d'une manière purement
spirituelle ou intérieure. Pour toutes ces raisons, ils aspiraient au
remplacement de ce monde par un monde nouveau et meilleur.
L'homme actuel étant périssable, on trouvait aussi tout naturel
qu'il en fut de même de la terre qu'il habite et cpii passait pour
le centre du inonde.

Au livre de Daniel revient le mérite d'avoir ouvert cette
nouvelle perspective. La première période du monde y est symbolisée

par le règne de plusieurs monstres sortis du fond de la

mer, règne qui sera remplacé par celui des saints du Très-Haut
venant du ciel. Les deux périodes sont absolument opposées
l'une à l'autre; aucun lien n'existe entre elles. La méchanceté

va même en augmentant, dans la première, jusqu'à ce qu'elle
atteigne son point culminant et aboutisse au jugement, qui y
met fin. pour que ie nouvel ordre de choses puisse remplacer
l'ancien. D'autres apocalypses ajouteront toutes sortes de détails
à ce premier jet ; mais les grandes lignes de celui-ci seront
maintenues dans toutes. On y fixera la période du premier éon
à une durée plus ou moins longue. Le second éon est
invariablement considéré comme éternel. Tout l'enseignement du Nouveau

Testament est dominé par la distinction de ces deux
mondes.

Ces vues apocalyptiques, quelque singulières qu'elles paraissent

au premier abord, à cause de la forme bizarre qu'elles ont
revêtue, n'ont pas été sans exercer, à bien des égards, une
heureuse influence sur la piété juive ordinaire, beaucoup trop terre
à terre. Elles lui ont donné de l'élan et ont élargi son horizon.
Elles ont beaucoup contribué à répandre l'idée d'un monde
invisible et éternel, indépendant du temps et des circonstances
extérieuies. Voilà ce qui a préparé la distinction chrétienne si



374 C. PIEPENBRING

importante entre le monde présent et le monde à venir, entre
cette vie et la vie future. Le grand problème des maux de

l'existence humaine, qui a tant préoccupé et tourmenté les

penseurs hébreux, à partir de l'exil, fut ainsi résolu par la
conviction que ces maux n'existent que dans le premier éon et
passagèrement, tandis qu'ils disparaîtront finafement et pour
toujours.

III. DETAILS APOCALYPTIQUES

L'apocalyptique ne se contenta point de ces traits essentiels
de la nouvelle espérance, mais en ajouta d'autres, dont les
principaux méritent d'être relevés. Elle se mit à déterminer exactement

quand l'ère messianique commencerait et à décrire celle-ci

jusque dans les moindres détails, bien que, fréquemment, à

mots couverts et dans un langage symbolique ou mystérieux.
Daniel déjà a calculé le moment précis de l'ère nouvelle, en

transformant les 70 ans de Jérémie en autant de semaines d'années

(ch. ix). D'autres ont fait des calculs différents, aboutissant
à 5 000, 6 000, 7 000, 10 000 ans pour la durée totale du monde

présent. Ces calculs reposent sur l'idée que, dans le plan de

Dieu, tout a son temps fixé à l'avance et que ce plan a été

révélé à certains hommes privilégiés, Daniel, Moïse, Henoch et
d'autres. Ils doivent donner aux prédictions apocalyptiques une
certitude d'autant plus grande.

On divisait aussi tout ce long espace de temps en plusieurs
périodes. Chez Daniel déjà, nous en trouvons quatre, marquées

par les quatre bêtes connues. D'autres divisions ont été
successivement proposées. On a également émis l'idée que Dieu seul
connaît la durée du monde'actuel ou qu'il peut l'abréger, ou bien
qu'elle dépend de la repentance du peuple juif. De tout temps,
on pensait que l'ère messianique était plus ou moins rapprochée.
Souvent même, on la croyait imminente.

Avant l'arrivée des temps nouveaux, il faut que le passé soit
ébranlé jusque dans les fondements. Un éon ne peut pas faire
place à un autre sans produire des angoisses mortelles et
des douleurs d'enfantement. Immédiatement avant la fin il y
aura donc encore une crise formidable, comme il n'y en a jamais



LE MESSIANISME JUIF 3}&

eu. Ce sont les douleurs messianiques. Ces douleurs sont tantôt
une oppression particulière du peuple juif, tantôt des phénomènes

étranges embrassant le monde entier. On s'en occupait
d'autant plus que c'étaient en même temps des signes précurseurs

de la fin, attendue avec impatience par les fidèles.
Pour le peuple juif, ce temps de détresse consistera principalement

dans un dernier assaut de la puissance païenne dirigé
contre lui et son Dieu, pour les anéantir si possible. Sous ce

rapport, le passage d'Ezéchiel. ch. xxxvin et xxxix, a servi de

type. Cet assaut se brisera toutefois contre Jérusalem. Les Juifs
éprouvaient une grande satisfaction à penser que tous leurs
ennemis périraient finalement ainsi. On décrivait cette scène

avec une prédilection marquée et sous les couleurs les plus
diverses. Outre cela, on parlait de calamités universelles. Tous
les habitants de la terre devaient en souffrir. Ce sont la maladie,

la misère, la famine, des incendies, un trouble des esprits,
une épouvante générale. Les démons exerceront leur pouvoir
sans frein, des voix se feront entendre, de fausses prophéties et
des songes trompeurs égareront les hommes, il régnera un
désordre complet et universel, tous les malheurs imaginables
atteindront les habitants de la terre.

Comme les maux, le péché arrivera de même à son comble.

L'injustice dépassera toutes les bornes, comme avant le déluge.
Tous les vices seront déchaînés à la fois et augmenteront à

chaque instant. La vérité et la foi disparaîtront, le mensonge
triomphera, la raison et la sagesse se cacheront. Il faut que la
mesure du péché soit pleine, et en Israël et dans le monde entier.
Parmi les fidèles les apostasies se multiplieront, la Loi sera
méconnue, les synagogues se transformeront en maisons publiques,

la crainte de Dieu sera méprisée, la sagesse des docteurs
ne produira ejue du dégoût.

Un indice particulier des derniers temps sera aussi une
perturbation totale dans le cours des astres, dans la nature en

général et dans la vie humaine. La création entière sera ébranlée.

Il y aura un nouveau chaos universel. Le soleil, la lune et
les autres astres, ainsi que les années et les saisons, suivront un
cours irrégulier. De sinistres signes paraîtront au ciel. Celui-ci
n'enverra pas de pluie ; la terre restera stérile. Il se produira
prodige sur prodige, les frayeurs seront incessantes, il se pas-



376 C. PIEPENBRING

sera des choses inouïes : du sang suintera des arbres et des

rochers, des pierres crieront, il y aura des avortemeuts
extraordinaires, des enfants ressembleront à des vieillards. Dans la
vie humaine, l'honneur se transformera en honte, la force en

faiblesse, la beauté en laideur. Les malfaiteurs domineront, les
insensés auront le verbe haut et les sages se tairont, les amis se

combattront, les plus proches parents s'entr'égorgeront, tous les
habitants de la terre se feront la guerre, toutes les furies seront
déchaînées.

Le dualisme perse, qui pénétrait le judaïsme, contribua à ces

descriptions fantastiques et pessimistes. Sous cette influence, on
était arrivé à la conviction que le monde actuel était mauvais
et dominé par des puissances infernales. De là l'idée que la fin
du monde était inséparable d'un jugement où Dieu châtierait et
anéantirait ces puissances. Ce châtiment est quelquefois présenté
comme une victoire que Dieu remporte sur des monstres, à

l'instar de ce qu'on voit dans le livre de Daniel. Un dragon
redoutable joue surtout un grand rôle dans les apocalypses,
comme adversaire de Dieu et de son règne. Quelquefois aussi.

il est question d'anges déchus ou d'astres tombés, qu'il s'agit
de vaincre ou de châtier, comme une espèce de démons qui
exercent leur funeste pouvoir sur la terre. On s'imagine que
tous les démons sont soumis à un seul chef, que Dieu devra
vaincre à la fin des jours. Il est appelé Satan, Diable, Béliar
ou Bélial, et paraît être à la tête d'un vaste empire démoniaque.

Tandis que ce dualisme occupe une large place dans le

Nouveau Testament, le rabbinisme l'abandonna de nouveau
dans la suite. Mais, pendant assez longtemps, Juifs et chrétiens
en étaient également dominés et considéraient surtout l'empire
romain comme l'œuvre du Diable.

En partant de là, on s'explique sans peine une figure qui
n'appartient qu'au judaïsme postérieur et qui a joué un grand
rôle dans l'eschatologie chrétienne, celle de l'Antéchrist. Celui-ci
n'est autre que le Diable incarné dans un homme qui lui sert
d'instrument, pour faire une dernière opposition à Dieu et au
Messie, et qui est conçu soit comme un souverain tyrannique,
soit comme un faux propilèi e. Dans le livre de Daniel. Antiochus
Epiphane apparaît déjà comme une espèce d'Antéchrist, bien
qu'il ne porte pas ce titre. Ce roi persécuteur y est présenté



LE MESSIANISME JUIF 377

comme un tyran des derniers temps, revêtu de forces surnaturelles

et opposé au règne de Dieu. Plus tard, l'empereur Néron
fut réellement identifié avec l'Antéchrist. Quand on faisait de

celui-ci un prophète, on supposait qu'il établirait sa domination

par de faux signes et miracles.
Dans l'ancienne eschatologie, le jugement de Dieu ou le jour

de Yahvé était d'abord dirigé contre les ennemis d'Israël ; plus
tard, il fut aussi une menace contre les Israélites infidèles.

Quand l'apocalyptique eut partagé le cours du monde en deux
éons différents, le jugement devait s'exercer contre toutes les

puissances terrestres et célestes, opposées à Dieu, y compris
Satan et l'Antéchrist. Par suite de ce grand changement
eschatologique, le jugement dut aussi prendre un autre caractère.
Autrefois, Yahvé, Dieu des armées, regardé comme un vaillant
guerrier, était censé frapper ses ennemis et ceux de son peuple

par l'épée ou par le feu du ciel. Dans l'apocalyptique, Dieu
devient un véritable juge, assis sur un trône, entouré de myriades

d'anges, ayant dans sa main une balance, pour juger de la
valeur des actions humaines et autres. Et devant lui, il y a des

livres ouverts dans lesquels sont inscrites ces actions ou
consignés les noms de ceux qui sont destinés soit à la vie soit à la
mort. Le point de départ de cette nouvelle conception se trouve
aussi déjà dans le livre de Daniel (vin. 9-12).

Une autre innovation doit encore être mentionnée ici. Dans
l'ancien Israël, il n'est jamais question ni de la résurrection des

morts ni de l'immortalité de l'àme. On ne croyait pas précisément

que tout fût fini avec la mort, mais cjue les trépassés
menaient une vie d'ombre, morne et triste, clans le séjour des

morts, où bons et méchants étaient réunis indistinctement.
Quant à la rémunération des actions humaines, on était
persuadé qu'elle avait lieu sur la terre. Dans le livre de Daniel, l'idée
de la résurrection des morts apparaît nettement pour la
première fois, dans la littérature juive parvenue jusqu'à nous ; elle
est appliquée aux seuls Israelites, fidèles ou infidèles, et non à

tous les hommes (xn, 2 et 3). Elle semble née d'un besoin
d'équité à l'égard des justes décédés, surtout des martyrs morts

pour leur foi à l'occasion des persécutions d'Antiochus
Epiphane. On ne pouvait pas admettre qu'ils fussent exclus du
salut messianique, qu'on croyait imminent, ni que les apostats



378 C. PIEPENBRING

échapperaient au châtiment mérité. Cette nouvelle doctrine se

répandit rapidement parmi les Juifs et alla s'élargissant, de

sorte que, finalement, on crut à la résurrection de tous les

morts et au jugement de tous. La pensée que les justes seuls

ressusciteraient conserva pourtant aussi ses partisans. D'autres,
comme les sadducéens, continuèrent à rejeter la foi à la résurrection

des morts.
Le monde nouveau se présente évidemment sous un jour tout

autre, quand il est inauguré par la résurrection des morts,
comme le pensaient la plupart des Juifs du temps de Jésus. Il
devient vraiment nouveau. Le jugement peut aussi s'appliquer
à tous les hommes, les vivants et les morts, être à la fois
individuel et universel, au lieu d'avoir un caractère purement
national et particulariste, comme autrefois. Enfin c'est l'individu
qui est pris en considération et non plus seulement la collectivité,
le peuple d'Israël, comme c'était surtout le cas dans les anciens

temps. Dès lors le jugement prend un caractère plus éthique et
exerce une influence morale d'autant plus efficace.

IV. LE MESSIE APOCALYPTIQUE

Dans les apocalypses, le Messie roi ou Fils de David n'a
plus de place. Le jugement, qui y joue un grand rôle, est le

plus souvent attribué à Dieu. Aussi la figure du Messie disparaît

dans plusieurs d'entre elles, comme elle ne brille d'ailleurs
plus que par son absence dans nombre d'anciens oracles.
Mais un nouveau personnage messianique apparaît dans celles-

là, celui qu'on appelle le Fils de l'homme. Nous rencontrons
déjà le nom dans le livre de Daniel, mais sans doute pas
encore la chose ; car il semble y désigner symboliquement les

saints du Très-Haut, les Juifs, auxquels le royaume messianique
est destiné, ou l'ange Michel, patron d'Israël (1). Bientôt cependant

ce titre est appliqué au Messie. Celui-ci est aussi appelé le

Juste, l'Elu, ie Fidèle. Si ces noms sont nouveaux il en est de

même du personnage qu'ils désignent et qui n'est plus issu de

David. Ce n'est plus même un être terrestre, mais céleste. Il

(1) Chapitre vu, i3 et suiv. Comp. Bertholet, ouv. cité, p. 221-223.



LE MESSIANISME JUIF 379

préexiste dès avant la fondation du monde. Cela est naturel, car
le point de vue transcendant de l'apocalyptique qui a fait du
Messie un être céleste, a transformé pareillement tout ce qui se

rapporte au royaume de Dieu et celui-ci lui-même. Tout le
monde nouveau y a pris un caractère céleste et préexistant et
viendra du ciel, parce que le monde présent, tléchu et soumis
à la puissance du Diable, doit disparaître.

L'idée de la préexistence du Messie a entraîné celle qu'il
peut être caché et inactif, avant d'entreprendre son ministère.
On en a conclu que Jésus aussi a d'abord été un Messie caché

pendant sa vie terrestre, ou même après cela, auprès de Dieu,

pour ne devenir le Messie effectif et manifeste qu'à son retour
du ciel. La masse du peuple pensait que le Messie se ferait
surtout connaître par des miracles. D'après les apocalypses, il
se révélera déjà par sa venue. L'idée la plus répandue était cju'il
reviendrait sur les nuées du ciel et d'une manière inattendue.
Aussi compare-t-on sa venue à l'apparition d'une étoile ou d'un
éclair. On différait d'opinion sur la question de savoir à quel
moment du grand drame eschatologique le Messie apparaîtrait
sur la scène. Sera-ce pour exercer le jugement et vaincre les

ennemis ou après que Dieu aura fait cela Sur cette question

et d'autres semblables, nous rencontrons des opinions fort
différentes. Mais tout le monde est d'accord que le Messie,

quelque glorieux qu'il soit, est entièrement subordonné à Dieu.
Ces spéculations messianiques des apocalypses juives sont

tout à fait étrangères à l'ancienne pensée israélite et ne peuvent
guère s'expliquer que par une influence étrangère. Le titre de Fils
de l'homme en lui-même présente déjà une grande difficulté. C'est

probablement une traduction trop littérale d'un araméisme qui
doit simplement être rendu par ec l'homme ». Or, si tels sont le

sens et l'origine de ce titre messianique, il est probable qu'il
a pour point de départ la notion de l'homme primitif ou du

prototype humain, qui joue un grand rôle dans les religions
antiques dont les Juifs ont subi l'influence. Une confirmation
de cette hypothèse semble être l'idée paulinienne du second

Adam, qui est Christ et qui engendre une nouvelle humanité,
en opposition au premier Adam. Le titre de Fils de l'homme

peut ainsi fort bien être un emprunt perse, comme le Logos,
identifié avec ie Christ par le quatrième Evangile, est un em-



38o C. PIEPENBRING

pruTit grec. Les deux ont exercé une grande influence sur la

christologie. Ces figures transcendantes et surhumaines répondaient

en effet bien mieux à la tendance dogmatique de la

théologie chrétienne que celle du Fils de David, avec son
caractère national et politique. Mais on voit par là que la christologie

traditionnelle, au sujet de laquelle on s'est tant divisé
dans l'Eglise et qui a toujours été considérée comme base
fondamentale de la vraie foi, est loin d'être un pur produit de la
révélation divine.

Les Juifs, assez libres au point de vue doctrinal, si nous
faisons abstraction du monothéisme, leur dogme essentiel, avaient
du reste encore d'autres idées originales relativement au règne
messianique. Ils pensaient qu'Elie, sans péché comme le Messie,

jouant le rôle d'intercesseur de son peuple auprès de Dieu,
reviendrait du ciel à la fin du monde, pour apaiser la colère
divine au moment du jugement et remplir d'autres fonctions en

vue de la réalisation de l'œuvre du salut. L'histoire biblique
représentant Elie enlevé au ciel sans passer par la mort,
après avoir fait triompher, avec éclat, le yahvisme sur l'idolâtrie

de son temps, suggérait facilement l'idée que ce grand
prophète redescendrait du ciel, comme il y était monté, et
exercerait une seconde fois son pouvoir extraordinaire pour procurer

la victoire à la cause de Dieu.
Se basant sur le Deutéronome (xvm, io et 16), l'école d'Alexandrie

faisait jouer à Moïse un rôle messianique. Philon, cpii ne

parle presque jamais du Messie, abonde surtout dans ce sens.
Car au Logos, qui occupe une si large place dans son système
philosophique, il n'assigne aucun rôle messianique ; et quand il
parle du Messie, il le fait dans un sens tout populaire et
traditionnel. Les fonctions messianiques de Moïse s'expliquent sans
peine. L'histoire sainte lui attribue la délivrance d'Egypte et la
promulgation de la Loi. Plus celle-ci gagna en autorité, plus le

prestige de Moïse allait grandissant. On finit donc par penser,
non seulement qu'un prophète semblable à Moïse viendrait
concourir à l'œuvre du salut, comme le passage mentionné du
Deutéronome semble le faire entendre, mais qu'il serait lui-même
le Sauveur. Les Samaritains nourrissaient aussi cette attente.
Moïse ayant sauvé son peuple une première fois, on présuma
qu'il pouurait le mieux lui procurer le salut final. On rencontre
aussi l'opinion que, dans ce but, Moïse et Elie reviendront en



LE MESSIANISME JUIF 381

même temps. Quelquefois on leur associe aussi Jérémie,
supposé, lui aussi, sans péché. Israël ayant son ange 'protecteur,
Michel, on crut devoir lui faire également une part dans l'œuvre
du salut.

Si celle-ci est attribuée à Dieu seul, dans un grand nombre
d'écrits juifs, anciens et récents, qui font complètement abstraction

du Messie, on voit que d'autres courants existaient à ce

propos, que d'autres personnages que le Messie ordinaire
passaient pour des sauveurs ou messies. Voilà pourquoi de faux
messies pouvaient si facilement s'élever parmi les Juifs. Ces

conceptions messianiques différentes montrent que, pour saisir
la conscience messianique de Jésus, il ne suffit pas d'établir
qu'il a cru être le Messie. Il s'agit encore de savoir quel Messie

il a voulu être. Les deux notes extrêmes, dans cette gamme
d'opinions, c'est le Messie purement humain, terrestre et national,

et le Messie tout céleste et éternel ; mais entre les deux
avis radicalement opposés, il y avait beaucoup de conceptions
intermédiaires, fort diversement nuancées ou combinées. Outre
les différents milieux, les différentes conjonctures politiques ou
d'autres circonstances extérieures ont aussi influé sur la notion
du Messie et sur d'autres traits eschatologiques. Aussi quand les

Juifs étaient opprimés et souffraient d'une grande détresse
nationale, comme sous Antiochus Epiphane ou sous les procurateurs

romains, leur plus ardent désir était tie voir surgir un
libérateur politique ou de voir arriver la fin du monde dans un
avenir rapproché. Dans des temps calmes, un autre Messie,

plutôt législateur ou prophète, pouvait suffire, et l'on s'accommodait

sans peine d'une prolongation de la durée du monde.
On s'est demandé souvent si le judaïsme professait la foi à

un Messie souffrant, expiant les péchés du monde. A cette cjues-
tion, les uns ont répondu affirmativement et les autres
négativement. Une étude approfondie du problème prouve que ces

derniers ont raison. Avant l'ère chrétienne, en tout cas, on ne
trouve pas chez les Juifs la moindre trace certaine de cette foi. Ils
croyaient, au contraire, généralement que le Messie triompherait

aisément de ses ennemis et qu'il serait tout aussi
heureux cpie ceux qui participeraient à son règne glorieux. Si
le rabbinisme postérieur s'est placé quelquefois à un autre point
de vue, l'influence de la doctrine chrétienne n'y aura pas été

étrangère.



382 PIEPENBRING

V. LE REGNE MILLENAIRE

Nous avons distingué l'eschatologie et le messianisme israélites

anciens, qui ne furent jamais complètement rejetés au sein
du judaïsme, de l'eschatologie et du messianisme apocalyptiques,

qui sont de date beaucoup plus récente. Mais cetie
démarcation n'existe pas dans les écrits juifs eux-mêmes. Les
deux courants s'y mêlent au contraire à tel point que des vues
contradictoires s'y rencontrent souvent côte à côte. On sait que,
dans le Pentateuque et dans d'autres livres de l'Ancien Testament,

des récits parallèles, mais puisés à des sources différentes,

sont fréquemment juxtaposés, tout en ne s'accordant point.
Cette tendance à ne rien laisser perdre de la tradition, se

retrouve dans la littérature juive. On y adopte les nouvelles
doctrines messianiques ou eschatologiques. sans sacrifier les
anciennes, sanctionnées par l'Ecriture. A un moment donné, on
se rendit pourtant compte des divergences en question et l'on
sentit le besoin d'y mettre un peu d'ordre. Mais en vertu du
conservatisme invétéré qui vient d'être signalé, on se garda bien
de procéder par élimination. Au lieu de sacrifier les anciens
éléments en question aux nouveaux, qui avaient obtenu le dessus

dans beaucoup de milieux particulièrement influents, et qui
étaient complets par eux-mêmes, on eut recours à l'idée d'un
règne limité du Messie, placé entre le monde actuel et le monde
futur, afin de faire cadrer, tant bien que mal, la tradition avec
les innovations apocalyptiques. On aboutit ainsi au règne
millénaire.

N'oublions pas cpie, d'après l'opinion primitive, le Messie
devait être un véritable homme, fils de David, mortel et se

trouvant simplement à la tète d'une nouvelle tlynastie davidique,
plus puissante, plus glorieuse et plus parfaite que l'ancienne. Comment

concilier cette conception avec la notion d'un Messie tout
céleste, préexistant et éternel? Si l'on ne voulait pas sacrifier l'une
à l'autre, il fallait les juxtaposer et recourir pour cela à quelque
subterfuge. C'est ainsi que fut imaginée l'idée d'un règne
messianique intermédiaire, qui figure plus ou moins nettement dans

plusieurs écrits juifs et qui est exposée le plus clairement dans
le quatrième livre d'Esdras.



LE MESSIANISME JUIF 383

L'auteur de cette apocalypse limite le règne du Messie à

4oo ans. Déjà une ancienne tradition juive avait fixé la durée
du monde à six mille ans : deux mille avant la Loi, deux mille
sous la Loi et deux mille sous le Messie. De même, à partir
d'un certain moment, on se mit à attribuer au Messie un simple
règne préparatoire et intermédiaire, précédant le nouvel éon.
C'est précisément ce que fait l'apocalypse d'Esdras. Suivant elle,
le Messie, après avoir régné quatre siècles, mourra avec tous
les hommes vivants. Ensuite seulement, le monde actuel
disparaîtra. Il y aura sept jours de silence complet, comme à

l'origine, avant la création. Puis le monde nouveau commencera,
tous les hommes ressusciteront et Dieu procédera au jugement
universel (ch. vu, 26 et suiv.). La conséquence en sera qu'il y
aura une double résurrection : celle des justes, à l'avènement
du Messie, avec lequel ils vivront ou régneront même, dans

son royaume ; puis la résurrection universelle, après le règne
messianicjue.

Nous sommes clone ici en face de trois périodes du monde, au
lieu de deux. Et la grande démarcation se trouve, non entre le
monde actuel et le monde messianique, mais entre celui-ci et
l'état final ou éternel des choses. Le règne messianique est à la
fois l'éduit à cjuelques siècles et tout provisoire ; c'est un pur
intermède. Il est clair qu'on aurait pu s'en passer et qu'on l'aurait

fait, si la tradition ne l'avait pas imposé. Les pouvoirs du
Messie sont également bien amoindris, non seulement quant à la
durée, mais aussi considérés en eux-mêmes. Le jugement se fait
en dehors de lui, puisqu'il se place après le règne messianique ;

Dieu seul y procède. Le Messie fait, pour ainsi dire, encore
partie du premier éon-et n'a aucun rôle à jouer dans le second.
Ses fonctions sont bornées à la période nationale. Il ressuscitera
évidemment avec les justes et aura part au salut final. Mais il
n'aura plus alors à remplir aucune fonction spéciale, parce qu'il
n'y aura plus de gouvernement terrestre à exercer ni d'ennemis
à combattre, mais rien cpie des élus bienheureux. Dieu sera
alors tout en tous, après que le Messie aura terminé sa mission

temporaire et remis son pouvoir entre les mains de l'unique
Maître souverain du monde (1 Corinthiens xv, 23-28).

Dans l'Apocalypse de Baruch s'exprime un point de vue
semblable (ch. xxix et xxx). D'après elle, le Messie apparaîtra sur



384 c- PIEPENBRING

la terre vers la fin de ce monde. Le béhémoth et le leviathan,
deux monstres gardés depuis leur création au fond de la mer,
en sortiront pour servir de nourriture aux hommes survivants.
Outre cela, les fruits de la terre seront dix mille fois plus abondants

que maintenant : chaque cep de vigne aura mille sarments,
chaque sarment aura mille raisins, chaque raisin aura mille
grains et chaque grain produira un cor de vin. Ceux qui avaient
eu faim auparavant, seront dans l'abondance. Ils verront des

miracles chaque jour. Dieu enverra des vents, des nuages et de

la rosée favorables à la réussite des fruits de la terre. La manne
tombera de nouveau du ciel. Ceux qui vivront à la fin des temps,
en mangeront pendant des années. Et lorsque cette ère sera
achevée, le Messie retournera dans la gloire céleste. Alors ceux
qui sont morts pleins d'espoir en lui ressusciteront. Les âmes
des justes, cachées dans l'atttente, paraîtront. Elles seront
toutes unies par un même sentiment de joie et de bonheur;
car elles sauront toutes que la fin des temps est arrivée. Les

âmes des impies, au contraire, seront anéanties de la peur que
leur inspirera la vue de leur perdition.

Sous l'influence de ces idées, reproduites de différentes
manières par le rabbinisme postérieur, l'Apocalypse de Jean

nous parle d'un règne millénaire du Christ (ch. xix. ii à xx,
io), précédant le jugement dernier et l'avènement du monde

nouveau (ch. xx, n à xxn, 5). Et ces conceptions, qui paraissent

fort singulières au premier abord, mais qui s'expliquent
aisément, quand on en saisit la genèse, ont ensuite servi de base

au chiliasme chrétien. Nous avons vu que les Juifs y sont arrivés,

parce que le messianisme, issu des anciennes espérances
nationales, fut dominé et affaibli par les vues plus larges du
judaïsme. Cette tendance fut encore accentuée par la seconde
ruine de Jérusalem, qui mit pour toujours fin à la nation juive.
Ce qui y contribua sans doute aussi, c'est que les chrétiens
se servirent des espérances messianiques pour combattre le

judaïsme, en les appliquant à Jésus-Christ.
Il est évident que l'idée du règne millénaire, même raccourci,

est en désaccord avec l'ancienne prophétie israélite, qui enseigna

invariablement que Dieu exercerait d'abord le jugement et

qu'ensuite seulement viendrait le règne messianique. Elle est

également en contradiction avec la prédication de Jésus, qui



LE MESSIANISME JUIF 385

place aussi le jugement avant ce règne et qui ne parle jamais
d'un règne purement temporaire du Messie. Dans les Evangiles,
l'ère messianique se confond toujours avec le règne de Dieu et
la vie éternelle.

En somme, l'eschatologie de Jésus et des apôtres repose sur
celle du judaïsme, comme leur christologie dérive de la même

source. Et toutes ces spéculations, eschatologiques, christologiques

et autres, ont des rapports incontestables avec celles des

anciens penseurs babyloniens, perses et grecs. Voilà un fait
certain, établi aujourd'hui par l'histoire comparative des religions
et qu'il n'est plus permis de perdre de vue, quand il s'agit de

saisir la vérité chrétienne dans toute sa pureté.

C. PlEPENBRING.

20


	Le messianisme juif

