Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 2 (1914)

Heft: 11

Artikel: Le messianisme juif

Autor: Piepenbring, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MESSIANISME JUIF

Littérature : GFrORER, Das Jahrhandert des Heils, chap, 1x et x.
Nicoras, Des doctrines religieuses des Juifs (2¢ éd.), p. 288-334. CorLant,
Jésus et les croyances messianiques de son temps (2¢ éd.), p. 16-68.
Haag, Théologie biblique, § 112 et 113. Kem, Jesu von Nazara, 1, p.
23g-250. KueNEN, De godsdienst van Israél, 1, p. 324-334, 485-499.
VerNEs, Histoire des idées messianiques depuis Alexandre jusqu’a
Uempereur Hadrien. StApFER, Les idées religieuses en Palestine a
Uépoque de Jésus-Christ (2¢ éd.), chap. vir et vir. ScHirer, Geschichte
des jiidischen Volkes (3¢ éd.), § 29. WEBER, System der alisynagoga-
len paldstinischen Theologie, § 76-9go. Reuss, Die Geschichte der h.
Schriften Alten Testaments, § 555 et 556. A. RéviLLe, Jésus de Naza-
reth, 1, p. 175-201. Rienm, Alttestamentliche Theologie, § 99-104. BAL-
DENSPERGER, Das Selbstbewusstsein Jesu (3¢ éd.), 1. Vorz, Die jiidische
Eschatologie von Daniel bis Akiba. Bousser, Die Religion des Juden-
tums im neutestamentlichen Zeitalter (2¢ éd.), chap. x1-xrv. Marr1,
Geschichte der israelitischen Religion (5° éd.). § b7, 67-69, 72. STAERK,
Neutestamentliche Zeitgeschichte, 11, p. 84-107. H. Horrzmann, Lehr-
buch der neutestamentlichen Theologie (2¢ éd.), 1, p. 85-110. LAGRANGE,
Le messianisme ches les Juifs. BERTHOLET, Die jiidische Religion von
der Zeit Esras bis zum Zeilalter Christi, § 11, 12, 21-23, 24 B, 36.

Déja les anciens prophétes d’lsraél se sont beaucoup préoc-
cupés de l'avenir de leur peuple. Leurs espérances messianiques
ont été maintenues par les générations postérieures, plus ou
moins modifiées, il est vrai, par les besoins particuliers de cha-
cune. Elles se ravivérent surtout a la suite des persécutions d’An-
tiochus Epiphane. A coté de la Loi, elles formérent jusqu'a l'ave-
nement du christianisme, I'un des points cardinaux du judaisme.



LE MESSIANISME JUIF 367

Elles ont puissamment contribué & la révolte des Juifs contre les
Romains, cette lutte si inégale, qui entraina la ruine politique
des premiers. Elles ont cependant beaucoup varié, non seule-

Y

ment & travers le temps, mais aussi d'un milien a lautre.
Comme les Juifs ont toujours accordé l'importance majeure a
la pratique de la Loi, ils toléraient une assez grande liberté a
ce sujet, comme touchant les idées doctrinales en général.
Dans ces espérances, deux courants principaux doivent étre
distingués : I'un nationaliste et populaire, annoncant 'anéantis-
semenl des peuples paicns et la restauration d'lsraél dans la
Palestine, sous le sceptre d'un glorieux descendant de David;
I'autre d'une tendance. universaliste, embrassant le monde en-
tier, se liveant a des spéculations cosmologiques, ayant un ca-
ractére transcendant prononcé. Le premier de ces courants
remonte jusqu'aux anciens prophétes ; I'autre est de date plus
récente. Aprés avoir existé quelque temps cdte a cote, ils se
sont mélés de diflérentes manieres. Il y a lieu de considérer
d'abord séparément cette double phase de I'eschatologie et du
~messianisme juifs et ensuite leurs diverses combinaisous.

I. LE REGNE DE DIEU TRADITIONNEL

[ ancienne attente d’Israél s’exprime d’abord dans la notion
de la malkout de Yahvé, qui se rend le mieux par régne de
Dieu et non par royaume de Dieu. En parlant de la malkout,
les Juifs songeaient avant tout au premier et non au second. En
un sens, Dieu régne toujours. Mais ce régne était depuis longtemps
éclipsé par la domination étrangére sur Israél, le régne de
Yahvé étant, dans 'opinion antique, inséparable du régne et de
la domination de son peuple. Par celle-ci il devait donc étre
pleinement et définitivement établi et manifesté aux yeux du
monde entier. La malkout de Dieu désigne principalement ce
réegne définitif ; elle a, par conséquent, un sens eschatologique
prononcé. CGe reégne était appelé régne de Dieu, non seulement
parce quil ferait éclater et triompher la souveraineté absolue
de Dicu, mais aussi parce que Dieu lui-méme le fonderait par
sa grande puissance. Il n’était en effet pas con¢u comme un
simple développement de I'état actuel des choses, mais, sous



368 C. PIEPENBRING

beaucoup de rapports, comme une ére toute nouvelle. S’il devait
étre aussi le régne d'Israél, on n'eut guére l'idée que celui-ci
dit y contribuer directement ; on pensait que ce serait I'ccuvre
de Dieu et non celle des hommes. Le peuple n'avait qu'a étre
vraiment fidéle pour hater 'avenement merveilleux du regne de
Dieu.

Les Juifs ayant toujours cru que, sous ce régime, ils joui-
raient de la domination du monde entier, s’attendaient donc
a I'anéantissement des puissances qui détenaient cette domina-
tion et entravaient la leur. Voila pourquoi, aux diftérentes pé-
riodes de leur histoire, ils espéraient aussi toujours la fin pro-
chaine du peuple ou des peuples qui occupaient le premier plan
sur la scéne du monde et empéchaient Israél d’arriver au rang
qui devait lui revenir en sa qualité de peuple élu-et privilégié
par droit divin. (’était la une partie intégrante des espérances
messianiques juives.

Le Messie n'y joue toutefois pas le role principal, comme on
I'a souvent cru. Dans beaucoup de prophéties eschatologiques,
il ne brille que par son absence ou son réle est bien effacé. 11
avait sa place naturelle dans l'ancienne prophétie, annoncant la
restauration d'Israél sous le sceptre d'un roi davidique. Mais
cette attente s'affaiblit déja & cause de l'indignité d'un grand
nombre de rois de la maison de David. Apres exil, ou cette
maison disparut de l'histoire, l'eschatologie juive s’élargit peu
a peu jusqu'a embrasser le monde entier. Ces circonstances ne
furent pas favorables au messianisme traditionnel. Sous le
regne des Asmonéens, issus d'une famille sacerdotale, on eut
méme l'idée qu'un prince de cette nouvelle dynastie occuperait
le trone messianique. La tribu de Lévi tendit alors a éclipser
celle de Juda. Mais ces vues nouvelles me s’enracinérent pas
dans la masse du peuple. L’ancienne attente avait en eflet son
point d’appui dans I'Ecriture, qu'on lisait publiquement et en
particulier. Puis le regne des Asmonéens dura peu et se ter-
mina si lamentablement que cette concurrence faite au glorieux
régne et a l'illustre maison de David, tant idéalisés, n’était que
fort passagére. Nous en trouvons l'une des meilleures preuves
dans les Psaumes de Salomon (ch. xvii et xviir), qui opposent
le Messie davidique au régne des Asmonéens.

lci, nous apprenons en outre assez bien comment on se repré-



LE MESSIANISME JUIF 369

sentait ce Messie et son régne, dans certains milieux juifs, peu
de temps avant 'ére chrétienne. D’aprés ces psaumes, le Messie
doit vaincre les paiens et les chasser de la Palestine. Il doit
purifier le pays par l'éloignement des impies, régner sur un
peuple saint et ne pas y tolérer l'injustice. De sa résidence, fixée
a4 Jérusalem, il dominera tous les peuples. Il recevra leur
tribut. Il s’appuiera sur Dieu et non sur de puissantes armées.
Il frappera en outre la terre par la parole de sa bouche. Il sera
rempli de I'Esprit de Dieu et sans péché, Il sera fort dans la
crainte de Dieu. Il tiendra les peuples paiens sous son joug et
glorifiera ainsi Dieu, dans le monde entier. Il jugera les tribus
d’'Israél. Aucun étranger ne devra habiter parmi celles-ci. Dieu
lui-méme sera au fond leur roi, ainsi que celui du Messie.

Comme les Psaumes de Salomon furent composés par le parti
pharvisien, dont les idées dominaient de plus en plus le peuple
juif, nous avons la le portrait du Messie tel qu'il fut concu par
la plupart des Juifs palestiniens, vers le commencement de I'ére
chrétienne. Ces traits reviennent du reste le plus souvent dans
d’autres écrits juifs. On y concoit généralement le Messie
comme un roi qui régne en Palestine. Sa domination sur les
autres peuples aura simplement pour but de procurer la sécu-
rité et la gloire au peuple élu. 11 sera uniquement le roi de son
peuple. Dans quelques rares écrits hellénistes seulement, on fait
du Messie le Prince de la paix pour toute la terre. Quelquefois
aussi Dieu est censé vaincre les ennemis, en sorte que le Messie
n’a qu'a régner. En somme, 1image populaire du Messie con-
serve l'ancien caractére national et politique. On attribue au
Messie le talent de régner, la gloire militaire et le pouvoir
royal, ainsi que toutes les vertus morales. Il sera juste, puis-
sant et revétu de I'Hsprit de Dieu. Mais on ne voit guére en
Iui un étre transcendant, ni un nouveau révélateur ou un ré-
dempteur. A co6té de son titre de Messie ou d'Oint, il porte
celui de Fils de David, rarement celui de Fils de Dieu: et ce
dernier titre est simplement synonyme de Messie ou de Christ,
il n’éléve point le Messie au-dessus de 'espéce humaine.

Il ressort de ce qui préceéde qu'a ce point de vue le régne de
Dieu et le royaume messianique avaient un caractére national
et particulariste évident. Rarement I'horizon s’étend au-dela de
ces limites étroites. Dans les milieux populaires de la Pales-

24



370 C. PIEPENBRING

tine, d’'ou Jésus et les premiers chrétiens ou judéo-chrétiens
sont sortis, on se contentait généralement de la perspective
d’un état de justice et de prospérité dans ce pays. On ne s’oc-
cupait guére des autres peuples que pour faire ressortir leur
impuissance a compromettre davantage le bonheur du peuple
élu. On parle fort peu de la conversion finale des peuples
paiens. Le plus souvent on les considére comme de simples
vassaux, tributaires du peuple juif, obligés d’apporter leurs
offrandes & Jérusalem et de rendre ainsi hommage au Dieu
d’Israél. D’un autre coté, on accorde une grande importance a
la pureté du pays, débarrassé de tout élément souillé, paien,
étranger. Les paiens pourront bien venir & Jérusalem y porter
leurs dons et y offrir leurs hommages, mais ils n’auront pas le
droit de s'établir dans le pays. Par contre, les Israélites dissé-
minés dans le vaste monde devront revenir en Palestine. C’était
la un trait essentiel des espérances juives. Le relevement splen-
dide de Jérusalem et du temple figurait aussi dans ce tableau.

Le régne messianique devra en général inaugurer, sous tous
les rapports, un état de choses merveilleux et idéal: la terre
sera d'une fertilité extraordinaire; toute maladie disparaitra ;
il 'y aura plus de souffrance ; la joie régnera partout; on vivra
un millier d’années et engendrera de nombreux enfants; les
femmes n’auront plus aucune douleur d’enfantement ; les riches-
ses seront abondantes ; les animaux sauvages seront apprivoi-
sés ; la manne tombera de nouveau du ciel, comme au désert.
On voit combien toutes ces espérances étaient purement terres-
tres. ‘

La note religieuse et morale n’en était pas absente, mais assez
rare. On dit que Dieu habitera parmi son peuple, comme un
pére parmi ses enfants. Mais plus souvent on parle de la venue
de Dieu pour exercer le jugement. On supposait d’habitude que
le nouvel Israél serait saint et juste ; il est cependant caracté-
ristique qu'on le dise relativement peu et qu’on accentue beau-
coup plus la gloire, la prospérité et le bonheur extérieurs du
.nouveau peuple de Dieu. Au reste, la sainteté de celui-ci devait
étre principalement atteinte, non par la régénération morale,
mais par la destruction des méchants. On ne ressentait pas la
moindre compassion pour ces derniers, mais plutét de la joie
de voir que la vengeance divine pourra enfin s'exercer et obte-



LE MESSIANISME JUIF 371

nir satisfaction. La gloire de Dieu dominait tellement les esprits
que les faibles mortels ne comptaient guére devant lui et pou-
vaient lui étre sacrifiés sans pitié ni merei.

II. LES ESPERANCES APOCALYPTIQUES

Si les espérances dont nous venons de parler répondent le
mieux a celles des anciens prophétes et de la masse du peuple
juif, les vues apocalyptiques sont un produit plus récent et moins
populaire. Ce genre apparait déja dans le livre de Joél, dans
Esaie xx1v-xxvi et dans Zacharie xi11-x1v; mais il n’atteint son
plein épanouissement que dans le livre de Daniel, dans ’Apo-
calypse de Jean, dans quelques auires parties du Nouveau Tes-
tament et dans un certain nombre d’apocalypses non canoniques.
Iei figurent de nouvelles conceptions, plus transcendantes, plus
universalistes et plus individualistes que celles de I'eschatologie
traditionnelle. A Tl'intérét national vient se joindre un intérét
cosmique ou mondial. Aux espérances purement terrestres se
substituent des espérances célestes. Les aspirations religieuses
et morales occupent une place plus large, en méme temps
qu'elles deviennent plus vives et plus intenses. La grande pré-
occupation n’est plus seulement 'avenir du peuple d'Israél col-
lectif, mais aussi celui des fidéles individuellement. Les nouvelles
idées se mélent souvent aux anciennes d’une maniére confusc et
disparate. Les deux courants ont exercé une grande influence
sur Jésus et les apotres, ce qui prouve que chacun avait pénétré
dans les masses, bien qu'a des degrés divers.

Tandis que les anciennes espérances nationales trouvent leur
centre dans la notion de la malkout ou du régne de Dieu, les
prédictions apocalyptiques ont pour pivot fa notion du « monde
a venir », oppos¢ au monde présent, la distinction entre deux
éons toul dillérents. L'ancienne prophétie opposaitl sauns doute
aussi I'état actue!l des choses & celui qui devait venir. Mais il
n'y avait pas entre les deux une véritable solution de continuité;
il ¥ avait une simple évolution, une transformation de ce monde
imparfait en un monde parvfait. Les apocalypses, au contraire,
annoncent que ce monde sera remplacé par un monde tout nou-
veaun. Elles cherchent en outre & expliquer la raison de ce chan-



372 C. PLEPENBRING

gement, en se livrant a des spéculations a perte de vue sur
I'histoire passée et future, sur le cours du monde entier. Elles
veulent ainsi concilier toutes les miséres existantes avec la foi a
la Providence. Ces spéculations donnent donc aux espérances
messianiques une plus grande valeur religieuse et les éléevent a
un niveau supérieur.

Comment l'ancienne eschatologie, restreinte & Israél et a la
Palestine, est-elle devenue l'eschatologie de l'humanité et du
monde entier? Plusieurs causes y ont contribué. La notion du
monde n’apparait encore guére dans ['’Ancien Testament, dont
l'horizon géographique et autre est fort borné. Le particularisme
national y domine trop les esprits. Plus tard, au contraire, on
eut quelque sens de 'univers et de I'histoire du monde. I’apoca-
lyptique voit dans [histoire du passé un seul tout, et elle s'in-
téresse vivement aux phénomeénes du ciel et de la terre. Puis la
notion juive de Dieu difféere beaucoup de celle de I'ancien Israél,
simplement monolatre et non monothéiste. Autrefois on pensait
que Yahvé s'occupait exclusivement de son peuple particulier,
les autres peuples n'entrant en ligne de compte que dans linté-
rét de celui-ci, tandis que le judaisme professait le monothéisme
absolu. Comment admettre encore que le seul vrai Dieu, créatear
du ciel et de la terre, dominateur du monde entier, restreignit
son action & Israél et a la Palestine? Enfin, par la dispersion
de beaucoup de Juifs dans tout le monde civilisé et par la mis-
sion qu’ils entreprirent, fut ouverte la porte d’enceinte du
judaisme, d’abord enti¢rement fermée pour l'étranger. Au lieu
de rester séparés du reste du monde par une barriére nationale
infranchissable, les Juifs finirent par former une Lglise qui
admettait dans son sein un grand nombre de prosélytes. Qui-
conque adhérait a la Loi était le bienvenu, abstraction faite de
sa nationalité. La piété devenait trés personnelle et n'était plus
avant tout une question de race ou un simple héritage des
péres. Cet individualisme engendra l'universalisme et fut corro-
boré par lui. (C’était un immense progrés sur l'étroitesse du
passé.

Comment en outre le judaisme est-il arrivé a lidée de la
substitution d’'un monde nouveau a I'ancien? Il eut, sous bien
des rapports, un idéal plus élevé que 1'Israél des temps jadis,
en sorte que ce monde lui paraissait d'autant plus imparfait.



LE MESSIANISME JUIF 353

Puis I'ccuvre de la création semblait altérée sous l'influence des
démons et de la méchanceté humaine. La terre, en particulier,
était souillée par une foule de méfaits; le péché y était comme
enraciné; et elle avait été le théatre de tant de maux. Sa dispa-
rition wn’était-elle pas indispensable pour assurer vraiment le
triomphe de la vertu et le bonheur des justes? Une création
nouvelle n'était-elle pas de rigueur dans ces conditions ? De plus,
la. tendance dualiste et le pessimisme avaient pris le dessus
parmi les Juifs; et d’autre part, ils n’'é¢taient pas capables de
concevoir le royaume de Dieu d'une maniére purement spiri-
tuelle ou intérieure. Pour toutes ces raisons, ils aspiraient au
remplacement de ce monde par un monde nouveau et meilleur.
L'homme actuel étant périssable, on trouvait aussi tout naturel
qu’il en fut de méme de la terre qu’il habite et qui passait pour
le centre du monde.

Au livre de Daniel revient le mérite d’avoir ouvert cette nou-
velle perspective. La premiere période du monde y est symbo-
lisée par le régne de plusieurs monstres sortis du fond de la
mer, régne qui sera remplacé par celui des saints du Tres-Haut
venant du ciel. Les deux périodes sont absolument opposées
I'une & Pautre; aucun lien n’existe entre elles. La méchanceté
va méme en augmentant, dans la premieére, jusqu'a ce qu’elle
atteigne son point culminant et aboutisse au jugement, qui y
met fin, pour que le nouvel ordre de choses puisse remplacer
I'ancien. D’autres apocalypses ajouteront toutes sortes de détails
a ce premier jel; mails les grandes lignes de celui-ci seront
maintenues dans toutes. On y fixera la période du premier éon
a une durée plus ou moins longue. Le second éon est invaria-
blement considéré comme éternel. Tout I'enseignement du Nou-
veau Testament est dominé par la distinction de ces deux
mondes.

Ces vues apocalyptiques, quelque singulieres qu’elles parais-
sent au premier abord, a cause de la forme bizarre qu'elles ont
revétue, n‘ont pas été sans exercer, a bien des égards, une heu-
reuse influence sur la piélé juive ordinaire, beaucoup trop terre
a terre. Elles lui ont donné de 1'élan et ont élargi son horizon.
Elles ont beaucoup contribué a répandre lidée d'un monde
invisible et éternel, indépendant du temps et des circonstances
extérieures. Voild ce qui a préparé la distinction chrétienne si



374 C. PIEPENBRING

importante entre le monde présent et le monde & venir, entre
cette vie et la vie future. Le grand probléme des maux de
Pexistence humaine, qui a tant préoccupé et tourmenté les
penseurs hébreux, a partir de 'exil, fut ainsi résolu par la con-
viction que ces maux n’existent que dans le premier éon et pas-
sagérement, tandis qu’ils disparaitront finalement et pour tou-
jours.

11I. DETAILS APOCALYPTIQUES

L’apocalyptique ne se contenta point de ces traits essentiels
de la nouvelle espérance, mais en ajouta d’autres, dont les prin-
cipaux méritent d'étre relevés. Elle se mit 4 déterminer exacte-
ment quand l'ére messianique commencerait et & décrire celle-ci
jusque dans les moindres détails, bien que, fréquemment, a
mots couverts et dans un langage symbolique ou mystérieux.

Daniel déja a calculé le moment précis de 'ére nouvelle, en
transformant les 70 ans de Jérémie en autant de semaines d’an-
nées (ch. 1x). D’autres ont fait des calculs différents, aboutissant
a 5000, 6000, 7000, T0000 ans pour la durée totale du monde
présent. Ces calculs reposent sur l'idée que, dans le plan de
Dieu, tout a son temps fixé a l'avance et que ce plan a été
révélé a certains hommes privilégiés, Daniel, Moise, Hénoch et
d’autres. Ils doivent denner aux prédictions apocalyptiques une
certitude d’autant plus grande. _

On divisait aussi tout ce long espace de temps en plusieurs
périodes. Chez Daniel déja, nous en trouvons quatre, marquées
par les quatre bétes connues. D’autres divisions ont été succes-
sivement proposées. On a également émis l'idée que Dieu seul
connait la durée du monde’ actuel ou qu'il peut 'abréger, ou bien
qu'elle dépend de la repentance du peuple juif. De tout temps,
on pensait que l'ére messianique était plus ou moins rapprochée.
Souvent méme, on la croyait imminente.

Avant l'arrivée des temps nouveaux, il faut que le passé soit
ébranlé jusque dans les fondements. Un éon ne peut pas faire
place a un autre sans produire des angoisses mortelles et
des douleurs d’enfantement. Immédiatement avant la fin il y
aura donc encore une crise formidable, comme il n'y en a jamais



LE MESSIANISME JUIF 346

eu. Ce sont les douleurs messianiques. Ces douleurs sont tantét
une oppression particuliere du peuple juif, tantot des phéno-
meénes étranges embrassant le monde entier. On s’en occupait
d’autant plus que c'étaient en méme temps des signes précur-
seurs de la fin, attendue avec impatience par les fideles.

Pour le peuple juif, ce temps de détresse consistera principa-
lement dans un dernier assaut de la puissance paienne dirigé
contre lui et son Dieu, pour les anéantir si possible. Sous ce
rapport, le passage d’Ezéchiel, ch. xxxvimm et xxx1x, a servi de
type. Cet assaut se brisera toutefois contre Jérusalem. Les Juifs
éprouvaient une grande satisfaction & penser que tous leurs
ennemis périraient finalement ainsi. On décrivait cette scéne
avec une prédilection marquée et sous les couleurs les plus
diverses. Outre cela, on parlait de calamités universelles. Tous
les habitants de la terre devaient en souffrir. Ce sont la mala-
die, la misére, la famine, des incendies, un trouble des esprits,
une ¢pouvante générale. Les démons exerceront leur pouvoir
sans frein, des voix se feront entendre, de fausses prophéties et
des songes trompeurs égareront les hommes, il régnera un
désordre complet et universel, tous les malheurs imaginables
atteindront les habitants de la terre.

Comme les maux, le péché arrivera de méme a son comble.
L’'injustice dépassera toutes les bornes, comme avant le déluge.
Tous les vices seront déchainés a la fois et augmenteront &
chaque instant. La vérité et la foi disparaitront, le mensonge
triomphera, la raison et la sagesse se cacheront. Il faut que la
mesure du péché soit pleine, et en Israél et dans le monde entier.
Parmi les fideles les apostasies se multiplieront, la Loi sera
méconnue, les synagogues se transformeront en maisons publi-
ques, la crainte de Dieu sera méprisée, la sagesse des docteurs
ne produira que du dégout.

Un indice particulier des derniers temps sera aussi une per-
turbation totale dans le cours des astres, dans la nature en
général et dans la vie humaine. La création entiére sera ébran-
lée. Il y aura un nouveau chaos universel. Le soleil, la lune et
les autres astres, ainsi que les années et les saisons, suivront un
cours irrégulier. De sinistres signes paraitront au ciel. Celui-ci
n'‘enverra pas de pluie; la terre restera stérile. Il se produira
prodige sur prodige, les frayeurs seront incessantes, il se pas-



376 C. PIEPENBRING

sera des choses inouies : du sang suintera des arbres et des
rochers, des pierres crieront, il y aura des avortements extra-
ordinaires, des enfants ressembleront & des vieillards. Dans la
vie humaine, 'honneur se transformera en honte, la force en
faiblesse, la beauté en laideur. Les malfaiteurs domineront, les
insensés auront le verbe haut et les sages se tairont, les amis se
combattront, les plus proches parents s’entr'égorgeront, tous les
habitants de la terre se feront la guerre, toutes les furies seront
déchainées.

Le dualisme perse, qui pénétrait le judaisme, contribua a ces
descriptions fantastiques et pessimistes. Sous cette influence, on
était arrivé & la conviction que le monde actue! était mauvais
et dominé par des puissances infernales. De la l'idée que la fin
du monde était inséparable d’'un jugement ot Dieu chétierait et
anéantirait ces puissances. Ce chatiment est quelquefois présenté
comme une victoire que Dieu remporte sur des monstres, a
Finstar de ce quon voit dans le livre de Daniel. Un dragon
redoutable joue surtout un grand rdéle dans les apocalypses,
comme adversaire de Dieu et de son régne. Quelquefois aussi,
il est question d’anges déchus ou d’astres tombés, qu’il s’agit
de vaincre ou de chatier, comme une espéce de démons qui
exercent leur funeste pouvoir sur la terre. On s’imagine que
tous les démons sont soumis & un seul chef, que Dieu devra
vaincre a la fin des jours. Il est appelé Satan, Diable, Béliar
ou Bélial, et parait étre & la téte d’un vaste empire démonia-
que. Tandis que ce dualisme occupe une large place dans le
Nouveau Testament, le rabbinisme l'abandonna de nouveau
dans la suite. Mais, pendant assez longtemps, Juifs et chrétiens
en étaient également dominés et considéraient surtout l'empire
romain comme l'ccuvre du Diable.

En partant de la, on s'explique sans peine une figure qui
n'appartient qu'au judaisme postérieur et qui a joué un grand
role dans I'eschatologie chrétienne, celle de I’Antéchrist. Celui-ci
n'est autre que le Diable incarné dans un homme qui lui sert
d’instrument, pour faire une derniére opposition & Dieu et au
Messie, et qui est congu snit comme un souverain tyrannique,
soit comme un faux prophéie. Dans le livre de Daniel. Antiochus
Epiphane apparait déja comme une espéce d'Antéchrist, bien
qu’il ne porte pas ce titre. Ce roi persécuteur y est présenté



LE MESSIANISME JUIR 394

comme un tyran des derniers temps, revétu de forces surnatu-
relles et opposé au régne de Dieu. Plus tard, 'empereur Néron
fut réellement identifié avec I’Antéchrist. Quand on faisait de
celui-ci un prophete, on supposait qu'il établirait sa domination
par de faux signes et miracles.

Dans l'ancienne eschatologie, le jugement de Dieu ou le jour
de Yahveé était d’abord dirigé contre les ennemis d’Israél; plus
tard, il fut aussli une menace contre les Israélites infidéles.
Quand l'apocalyptique eut partagé le cours du monde en deux
éons différents, le jugement devail s’exercer contre toutes les
puissances terrestres et célestes, opposées & Dieu, y compris
Satan et I’Antéchrist. Par suite de ce grand changement escha-
tologique, le jugement dut aussi prendre un autre caractere.
Autrefois, Yahvé, Dieu des armées, regardé comme un vaillant
guerrier, était censé frapper ses ennemis et ceux de son peuple
par l'épée ou par le feu du ciel. Dans lapocalyptique, Dien
devient un véritable juge, assis sur un trone, entouré de myria-
des d’anges, ayant dans sa main une balance, pour juger de la
valeur des actions humaines et autres. Kt devant lui, il y a des
livres ouverts dans lesquels sont inscrites ces actions ou con-
signés les noms de ceux qui sont destinés soit & la vie soit a la
mort. Le point de départ de cette nouvelle conception se trouve
aussi déja dans le livre de Daniel (viir, g-12).

Une aulre innovation doit encore étre mentionnée ici. Dans
I'ancien Israél, il n’est jamais question ni de la résurrection des
morts ni de 'immortalité de T'dme. On ne croyait pas précisé-
ment que tout fat fini avec la mort, mais que les trépassés
menaient une vie d’'ombre, morne et triste, dans le séjour des
morts, ou bons et méchants étaient réunis indistinctement.
Quant & la rémunération des actions humaines, on était per-
suadé qu’elle avait lieu sur la terre. Dans le livre de Daniel, I'idée
de la résurrection des morts apparait nettement pour la pre-
miére fois, dans la littérature juive parvenue jusqu’a nous ; elle
est appliquée aux seuls Israélites, fidéles ou infidéles, et non a
tous les hommes (x11, 2 et 3). Elle semble née d'un besoin d’é-
quité a i'égard des justes décédés. surtout des martyrs morts
pour leur foi a l'occasion des persécutions d Antiochus Epi-
phane. On ne pouvait pas admettre qu’ils fussent exclus dn
salut messianique, qu'on croyait imminent, ni que les apostats



38 C. PIEPENBRING

échapperaient au chitiment mérité. Cette nouvelle doctrine se
répandit rapidement parmi les Juifs et alla s’élargissant, de
sorte que, finalement, on crut a la résurrection de tous les
morts et au jugement de tous. La pensée que les justes seuls
ressusciteraient conserva pourtant aussi ses partisans. D'autres,
comme les sadducéens, continuerent a rejeter la foi a la résurrec-
tion des morts.

Le monde nouveau se présente évidemment sous un jour tout
autre, quand il est inauguré par la résurrection des morts,
comme le pensaient la plupart des Juifs du temps de Jésus. Il
devient vraiment nouveau. Le jugement peut aussi s’appliquer
a tous les hommes, les vivants et les morts, étre 4 la fois indi-
viduel et universel, au lieu d’avoir un caractére purement
national et particulariste, comme autrefois. Enfin c’est l'individu
qui est pris en considération et non plus seulement la collectivité,
le peuple d’'Israél, comme c’était surtout le cas dans les anciens
temps. Dés lors le jugement prend un caractére plus éthique et
exerce une influence morale d’autant plus efficace.

IV. LE MESSIE APOCALYPTIQUE

Dans les apocalypses, le Messie roi ou Fils de David n'a
plus de place. Le jugement, qui y joue un grand roéle, est le
plus souvent attribué a4 Dieu. Aussi la figure du Messie dispa-
rait dans plusieurs d’entre elles, comme elle ne brille dailleurs
plus que par son absence dans nombre d’anciens oracles.
Mais un nouveau personnage messianique apparait dans celles-
la, celui qu'on appelle le Fils de I'homme. Nous rencontrons
déja le nom dans le livre de Daniel, mais sans doute pas en-
core la chose; car il semble y désigner symboliquement les
saints du Trés-Haut, les Juifs, auxquels le royaume messianique
est destiné, ou l'ange Michel, patron d’'Israél (1). Bientdt cepen-
dant ce titre est appliqué au Messie. Celui-ci est aussi appelé le
Juste, 'Elu, le Fidéle. Si ces noms sont nouveaux il en est de
méme du personnage qu'ils désignent et qui n'est plus issu de
David. Ce n'est plus méme un étre terrestre, mais céleste. Il

(1) Chapitre vii, 13 et suiv. Comp. BErTHOLET, ouv. cité, p. 221-223.



LE MESSIANISME JUIF 359

préexiste deés avant la fondation du monde. Cela est naturel, car
le point de vue transcendant de l'apocalyptique qui a fait du
Messie un étre céleste, a transformé pareillement tout ce qui se
rapporte au royaume de Dieu et celui-ci lui-méme. Tout le
monde nouveau y a pris un caractére céleste et préexistant et
viendra du ciel, parce que le monde présent, déchu et soumis
a la puissance du Diable, doit disparaitre.

L’idée de la préexistence du Messie a entrainé celle qu’il
peut étre caché et inactif, avant d’entreprendre son ministére.
On en a conclu que Jésus aussi a d'abord été un Messie caché
pendant sa vie terrestre, ou méme apreés cela, auprés de Dieu,
pour ne devenir le Messie eflectif et manifeste qu’'a son retour
du ciel. La masse du peuple pensait ¢ue le Messie se ferait
surtout connaitre par des miracles. D'apres les apocalypses, il
se révélera déja par sa venue. L'idée la plus répandue était qu’il
reviendrait sur les nuées du ciel et d'une maniére inattendue.
Aussi compare-t-on sa venue a 'apparition d'une étoile ou d'un
éclair. On différait d’opinion sur la question de savoir a quel
moment du grand drame eschatologique le Messie apparaitrait
sur la scéne. Sera-ce pour exercer le jugement et vaincre les
ennemis ou apreés que Dieu aura fait cela ? Sur cette ques-
tion et d’autres semblables, nous rencontrons des opinions fort
diftérentes. Mais tout le monde est d’accord que le Messie,
quelque glorieux qu'il soit, est entiérement subordonné a Dieu.

Ces spéculations messianiques des apocalypses juives sont
tout & fait étrangéres & 'ancienne pensée israélite et ne peuvent
guere s’expliquer que par une influence étrangére. Le titre de Fils
de 'homme en lui-méme présente déja une grande difficulté. Gest
probablement une traduction trop littérale d’'un araméisme qui
doit simplement étre rendu par « I'homme ». Or, si tels sont le
sens et l'origine de ce titre messianique, il est probable qu’il
a pour point de départ la notion de I'homme primitif ou du
prototype humain, qui joue un grand rdle dans les religions
antiques dont les Juifs ont subi l'influence. Une confirmation
de cette hypothése semble étre l'idée paulinienne du second
Adam, qui est Christ et qui engendre une nouvelle humanité,
en opposition au premier Adam. Le titre de Fils de I'homme
peut ainsi fort bien étre un emprunt perse, comme le lLogos,
identifi¢ avec le Christ par le quatriéme Evangile, est un em-



380 C. PIEPENBRING

prunt grec. Les deux ont exercé une grande influence sur la
christologie. Ces figures transcendantes et surhumaines répon-
daient en effet bien mieux & la tendance dogmatique de la
théologie chrétienne que celle du Fils de David, avec son ca-
ractére national et politique. Mais on voit par la que la christo-
logie traditionnelle, au sujet de laquelle on s’est tant divisé
dans I'Eglise et qui a toujours été considérée comme base fon-
damentale de la vraie foi, est loin d’étre un pur produit de la
révélation divine.

Les Juifs, assez libres au point de vue doctrinal, si nous fai-
sons abstraction du monothéisme, leur dogme essentiel, avaient
du reste encore d’'autres idées originales relativement au regne
messianique. Ils pensaient qu Elie, sans péché comme le Messie,
jouant le role d'intercessenr de son peuple aupres de Dieu,
reviendrait du ciel & la fin du monde, pour apaiser la colére
divine au moment du jugement et remplir d’autres fonctions en
vue de la réalisation de T'ceuvre du salut. L’histoire biblique
représentant Elie enlevé au ciel sans passer par la mort,
aprés avoir fait triompher, avec éclat, le yahvisme sur l'idola-
trie de son temps, suggérait facilement l'idée que ce grand
prophéte redescendrait du ciel, comme il y était monté, et exer-
cerait une seconde fois son pouvoir extraordinaire pour procu-
rer la victoire & la cause de Dieu.

Se basant sur le Deutéronome (xviir, 15 et 16), I'école d’Alexan-
drie faisait jouer a Moise un role messianique. Philon, qui ne
parle presque jamais du Messie, abonde surtout dans ce sens.
Car au Logos, qui occupe une si large place dans son systéme
philosophique, il n'assigne aucun réle messianique; et quand il
parle du Messie, il le fait dans un sens tout populaire et tradi-
tionnel. Les fonctions messianiques de Moise s'expliquent sans
peine. L'histoire sainte lui attribue la délivrance d’Egypte et la
promulgation de la Loi. Plus celle-ci gagna en autorité, plus le
prestige de Moise allait grandissant. On finit done par penser,
non seulement qu'un prophéte semblable & Moise viendrait con-
courir 4 I'ceuvre du salut, comme le passage mentionné du Deu-
téronome semble le faire entendre, mais qu’il serait lui-méme
le Sauveur. Les Samaritains nourrissaienl aussi cette attente.
Moise ayant sauvé son peuple une premiére fois, on présuma
qu'il pourrait le mieux lui procurer le salut final. On rencontre
aussi 'opinion que, dans ce but, Moise et Elie reviendront en



LE MESSIANISME JUIF 381

méme temps. Quelquefois on leur associe aussi Jérémie, sup-
posé, lui aussi, sans péché. Israél ayant son ange protecteur,
Michel, on crut devoir lai faire également une part dans U'eeuvre
du salut.

Si celle-ci est attribuée a Dieu seul, dans un grand nombre
d’écrits juifs, anciens et récents, qui font compléetement abstrac-
tion du Messie, on voit que d'autres courants existalent a4 ce
propos, que d’aulres personnages que le Messie ordinaire pas-
saient pour des sauveurs ou messies. Voild pourquoi de faux
messies pouvaient si facilement s'élever parmi les Juifs. Ces
conceptions messianiques diflérentes montrent que, pour saisir
la conscience messianique de Jésus, il ne suffit pas d’établir
qu’il a cru étre le Messie. Il s’agit encore de savoir quel Messie
il a voulu étre. Les deux notes extrémes, dans cette gamme
d’opinions, c'est le Messie purement humain, terrestre et natio-
nal, et le Messie tout céleste et éternel ; mais entre les deux
avis radicalement opposés, il y avait beaucoup de conceptions
intermédiaires. fort diversement nuancées ou combinées. Outre
les différents milieux, les différentes conjonctures politiques ou
d’autres circonstances extérieures ont aussi influé sur la notion
du Messie et sur d'autres traits eschatologiques. Aussi quand les
Juifs étaient opprimés et souflraient d'une grande détresse na-
tionale, comme sous Antiochus Epiphane ou sous les procura-
teurs romains, leur plus ardent désir était de voir surgir un
libérateur politique ou de voir arriver la fin du monde dans un
avenir rapproché. Dans des temps calmes, un autre Messie,
plutot législateur ou prophéte, pouvait suffire, et l'on s’accom-
modait sans peine d’'une prolongation de la durée du monde.

On s’est demandé souvent si le judaisme prolessait la foi &
un Messie souffrant, expiant les péchés du monde. A cette ques-
tion, les uns ont répondu affirmativement et les autres négati-
vement. Une étude approfondie du probléme prouve que ces
derniers ont raison. Avant 'ére chrétienne, en tout cas, on ne
trouve paschezles Juifs la moindre trace certaine de cette foi. Ils
croyaient. au contraire, généralement que le Messie triomphe-
rait aisément de ses ennemis et quiil serait tout aussi heu-
reux que ceux qui participeraient & son régne glorieux. Si
le rabbinisme postérieur s'est placé quelquefois & un autre point
de vue, l'influence de la doctrine chrétienne n'y aura pas été
étrangere.



382 C. PIEPENBRING

V. LE REGNE MILLENAIRE

Nous avons distingué l'eschatologie et le messianisme israé-
lites anciens, qui ne furent jamais complétement rejetés au sein
du judaisme, de l'eschatologie et du messianisme apocalypti-
ques, qui sont de date beaucoup plus récente. Mais cetie dé-
marcation n'existe pas dans les écrits juifs eux-mémes. Les
deux courants s’y mélent au contraire a tel point que des vues
contradictoires s’y rencontrent souvent céte a4 cote. On sait que,
dans le Pentateuque et dans d’autres livres de I’Ancien Testa-
ment, des récits paralléles, mais puisés a des sources différen-
tes, sont {réquemment juxtaposés, tout en ne s’accordant point.
Cette tendance a ne vien laisser perdre de la tradition, se re-
trouve dans la littérature juive. On y adopte les nouvelles doe-
trines messianiques ou eschatologiques, sans sacrifier les an-
ciennes, sanctionnées par ['Ecriture. A un moment donné, on
se rendit pourtant compte des divergences en question et l'on
sentit le besoin d’y mettre un peu d'ordre. Mais en vertu du
conservatisme invétéré qui vient d’étre signalé, on se garda bien
de procéder par élimination. Au lieu de sacrifier les anciens
éléments en question aux nouveaux, qui avaient obtenu le des-
sus dans beaucoup de milieux particulierement influents, et qui
étaient complets par eux-mémes, on eul recours a l'idée d'un
régne limité du Messie, placé entre le monde acluel et le monde
futur, afin de faire cadrer, tant bien que mal, la tradition avec
les innovations apocalyptiques. On aboutit ainsi au régne millé-
naire.

N'oublions pas que, d’aprés lopinion primitive, le Messie
devait étre un véritable homme, fils de David, mortel et se
tronvant simplement a la téte d'une nouvelle dynastie davidique,
plus puissante, plus glorieuse et plus parfaite (que 'ancienne. Com-
ment concilier cette conception avec la notion d’'un Messie tout
céleste, préexistant et éternel ? Si 'on ne voulait pas sacrifier I'une
a l'autre, il fallait les juxtaposer et recourir pour cela & quelque
subterfuge. C'est ainsi que fut imaginée I'idée d'un régne mes-
sianique inlermédiaire, qui figure plus ou moins nettement dans
plusieurs écrits juifs et qui est exposée le plus clairement dans
le quatrieme livre d'Esdras.



LE MESSIANISME JUIF 383

L'auteur de cette apocalypse limite le regne du Messie a
foo ans. Déja une ancienne tradition juive avait fixé la durée
du monde a six mille ans : deux mille avant la Loi, deux mille
sous la Loi et deux mille sous le Messie. De méme, & partir
d’'un ceytain moment, on se mit a attribuer au Messie un simple
régne préparatoire et intermédiaire, précédant le nouvel éon.
C'est précisément ce que fait 'apocalypse d'Esdras. Suivant elle,
le 1Meésie, aprés avoir régné quatre siecles, mourra avec tous
les hommes vivants. Ensuite seulement, le monde actuel dispa-
raitra. Il y aura sept jours de silence complet, comme & lori-
gine, avant la création. Puis le monde nouvean commencera,
tous les hommes ressusciteront et Dieu procédera au jugement
universel (ch. vir, 26 et suiv.). lLa conséquence en sera quil y
aura une double résurrection : celle des justes, a Pavenement
du Messie, avec lequel ils vivront ou régneront méme, dans
son royaume; puis la résurrection universelle, apres le régne
messianique.

Nous sommes done ici en face de trois périodes du monde, au
lieu de deux. Et la grande démarcation se trouve, non entre le
monde actuel et le monde messianique, mais entre celui-ci et
I'état final ou éternel des choses. Le régne messianique est a la
fois réduit & quelques siecles et tout provisoire; c’est un pur
intermeéde. Il est clair qu’on aurait pu s'en passer et qu'on l'au-
rait fait, si la tradition ne l'avait pas imposé, Les pouvoirs du
Messie sont également bien amoindris, non seulement quant a la
durée, mais aussi considérés en eux-mémes. Le jugement se fait
en dehors de lui, puisqu’il se place aprés le régne messianique ;
Dieu seul y procéde. Le Messie fait, pour aiusi dire, encore
partie du premier éon-et n'a aucun réle & jouer dans le second.
Ses fonctions sont bornées a la période nationale. 1l ressuscitera
évidemment avec les justes et aura part au salut tinal. Mais il
n'aura plus alors & remplir aucune fonction spéciale, parce qu'il
n'y aura plus de gouvernement terrestre a exercer ni d'ennemis
a combattre, mais rien que des élus bienheureux. Dieu sera
alors tout en tous, aprés que le Messie aura terminé sa mission
temporaire el remis son pouvoir entre les mains de l'unique
Maitre souverain du monde (1 Corinthiens xv, 23-28).

Dans 'Apocalypse de Baruch s’exprime un point de vue sem-
blable {ch. xx1x et xxx). D’aprés elle, le Messie apparaitra sur



384 C. PIEPENBRING

la terre vers la fin de ce monde. Le béhémoth et le léviathan,
deux monstres gardés depuis leur création au fond de la mer,
en sortiront pour servir de nourriture aux hommes survivants.
Outre cela, les fruits de la terre seront dix mille fois plus abon-
dants que maintenant : chaque cep de vigne aura mille sarments,
chaque sarment aura mille raisins, chaque raisin aura mille
grains et chaque grain produira un cor de vin. Ceux gui avaient
eu faim auparavant, seront dans l'abondance. Ils verrout des
miracles chaque jour. Dieu enverra des vents, des nuages et de
la rosée favorables a la réussite des fruits de la terre. La manne
tombera de nouveau du ciel. Ceux qui vivront & la fin des temps,
en mangeront pendant des années. Kt lorsque cette ére sera
achevée, le Messie retournera dans la gloire céleste. Alors ceux
qui sont morts pleins d’espoir en lui ressusciteront. Les dmes
des justes, cachées dans I'atttente, paraitront. Elles seront
toutes unies par un méme sentiment de joie et de bonheur;
car elles sauront toutes que la fin des temps est arrivée. Les
ames des impies, au contraire, seront anéanties de la peur que
leur inspirera la vue de leur perdition. '

Sous Tinfluence de ces idées, reproduites de diflérentes
manieéres par le rabbinisme postérieur, 'Apocalypse de Jean
nous parle d'un régne millénaire du Christ (¢h. xix, 11 a xx,
10), précédant le jugement dernier et l'avémement du monde
nouveau (ch. xx, 11 & xxit, 5). Kt ces conceptions, qui parais-
sent fort singuliéres au premier abord, mais qui s’expliquent
aisément, quand on en saisit la genése, ont ensuite servi de base
au chiliasme chrétien. Nous avons vu que les Juifs y sont arri-
vés, parce que le messianisme, issu des anciennes espérances
nationales, fut dominé et affaibli par les vues plus larges du
judaisme. Cette tendance fut encore accentuée par la seconde
ruine de Jérusalem, qui mit pour toujours fin & la nation juive.
Ce qui y contribua sans doute aussi, cest que les chrétiens
se servirent des espérances messianiques pour combattre le
judaisme, en les appliquant & Jésus-Christ.

Il est évident que l'idée du régne millénaire, méme raccourci,
est en désaccord avec l'ancienne prophétie israélite, qui ensei-
gna invariablement ¢ue Dieu exercerait d’abord le jugement et
qu'ensuite seulement viendrait le régne messianique. Elle est
également en contradiction avec la prédication de Jésus, qui



LE MESSIANISME JUIF 385

place aussi le jugement avant ce régne et qui ne parle jamais
d’un régne purement temporaire du Messie. Dans les Evangiles,
I’ére messianique se confond toujours avec le régne de Dieu et
la vie éternelle.

En somme, I'eschatologie de Jésus et des apdtres repose sur
celle du judaisme, comme leur christologie dérive de la méme
source. Et toutes ces spéculations, eschatologiques, christologi-
ques et autres, ont des rapports incontestables avec celles des
anciens penseurs babyloniens, perses et grecs. Voila un fait cer-
tain, établi aujourd’hui par l'histoire comparative des religions
et qu’'il n'est plus permis de perdre de vue, quand il s’agit de
saisir la vérité chrétienne dans toute sa pureté.

C. PIEPENBRING.



	Le messianisme juif

