Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 11

Artikel: Le christianisme des premiers siecles et le service militaire
Autor: Secrétan, Henri-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHRISTIANISME DES PREMIERS SIECLES
ET LE SERVICE MILITAIRE

Le métier de soldat est incompatible avec la profession
du christianisme. Telle est, aux premiers siecles, la doctrine
généralement acceptée, conformément a la lettre et a 'esprit
de 'Evangile. De nos jours encore, des croyants tout 4 fait
conséquents refusent en Suisse d’étre incorporés dans les
troupes de combat. (1)

Le texte de Tertullien (De idolatria, XIX) me parait cateé-
gorique :

«Il s’agit de savoir si un chrétien peut entrer dans 'armée,
si 'on peut admettre dans I'Eglise un militaire, méme' en
caliges, c’est-a-dire un simple soldat (ui ne se trouve jamais
dans la nécessité de juger et de condamner & la peine de
mort. Il n’y a aucun rapprochement possible entre le pacte
divin et le pacte humain, entre la banniere du Christ et
I'étendard du diable, entre le camp de la lumiere et le camp
des téneébres. La méme vie ne peut pas éire due & Dieu et &
César... ‘

« Comment le soldat se battra-t-il (bellabit), comment fera-
t-il son devoir, méme en lemps de paix (militabit), s’il n’a
pas d’épée ? or le Seigneur a défendu cette arme ; car bien
que des soldats fussent venus aupres de Jean et en eussent
recu la formule de notre loi, bien que le centurion lui-méme

(1) On les fait généralement servir comme infirmiers militaires.



346 HENRI-F. SECRETAN

eut la foi, il n’en est pas moins vrai que le Seigneur, en
désarmant Pierre, a désarmé tous les soldats, Nous ne pou-
vons admettre comme licite I'état de soldat, puisque le Sei-
gneur n’a pas permis quon se serve une seule fois de
Pépée. » (1)

Au chapitre XI du De corona. Tertullien insiste : « Avant
de traiter la question de la couronne, il s’agit de savoir sur-
tout si le port des armes convient aux chrétiens: an in
totum christianis militia conveniat. Pouvons-nous préter un
serment aux hommes, nous qui avons prété un serment a
Dieu ? » Il montre toutes les incompatibilités du service mili-
taire en temps de paix avec la profession du chrétien, et en
temps de guerre a plus forte raison. « Le fils de la paix
pourra-t-il aller au combat, iul ¢ui n'a pas méme le droit de
plaider ? »

Origene (Contre Celse, VIII, 73), confirme pleinement
cette doctrine au milieu du 1m® siécle : « Nous ne combattons
pas pour P'empereur, méme s’il nous persécute ; notre
maniere propre de combatire pour lui, c¢'est de former une
armée de la piété, qui intercéde aupres de la divinité. »

Pas plus peur le service militaire que pour le mariage, on
n'a le droit d’'opposer l'ancienne loi & I’Evangile, comme
Tertullien va nous le vépéter en termes catégoriques.

Ainsi, pour Tertullien et Origéne, non seulement le chré-
tien ne peut pas aller & la guerre, mais il doit refuser le
service militaire méme en temps de paix, soit comme simple
soldat, soit comme officier.

Lactance (Instituticns divines, VI, 20) s’exprime ainsi :
« Dieu nous a défendu de tuer et de voler, délits qui ne sont

(1) At nunc de isto guaeritur, an fidelis ad militiam converti possil, el an
militia ad fidem admitti, etiam caligala cel inferior quaeque, cui non sil
necessitas immolationum vel capitalium judiciorum. Non convcenit sacra-
mento divino et humano, signo Christi et signo diaboli, castris lucis el
casiris tenebrarum ; non poiest una anima duobus deberi, deo el Caesari...
Quomodo autem bellabil, immo quomodo etiam in pace militabit sine gladio,
guem dominus absiulil ... Omnem militem dominus in Pelro exarmando
discinxit. Nullus habitus licitus est apud nos illicito actui adscriptus.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 347

pas non plus permis par les lois ; mais il ncus a interdit en
outre de faire beaucoup d’autres choses (ui sont autorisées
par les lois civiles. Ainsi il n’est pas permis & un homme de
bien d’aller & la guerre, parce qu’il ne connait point d’autre
guerre que celle que sa vertu fait continuellement au vice...
La défense que Dieu a faite de tuer ne souffre point d’excep-
tion. »

Ces lignes ont été adressées a Constantin, ralli¢ au chris-
tianisme. En devenant soldat, on défendait maintenant, avec
I'empire, les KEglises chrétiennes ; néanmoins 'interdiction
demeure ; le christianisme ne se rallia que lentement aux
institutions civiles. Le pacifisme radical des chrétiens, admi-
rable en soi, équivalait en fait & 'abandon des frontiéres
(Lactance, {nst., VI, 6) et & la condamnation absclue de la
politique traditionnelle qui avait fait la grandeur du nom
romain.

Cependant il s’était formé au cours des persécutions une
opinion opportuniste (ui, pour ¢éviter fes persécutions et un
martyre inutile, autorisait le service militaire en temps de
paix aux simples soldats, puisqu’ils n’étaient pas appelés a
verser du sang, mais l'interdisait aux officiers parce que
Icflicier peut étre appel¢ & siéger au tribunal militaire et a
prononcer en temps de paix une condamnation & mort pour
des acles d'indiscipline. .

L’opinion opportunisie est exprimée dans les Canons
d’Hippolyte (n° 74-75) qui sont du troisiéme ou du quatriéme
siccle :

Christianus ne fial propria voluniate miles, nisi coactus
a duce. Habeat gladiwm : caveat tamen ne criminis san-
guinis effust fial reus. — Ainsi le chréiien ne peut éire scldat
que s’il y est contraint ; s’il est obligé de porter I'épée, 1l ne
doit pas s’en servir.

Les soldats chrétiens sont done des perséeutés. Ils peu-
vent porter les armes en temps de paix ; iis doivent s’expo-
ser au martyre plutot que de s’en servir en temps de guerre.



348 HENRI-F. SECRETAN

Le principe constant de I'Eglise, ¢’est que le chrétien ne
doit ni tuer, ni méme verser le sang. Puisqu'en temps de
paix, ou loin du théitre d’une guerre, le soldat chrétien
n’'est pas obligé de se servir de ses armes, pourquoi l'expo-
ser a la mort comme rebelle, et multiplier ainsi les persécu-
tions, aussi longtemps qu’il n’est pas en contradiction ouverie
avec sa conscience chrétienne qui lui interdit de verser le
sang ? Cest cette opinion, d’apparence conciliante, (ui va
triompher au premier Concile d’Arles.

La distinctien entre militare, qui est permis par quelques-
uns, et bellare, qui est défendu par tous, est mise en vive
lumiere par les textes que nous venons de réunir, et éclaire
la discussion.

I’opinion opportuniste permet au chrétien de figurer dans
I'armée (militare), quand il ne peut pas faire autrement,
mais elle ne autorise pas & combattre (bellare).

C’est grace a cette distinction qu'on s’explique la pré-
sence de chrétiens dans les légions.

Par la s’expliquerail qu'un certain nombre de chrétiens,
enrclés de force, traversérent sous les armes méme la grande
persécution et furent licenciés en partie apres les édits de
tolérance.

Cette distinction capitale entre les services de paix et de
guerre domine toute la question.

Tertullien considére ce compromis comme une lacheté de
la part des chrétiens, et 'empire devait la considérer comme
illusoire, car c’est surtout pour la guerre (u’il avait besoin
de soldats.

Cette concession diminua le mombre des supplices au
moment des enrolements foreés, mais elle n’empéchait pas
les actes de rébellion sous les armes, qui durent paraitre
beaucoup plus criminels en temps de guerre que le refus de
servir en temps de paix.

La doctrine de I’Eglise sous sa forme intransigeante devait
se traduire par une propagande antimilitariste. Un soldat



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 549

converti devait quitter I'armée. (C’était donc un acte méri-
toire aux yeux de plusieurs chrétiens de détourner les soldats
de leur service. Dans la Relation de Marcel. on trouve ce
passage : « Or, par la prédication de Paul, plusieurs, aban-
donnant la milice, s’attachérent au Seigneur, de sorte qu’ils
vinrent & lui de la chambre du roi; et étant chrétiens, ils
ne voulurent retourner ni a4 la milice, ni au palais. » Cet
apocryphe remonte peut-étre au 11° siecle et donne en tout
cas une idée des tendances du christianisme primitif et des
cons¢quences (u'on attribuait 4 une prédication chrétienne
particulierement efficace.

S1 Lactance maintient cette doctrine, apres I'édit de tolé-
rance, c’est (qu’elle représente la vraie tradition de 1'Eglise.

Depuis 'empire, le service militaire cessa, en fait, d’étre
obligatoire. Le recrutement se faisait comme dans 'ancien
régime ; on enrolait des étrangers, et a l'intérieur on enga-
geait des volontaires. Mais comme la population libre ne
donnait pas assez de soldats, on prit bientot I'habitude de
recruter des esclaves. On obligeait les propriétaires fonciers
a livrer des esclaves ou 4 en vendre un certain nombre au
fisc. L’Etat les affranchissait et les libérait de toute obligation
envers leurs anciens maitres pour en faire des soldats. Il est
vraisemblable que la plupart des chrétiens libres refusaient
avec horreur de s’enrdler, et que les propriétaires chrétiens
employaient tous les moyens possibles pour soustraire leurs
esclaves chrétiens au service militaire.

Si l'impression que laisse Tertullien de I'extension du
christianisme est vraie, on peut admetire que depuis le
commencement du 11® siecle la moitié de la population de
I'empire ne fournissait que peu de combattants aux armées.

Tertullien aftirme, en effet, vers 217 (Zpitre a Scapula, 1I),
que la moitié de 'empire était chrétienne :

« Tanta hominum multitudo pars pene major civitalis
cujusque. »

L’opinion que Tertullien donne dans ce passage s’accorde
completement avec les indications de 1’Apologie (ch. I°er et



350 HENRI-F. SECRETAN

surtout ch. XXXI). « Si nous nous séparions tout & coup de
vous, vous seriez eflfrayés de votre solitude... du silence du
monde frappé d'immobilité et comme mort... il vous reste-
rait plus d’ennemis que de citoyens. »

Dans son esprit, Carthage est déja une ville toute chré-
tienne, et quand il voit Scapula se préparer a sévir et qu’il
‘g’écrie (ch. V) : « Quid ipsa Carthago passura est deci-
manda a te... ? », ¢’est aux chrétiens u’il pense. Carthage
est chrétienne ; décimer Carthage, ¢’est décimer les chré-
tiens. (1)

La populaticn chrétienne est si nombreuse qu’il parait
impossible & Pécrivain que Scapula et ses agents ne com-
mettent des crimes domestiques :

« Quelles seront les souffrances de cette Carthage que tu

(1) Pour Renan (Marc-Auréle, p. 451), décimer Qarthage montre que dans
la pensée de Tertullien les chrétiens ne formaient que le dixiéme de la popu.
lation. II raisonne comme si le proconsul allait tout tuer, homnmes, femmes
el enfants chrétiens, et supprimer ainsi le dixiéme de la population. Est-ce
vraisemblable ?

Ce chiffre est d’abord en contradiction compléte avec le passage de 'épiire
que nous venons de citer, Ensuite, Tertullien ne peut imaginer que Scapula
va supprimer la totalité de lﬂ‘population chrétienne. Il +ail que Jes perséeu-
tions avaient pour but de faire des exemples pluldt que des massacres, gui
auraient ruiné¢ toute une région. Il sait qu’on choisissait en général ceux
qui, aux yeux du pouvoir, paraissaient les plus coupables; que parmi les
chrétiens poursuivis, un trés grand nombre, surtout les péres de famille
qui avaient commis la faute d’enirer dans les liens du si¢cle, abhjureraient
ou signeraient des billets, que d’autres fuiraient ou se dissimuleraient. Ce
sont donc les chrétiens qui, dans la pensée de Tertullien, seront décimés.

Carthago decimanda ne peut faire entendre que les chrétiens ne forment
gue le dixiéme de la population. Décimer a ici le sens d’une peine collective
analogue a celle qu’on appliquait quelquefois & un groupe de soldats coupa-
bles. Mais il ne faut pas tiver un chiffre exact du mot décimer, qui signitie
ici: mettre & mort un grand nombre de personnes, comme dans Pusage
moderne, ou on emploie le mot sans penser au chiffre dix.

Tertullien vient de nous dire deux fois que les chrétiens formaient la
majorité dans Pempire ; il pense naturellement et surtout & Carthage. Pour
lui donc Carthage est une ville chrétienne et, comme nous le disions, déci-
mer Carthage, dans sa pensée, veut dire conduire au supplice un grand
nombre de chrétiens. D’ailleurs, la fin du chapitre que nous avons trans-
crite montre que le peuple chrétien de Carthage était extrémement nom-
breux, puisqu'un soldat paien risquait de frapper un frére ou un ami.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 351

veux décimer, quand tes soldats eux-mémes ne trouveront
sous le tranchant de leur glaive que des amis ou des parents ;
quand ils trouveront des chevaliers et des dames romaines
nobles comme toi, et peut-étre tes plus proches parents et
tes amis les plus intimes ? Abstiens-toi done pour toi-méme,
sl ce n’est pour nous. »

N'est-ce pas dire que Carthage est chrétienne ?

Il y avait probablement beaucoup moins de chrétiens en
Gaule et dans U'Oceident u'en Afrique et en Orient ; opi-
nion de Tertullien peut étre exagérée, mais celle qu’il exprime
avec insistance, c’est que les chrétiens atteignent la majorité
dans I'empire.

Cest précisément I'accroissement prodigienx de la cité
chrélienne (ui va provoquer P'assaut des grandes persécu-
tions et en briser 1'élan.

Quelle que fut d’ailleurs, au moment ot Tertullien ¢eri-
vait, la proportion exacte des chrétiens dans P'empire, le
magistrat impérial épris des grandes traditions romaines
d’ordre et de discipline, plein d’un respect religieux pour
aigle impériale, dut avoir un sursaut d’indignation en lisant
le passage du De idolatria, ou Tertullien condamneé le ser-
vice militaire. Il dut y trouver une invitation formelle 4 une
grande partie de la population de refuser des recrues aux
armées et, par conséquent, la menace la plus grave pour
'avenir de son pays.

La situation d’une sociélé qui bénéficiait de la paix civile
et de la sécuril¢ des frontieres grace & la force publique, et
qui, en méme temps, refusait absolument de participer & cet
effort aurait du paraitre absurde & ceux des chrétiens qui
reculaient la date de la consommaltion des choses. Quand
I'Etat eut succombé, que son autorité tutélaire n’offrit plus
de protection & personne, les évéques furent bien obliges,
dans Panarchie générale, de s’entourer d’hommes d’armes
pour défendre leurs biens et leur vie.

On pouvait s’appuyer des textes de 'Ancien Testament,
quand meéme ils contredisaient la vraie docirine de la nou-



352 HENRI-F. SECRETAN

velle alliance ; et Tertullien lui-méme le fait pressentir, tout
en combattant 'application de l'ancienne loi a la société
chrétienne. Néanmoins, nous n’avons pas trouvé dans les
textes l'expression d’une opinion (ui parait maintenant si
naturelle. Ce qui résulte des citations que nous venons de
mettre sous les yeux du lecteur, c’est que l'extréme limite
des concessions de I’Eglise pendant les premiers siécles fut
d’autoriser le chrétien enrdlé de force dans la milice a faire
son service sans s’exposer a verser le sang.

On est donc conduit & admettre que la présence de chré-
tiens dans les armées a partir du * siecle n’est pas résultée
d’enrdolements volontaires, mais qu’elle est la conséquence
des persécutions elles-mémes. Il est probable que le recrute-
ment forcé de chrétiens célibataires valides fut une des
formes les plus communes de la lutte contre le christia-
nisme. Quand 'empereur chrétien Valens, irrité, enrola de
force les moines de Nitrie, ne confirmait-il pas une tradition
des empereurs paiens ? (1)

Enroler de force les suspects élait un procédé habituel.
Josephe (Antig. XVIII, 5) raconte que Tibere fit incorporer
de force dans I'armée quatre mille Juifs qui furent envoyés

(1) Jérome, an 377, cité par Duchesne (Hist. anc. de UEglise, II, p. 52).

Dans louvrage de Mgr. L. Duchesne, on ne trouve aucune réponse aux
questions que nous posons, aucune des distinctions que nous avons présen-
tées, aucun exposé de I'opinion de I'Eglise. Sur Pattitude des chrétiens vis-
a-vis du service militaire, il y a une seule ligne (tome II, p. 10): « Il ne
manquait pas de fidéles qui désapprouvaient le service militaire. » Suit une
note mentionnant exécution de Maximilien et de Marcellus.

N’avons-nous pas suffisamment d’indices et de textes pour étre sirs que
I'opinion des chrétiens sur le service militaire fut un grief capital de 1’em-
pire contre la religion nouvelle ? Le pacifisme de ’Eglise des trois premiers
siécles parait avoir été absolu, et ce n’est pas un de ses moindres mérites,
a nos yeux. Renan (Marc-Auréle, p. 595) le reconnait : « L’antipathie des
deux professions était absolue; en se faisant chrétien on quittait 'armée.
On ne sert pas deux maftres était le principe sans cesse répété. »

Il n’accorde que quelques lignes a cette question. Nous nous sommes
demandé, de notre c6té, pourquoi néanmoins il y eut des chrétiens dans les
armées.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 353

en Sardaigne, et chitia séverement ceux qui, sous prétexte
du sabbat, refusérent de porter les armes. Il prit cette
mesure & la suite de la conversion au judaisme d'une femme
mariée, suivie d’appropriation frauduleuse d'une partie de
ses économies. Le mari avait porté plainte a Tibere,

Nous savons que la persécution fit des apostats malgré la
fol vive qui animait la société chrétienne; il est donc natu-
rel de penser que beaucoup de jeunes chrétiens accepterent
le service muilitaire pour éviter le supplice. L’Eglise finit par
les y autoriser pour prévenir la persécution. Les chrétiens
considérerent cette faute comme moins grave que l'apostasie
proprement dite, qui consistait & commetlre un acte public
d’iddlatrie, et ne créérent pas trop d’obstacles pour les
admetire & la communion quand ils avaient achevé leur
service. Mais il était entendu, et nous avons insisté sur ce
peint, que le soldat chrétien qui figurait dans les armées ne
devait pas se servir de ses armes pour verser le sang. Sou-
vent les chrétiens qui servaient contre leur conscience éprou-
vaient d’amers regrets. Ceux dont la foi n’avait pas chancelé
dans la vie des camps, cherchaient a libérer leur conscience ;
les uns, les pusillanimes, désertaient; ceux, au contraire,
dont les remords confirmaient et exaltaient la foi, choi-
sissaient une occasion solennelle pour affirmer publiquement
leurs croyances et faire de leur martyre un enseignement
salutaire. Ce fut le cas du soldat dont parle Tertullien dans
le traité de la Couronne. Quand I'empereur faisait une gratifi-
cation aux troupes, les soldats devaient se présenter ceints
d'une couronne de lauriers, symbole de 'honneur militaire,
et g’inscrire tour & tour sur un registre. Le soldat chrétien
s’y refuse et tient sa couronne & la main. On l'entoure, on
le défére & son chef, qui Ilui demande l'explication de cet
acte d’indiscipline et de mépris. Il ne répond qu'un seul
mot, qui veut tout dire : « Christianus sum ». Je suis chré-
tien, done je ne puis rester sous les armes. On le frappe,
et, couvert de sang, il est entrainé dans la prison pour y

attendre son jugement.
23



354 HENRI-F. SECRETAN

Tertullien glorifie cet acte et le donne en exemple aux
autres chrétiens des armées (De corona, I).

« Oh! le brave soldat qui ne se glorifie qu’en Dieu.., Sur-
le-champ il commence a se dépouiller, laisse son pesant
manteau, quitte sa chaussure génante, rend son épée non
nécessaire & la défense du Seigneur, ayant sa couronne dans
la main, & la vue de tous. Maintenant tout rouge d’un sang
plein d’espérance, ceint de la parure de I'Evangile et de la
tranchante parole du Seigneur, tout armé, de pied en cap,
des armes de l'apdtre et étant couronné de la couronne
blanche du martyre, mieux, certes, que s’il 'etit été de la
couronne de lauriers, il attend dans la prison la largesse de
Jésus-Christ. » Ce que Tertullien trouve abominable, c¢’est
l'usage paien de porter des couronnes de fleurs ou de lau-
-riers. Il fait aux chrétiens un devoir de préférer le supplice
4 ce rite condamnable.

Il semble que ces faits d'indiscipline aient été le prétexte
de persécutions contre la communauté a laquelle appartenait
le soldat réfractaire et contre ses directeurs religieux. Car
Tertullien prévoit qu'un groupe de chrétiens alarmés par cet
exces de zele vont faire leurs paquets pour fuir de ville en
ville, comme quelques textes de I'Evangile paraissent le
permettre, au lieu d’affronier le martyre. « Car je connais
leurs pasteurs, ajoute-l-il, lions en paix et cerfs & la guerre.
Ils murmurent entre les dents qu’ils courent grand risque
de perdre cette bonne paix dans laquelle ils ont vécu si
longtemps. » Je souligne celte phrase (ui mentre, comme
beaucoup d’autres textes, que I'Eglise jouissait de longues
périodes de sécurité complete. La persécution s’armait done
d’une infraction flagrante aux lois de I'Etat. L’édit de tolé-
rance de Galére en 311 rappelle que les persécutions avaient
été justifiées par la campagne que les chréiliens menaient
contre les lois de l'empire, en se faisant des lois & eux-
mémes, c’est-d-dire en constituant un état contre I'Etat.

Le commentaire de Tertullien prouve que des persécu-
tions ont eu pour cause unique la rébellion sous les armes,
la question militaire.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 355

On trouve dans les Actes des martyrs des faits sem-
blables (Ruinart, Acta martyram sincera, an 205 et 298,
p- 3or a 314). Maximilien, jeune recrue de Tebessa en
Afrique, se présente devant le proconsul Dion avee son
peére pour étre incorporé dans 'armée ; mais il se refuse &
tous les actes purement civils qui accompagnent l'enrdle-
ment d'un conscrit, parce qu’il est chrétien ; soldat du
Christ, il ne peut servir dans le siécle.

— Qu’on lui impose les signes du soldat. (1)

— Non facio, répond-il, non possum... militare... Caput
mihi praecide, non milito seculo; sed milito Deo meo.

Devant cette obstination d’un tout jeune homme, le pro-
consul cherche les vraies responsabilités :

— Qui ta suggéré cette idée?

— Ma conscience et celui qui m’a attiré & lui. Le pro-
consul s’adresse alors au pére : C'est a tol de lui dicter son
devoir, — C’est affaire & lui, répond le peére; il sait ee qui
lui convient. Dion insiste en vain aupres du jeune homme;
il le menace de mort, en lui demandant d’avoir piti¢ de sa
jeunesse. « Non pereo, proclame le martyr; nomen meuwm
Jam ad Dominum meum est. » Dion cherche un argument
efficace. — Mais, dit-il, dans les troupes de Dioclétien, de
Maximien, de Constance et de Maxime (2) il y a des sol-
dats chrétiens, milites christiani sunt et militant.

— Peu m’importe; moi je suis chrétien et je ne saurais
faire le mal. — L’interrogatoire est fini, — Qu’on raye son
nom du registre. Kt puisque, animé d’un esprit de révolte,

(1) Signaculum. On imprimait 4 la nouvelle reerue, au moment de son
incorporation, des stigmales a la main a Paide, je pense, d’'un fer rouge,
puis le nom de empereur. On lul mcttail au con un collier de plomb, et il
recevait pour compléter son signalement une tessére ou plagquetie suar
laquelle étaient inscrits probablement Pdge du conscrit ¢t la date de son
entrée au service.

(2) On trouve dans un autre manuscril : constanies et maximi mililes sunt
christiani. Daprés ce texte, les chrétiens auraient été les soldats les plus
fideles et les plus vaillants.

Est-il besoin de montrer combicen cette moditication jure avee le contexte
et avec ce que Dion vient de dire? Maximilien refuse le signaculum en
disant : « Jamm habeo signum Christi » et Dion répond : « Statim te ad



356 HENRI-F. SECRETAN

tu refuses d’enirer dans la milice, accepte la sanction qui
convient et qui servira d’exemple aux autres. — Maximilien
est condamné & la décapitation, selon son désir. Il triomphe,
sourit & son pére glorieux de la fol de son fils, et subit aus-
sitot la mort. Le peére retourne dans sa maison en rendant
graces i Dieu. Une dame chrétienne cbtient du juge le corps
du martyr et lui éleve un monument & Carthage aupres des
restes de saint Cyprien.

Ce touchant récit montre qu’en soi l'aveu de christianisme
n’était pas un délit. Le pere, malgré son attitude approbative
n'a pas été inquiété, non plus que la pieuse Pompéia.
Comme nous l'avons déja remarqué, rien ne prouve que les
chrétiens militants que Dion propese en exemple au jeune
conscrit fussent des combattants. (1)

Marcellus, centurion de la légion Trajane, commet un acte
analogue a celui que Tertullien a rapporté dans le De

Christum tuum miilto ». Dion le condamne & mort ad ceterorum exemplum.
Il n’était donc pas dans un détat d’esprit qui lui permit de faire un éloge
spécial des soldats chrétiens. D'ailleurs il s'est borné & constater qu'il y a
des chrétiens (ui se laissent incorporer comme soldats (militant).

On voit que IEglise, devenue militariste avec le temps, tenail & faire
oublier, par des altérations de textes ou des réticences, son pacifisme absolu
des premiers siécles. Nous ferons la méme observation aprés avoir constaté
la substitution de in bello a in pace, texte qui scul offre un sens, dans une
des copies du troisiéme canon du concile d’Arles.

Pourquoi I'Eglise rougirait-elle d’avoir été pendant les premiers siécles
une grande école internationale de fraternité humaine, et par conséquent
d’insoumission militaire et de protesiation admirable contre le meurtre
organisé?

N’est-ce pas le plus grand mérite du christianisme authentique d’avoir
proclamé la paix universelle, la suppression des frontiéres, le mépris des
distinctions entre les hommes et les races?

(1) On ne doit pas, en effet, conclure de 'affirmation du proconsul, repro-
duite par M. Duchesne, qu’il y avait dans I'armée des chrétiens décidés a
combattre, malgré leur foi qui le leur défendait. Dion veut entrainer la
nouvelle recrue, qu’il enrédlait de force, en lui donnant en exemple d’autres
chrétiens qui paraissaient accepter le service militaire. Mais ceux-ci avaient
cédé a la menace et subi I'enrdolement en s'engageant vis-a-vis d’eux-mémes
a ne pas se servir de leurs armes pour combattre. Dion avait affaire a un
disciple de Tertullien; sa conscience l'obligeait & refuser le port d’armes,
méme en lemps de paix. Les autres chrétiens distinguaient soigneusement



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 357

corona. 11 jette ses armes devant les enseignes de la légion
en s’écriant : « Jesu Christo Regi ceterno milito. Je renonce
a sulvre vos empereurs et & adorer vos idoles de bois et de
pierre qui sont sourdes et muettes. Si la condition des sol-
dats est telle qu’ils sont (maintenant) forcés de sacrifier aux
dieux et aux empereurs, veicl, je jette les insignes de mon
grade el ma ceinture, je répudie les étendards et refuse de
servir. » Il fut condamné & la décapitation pour avoir outragé
publiquement 'armée et violé ses engagements.

Il est probable que les idées de réaction violente qui
déterminerent la grande perséeution commencaient deéja &
prévaloir dans les conseils de l'empire. On essaya de res-
serrer les liens de la discipline militaire, on exigea, des offi-
ciers surtout, la participatién aux riles paiens de l'armée;
on renonca a tolérer les attitudes (ui pouvaient diviser les
esprits et atténuer la cohésion de la troupe. Car Marcellus,
qui devait servir depuis longlemps puisqu’il était centurion,
parait se plaindre ¢u’'une discipline nouvelle loblige &
rompre ses engagements. « Si talis est conditio militantium,
at Diis et Imperatoribus sacra facere compellaniur.., renun-
tio signis et militare recuso. »

Il semble qu’un pacte avec les soldals chrétiens ait été
rompu. Au moment de les incorporer, on leur disait sans
doute qu’ils pouvaient parfaitement rester chrétiens, comme
Dion le fait entendre & Maximilien, qu’ils pourraient servir
comme non combatiants (militare & 'exclusion de bellare),
et, une fois encadrés, on cherchait & les obliger & toutes les

militare in pace, gui était permis par les uns, de bellare, quaucun évéque
ne pouvait aatoriser ouvertement.

8i on ne veut pas faire cette distinction essentielle, les perséeutions géné-
rales deviennent inintelligibles. §'il y avait eu un grand nombre de chré-
tiens dans I'armée acceptant dans leur plénitude les devoirs militaires, la
persécution ett-elle élé encore possible? Et dans ce cas, ne serail-elle pas
devenue une guerre civile? Elle aurait surtout perdu une de ses raisons les
plus importantes & nos yeux. Dioclélien ne parait pas avoir été hostile aux
chrétiens individuellement, puisqu’il en eut dans son entourage, et quen
295, il nomma Lactance professeur & Nicomédie. Il faut donc admeitee contre
le christianisme une hostilité fondée sur la raison d’Etat.



358 HENRI-F. SECRETAN

cérémonies, a tous les serments, a4 tous les actes qu’inspirait
la discipline la plus rigoureuse.

Ces faits se passaient a la veille de la grande persécution.
Il est difficile de croire que ces actes de rébellion, si con-
formes & la prédication des évéques et a la doctrine évangé-
lique, aient été de rares exceptions.

Qui d’ailleurs ne les admirerait pas comme l'expression
d’une foi absolue & un idéal d’amour et de paix, (ui attend
encore pour se réaliser le progrés moral et le concours du
genre humain?

Les quelques considérations que nous avons présentées
montrent le peu de cas qu'il convient de faire de la légende
‘du massacre de la légion thébaine, racontée par Eucher,
évéque de Lyon, au ve siécle. Ce massacre aurait eu lieu
sous Dioclétien, avant la persécution. Si les chrétiens sous
les armes étaient des soldats dont le zele était douteux & un
degré quelconque, les généraux romains se seraient bien
gardés d’en constituer une légion compacte, au lieu de les
disperser dans les corps de troupes. 1l y a eu des chrétiens
dans les légions, mais il ne pouvait y avoir de légions chré-
tiennes. La légion dite thébaine, pas plus que la légion Ful-
minata ou de Méliténe, au 1° siecle, n’a pu étre composée
d’'une grande proportion de chrétiens.

Ce qui a pu donner lieu & ce récit, c’est qu'il est sans
doute arrivé parfois que quelques chrétiens se soient concer-
tés pour déposer les armes pendant une marche ou une
campagne, et aient ¢té massacrés sur 'ordre du général.

Les chrétiens ont appelée miles Christi ou miles Dei, le
martyr, le confesseur, le soldat qui faisait acte de foi en ne
combattant pas. Cette expression pouvait difficilement con-
venir, comme le laisse entendre Renan, au soldat qui se
soumettait sans restriction aux devoirs militaires, car il est
précisément le contraire de miles Christi, puisqu'il suit 'en-
seigne du diable dans le camp des ténébres. (1)

(1) Les soldats du Christ sont ceux qui s’écrient : Christi ego miles sum :
pugnare mihi non licet. Sulpice Sévére, Vie de saint Martin, 4.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 359

Sur ce point Renan (Marc-Aaréle, p. 6oy) peut induire
en erreur, d’autant plus qu’il admet qu’il y eut plusieurs
chrétiens volontaires dans les armées au deuxiéme siecle
(p- 276 et 594). Nous nous demandons précisément si le fait
est possible. Il est singulier que ni Gibbon, ni Renan, ni
M. Duchesne dans 1'Histoire ancienne de U'Eglise, ne fas-
sent aucune allusion & la distinction (ue nous essayons
d’établir & la lumiere de quelques textes.

Sans doute, il y eut de nombreux chrétiens forcés de ser-
vir par les persécutions partielles ou générales, qui faisaient
les travaux de la paix (militare in pace), mais que des scru-
pules de conscience obligeaient quelquefois a poser les
armes, méme pendant la paix, et qui ne pouvaient en aucun
cas combattre (proeliari, bellare) sans cesser d’étre chré-
tiens. Rien n’empéche d’ailleurs qu’on n’ait utilisé les chré-
tiens en lemps de guerre dans le génie, les services de
ravitaillement et de secours aux blessés, quand on disposait
de troupes de combat suffisantes. Ils pouvaient, en méme
temps, invoquer le secours de la divinité pour l'empereur
comme les soldats chrétiens de Marc-Aurele, et former ainsi
ce camp de la piété dont Origene parle peut-étre en souve-
nir du célebre miracle chrétien. (1)

Aussi ce qui parut dangereux, c¢’est moins la présence de
non-combattants u'on pouvait utiliser dans I'armée, que la
doctrine méme, qui pouvait en multiplier indéfiniment le
nombre, et ceux (ui en étaient les auleurs responsables.
Saint Cyprien a été décapité par la méme raison d’Etat, tres
mal inspirée d’ailleurs, qui a dicté le supplice de Ferrer. Ils
ont été condamnés tous deux parce que leur propagande
tendait au renversement de I'ordre établi.

On admet que, d'une maniére générale, la population
moyenne de I'empire n’avait pas les vertus guerriéres du

(1) On sait que pendant la campagne de Marc Auréle contre les Quades
en 174, une grande sécheresse fit beaucoup souffrir les troupes; I'Eglise
attribua aux priéres des soldals chrétiens de la légion Fulminante la forma-
tion soudaine d'un orage violent qui donna de Peau & armée et jeta la
confusion dans les rangs de 'ennemi.



360 HENRI-F. SECRETAN

temps de la république. Les enrolements volontaires se fai-
saient rares parmi les paiens libres, mais I'Etat avait la res-
source, comme nous l'avons déja vu, de puiser sans diffi-
culté de bons soldats dans les grands domaines paiens,
en achetant des esclaves. L’armée d’ailleurs offrait toujours
un asile & beaucoup de misérables, et elle ouvrait aux ambi-
tieux la plus vaste carriere. Au contraire le christianisme ne
fournissait & I'armée ni officiers ni combattants. Il donnait
ainsl au nationalisme romain un grief terrible. Proclamer,
comme Tertullien, au moment ou la société chrétienne pre-
nait dans l'empire une exlension immense, que le service
milifaire était incompatible avec la nouvelle doctrine, ¢’était
proclamer I'incompatibilité du christianisme avec l'empire.

Il est certain que la question du service militaire donna
lieu & des débats entre les docteurs ; que le service militaire,
méme en temps de paix, fut souvent considéré comme une
faute grave, et que laititude de certains chrétiens provo-
que des conflits avec les autorités civiles.

Le troisieme canon du Concile d’Arles jette une vive
lumiére sur cette question et va nous permettre de la résu-
mer en termes précis. '

Il y eut, comme nous 'avons dit, un parti chrétien qui
aulorisait le service militaire, en temps de paix, aux simples
soldats, parce qu’ils n’étaient pas appelés a se servir de
leurs armes pour donner la mort ou verser le sang. Cette
interdiction de verser le sang est un principe sur lequel le
christianisme des quatre premiers siécles n’a pas transigé.
(Vest pourquoi, nous le rappelons, la concession ne s’appli-
quait pas aux ofiiciers qui, méme en temps de paix, pou-
vaient éire obligés de prononcer au tribunal une peine
capitale. Comme la rébellion sous les armes allumait la
persécution contre les parents et la communauté & laquelle
appartenait le soldat, I'Eglise voulut que cette concession ne
fat pas dénuée d’effet, et elle condamna formeilement I'in-
soumission en temps de paix, tandis qu’il était impossible
de blamer le soldat qui, en campagne, ne voulait pas se



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 361

servir de ses armes. L’opinion des opportunistes prévalut
vers 314 et s’exprime ainsi dans le troisiéine canon du
Concile d’Arles :

« De his qui arma projiciunt in pace placait abstinere
eos a commaunione. » (1)

Les chrétiens qui jettent leurs armes en temps de paix
seront exclus de la communion.

Ce canon semble montrer clairement :

1° Que les clirétiens répugnaient au service militaire,
méme en temps de paix;

2° Que l'insoumission n’était pas un fait exceptionnel,
quil n’y a donc pas besoin de récits particuliers pour éta-
blir qu’il y eut beaucoup de Maximiliens et de Marcellus ;

(1) Il s’agit du concile désigné sous le nom de « premier conecile d’Arles »,
sous emperear Constantin et le pape Sylvestre I°T.

Plus tard, quand la guerre devint pour les chrétiens une nécessité de tous
les jours, et une passion, on ne comprit plus le sens de cette interdiction.
Aussi un manuscrit porte-t-il in Gello au lieu de in pace, et I'éditeur du
xvr® si¢cle ajoule aprés avoir indiqué cette variante : Videlurque magis
consentaneum tales punire tanquam deserfores, comme si elle donnait un
meilleur sens.

Les soldals qui jetaient leurs armes pendant la bataille paraissaient
beaucoup plus coupables au moyen age que les autres, qui sont considérés
comme de simples déserteurs. Le copiste qui écril in bello pensait que ceux
surtout qui commettaient un acte de trahison odieuse en jetant leurs armes
pendant le combat avaient di étre excommuniés par U'Eglise. Il ne savait
plus que I'Eglise primitive avail condamné l'usage des armes pour com-
battre, et que le canon ne faisail que confirmer 'autorisation pour les chré-
tiens de servir en temps de paix, militare in pace, et blamait en méme
temps ceux qui rompaijent leur engagement en temps de paix exclusive-
ment. Car il était, par contre, impossible a I'Eglise de ce temps de refuser
la communion au chrétien qui jetait ses armes en temps de guerre.

On ne comprenait pas non plus au moyen age que l'acte du soldat chré-
tien qui refusait de combattre était plus courageux que celui de faire front
a Pennemi, puisque les chrétiens, déja suspects et surveillés de prés, étaient
massacrés infailliblement s’ils obéissaient a leur conscience. En principe, le
chrétien combattant était un apostat; c¢’est pourquoi le Concile d’Arles ne
pouvait excommunier les mililes Christi, ceunx qui faisant un acte de foi et
s’exposaient au martyre en refusant de verser le sang.

(Conciliorum omnium volumina V, Venise 1585, apud Dominicam Nicoli-
num. T. L, p. 6c6.)



362 HENRI-F. SECRETAN

3° Que les soldats qui refusaient de se battre en temps de
guerre ne pouvaient étre blamés, puisqu’ils refusaient de tuer.

La tolérance du service in pace évitait le martyre au chré-
tien qui, en se laissant enrdler, avait cédé i la force sans
renier sa foi.

Le chrétien qui jette bas les armes, en temps de paix,
commet un acte inutile qui compremet sa communaute.
Mais celui qui refuse de les porter a la guerre fait un acte
de foi qu’il eit été sacrilege de blamer.

On peut considérer ce canon comme une concession
solennelle de I'Eglise &4 Constantin aprés sa paix avec le
christianisme.

Cette opinion se faisait jour déja au ° siécle, et Tertullien
la comballaii avec énergie. Le passage capital qui se trouve
au chapitre XIX du De idolatria, et que nous avons repro-
duit, n’offre aucune éyuivoque.

Tertullien y condamne le service militaire absolument et
sans restriction ; il repousse précisément 'opportunisme de
quelques chrétiens qui croyaient pouvoir permettre le ser-
vice en temps de paix aux simples soldats, tout en le défen-
dant aux officiers. Il n’est pas inutile d’insister sur ce point.

Pour Tertullien, et pour beaucoup de ses conltemporains,
ni les scoldats ni les officiers ne peuvent obéir & César, servir
sous I'¢tendard du diable, pas plus en temps de paix qu'en
temps de guerre.

Tertullien confirme notre interprétation des causes qui
firent prévaloir la concession, illusoire d’ailleurs pour l'em-
pire, du service en temps de paix, quand il prévoit lirrita-
tion que va produire sur les laches opportunistes le martyre
en pleine paix du soldat héroique qu’il donne en exemple
aux soldats du Christ (De corona).

Ajoutons qu'en principe les militaires qui se convertis-
saient pouvaient rester sous les armes pendant la paix. Mais
en général ils les déposaient el, comme tout le démontre,
les fidéles étrangers & 'armée ne s’enrdlaient pas volontaire-
ment.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 363

L’opinion que Tertullien nous donne dans 1'Apologie va
nous montrer le peu de cas qu’il convient de faire des écrits
apologétiques pour comprendre les vrais griefs de l'empire
contre la nouvelle religion.

Dans U'dpologie, le docteur de 'Kglise prononce un véri-
table plaidoyer et se sert d’'un argument spécieux qu’il sait
absolument indéfendable, puisque, dans sa prédication, il
condamne tout service militaire. Il dissimule franchement
sa pensée, profite de la présence forcée de chrétiens dans
les armées pour dire : « Kt vobiscum militamus » (1), alors
que sa conscience l'oblige &4 considérer le port des armes,
méme en temps de paix, comme un sacrilege et les soldats
chrétiens comme des apostats. Il faut remarquer qu’il distin-
gue militare de bellare dansle Deidolatria, et qu’il semble,
ici, jouer sur ce mot équivoque.

Comme nous I'avons fait remarquer, les apologistes esqui-
vent avec soin les arguments décisifs de la société civile
contre le christianisme. Il n’y a que Minucius Félix, et
Justin, qui fassent allusion aux prédictions catastrophiques
qui se multipliaient dans les apocalypses chrétiennes du
11° siécle, et qui tombaient sous le coup de la loi.

Les apologistes ne furent pas écoutés, parce qu’il leur
était impossible de dire qu’ils enseignaient le courage mili-
taire, qﬂ’ils condamnaient le célibat, qu’ils conseillaient aux
chrétiens d’entrer dans les carrieres civiles, et que la sane-
tion de leur doctrine n’impliquait pas la destruction de
I'empire romain dans un grand cataclysme dont I'échéance
était plus ou moins imminente.

L’apologie de Justin ne pouvait libérer la conscience d'un
empereur, d'un Romain, d'un Antonin, ou d’'un Marc-Aurele,
auxquels la Providence avait confié¢ les destins de 'empire.

Aux intelligences moyennes, le christianisme, au 1m1° siécle,
ne laissait d’autre alternative que la foi ou la haine.

(1) Navigamus et nos vobiscum et vobiscum militamus et rusticamur et
mercamur. (Apol. XLIL.)



364 HENRI-F. SECRETAN

Iln comparant la teneur du troisieme canon du Concile
d’Arles avec les textes de Tertullien, Origene, Lactance, et
les cancns d'Hippolyte, on arrive aux conclusions sui-
vantes :

1’Eglise, jusqu’a la fin de 'empire en Occident, n’a jamais
transigé avec le principe qu’aucun chrétien ne peut tuer ou
verser le sang. Tertullien estime que le chrétien doit subir
le martyre plutot que de subir Uenrolement et de porter les
armes sous aucun prétexte.

Sous l'influence des persécutions, pour les rendre moins
rigoureuses et continues, un parti opportuniste admit que
le chrétien enrolé de force pouvait rester dans l'armée &
titre de soldat pacifique, c’est-a-dire exéculer toules les
manceuvres et les travaux qu'on exigeait d’'un non combat-
tant, en temps de paix, a condition de ne pas devenir offi-
cier, puisqu'un officier pouvait étre appelé & prononcer la
peine de mort ou des peines afflictives. Tertullien, nous
I'avons vu, proteste avec énergie contre cette doctrine.

La doctrine opportuniste trouve sa consécration dans le
troisieme canon du Concile d’Arles. Ce canon refuse la
communion au chrétien qui jette bas les armes en temps de
paix, c’est-a-dire sans avoir un motif de conscience absolu-
menl impératif, puisque, en temps de paix, il ne se sert pas
de ses armes pour verser le sang.

Les croyants qui figurent dans les armées, jusqu’aux édits
de tolérance, étaient done des enrolés foreés et les cas de
rébellion étaient fréquents et contagieux.

Il semble que, sur ce point comme sur d’autres, la foi
des simples fideles fut plus ardente et plus agressive (ue
celle de leurs directeurs spirituels.

Enfin, n’est-il pas permis de tirer de 'ensemble des faits
que nous avons réunis une autre conclusion importante ? Le
magistrat romnain parait avoeir respecté laliberté de conscience
du chrétien qui se conformait aux lois de 'empire en s’en-
rélant dans Parmée. S’il avait exigé un acte formel d'infidé-



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 365

lité, aucun évéque n’aurait osé autoriser le service militaire
en temps de paix, déja & la fin du 1° siécle, et Tertullien
aurait mentionné 'apostasie comme une circonstance odieuse
ne souffrant pas la discussion, quand il stigmatise les pas-
teurs qui permettent aux croyants de transiger avec leur
conscience en portant les armes. Tant 1l parait vrai que ce
n’est pas la profession d'une religion que l'empire a pour-
suivie, mais les infractions & la loi qu’elle commandait.
Tout indique que le nom seul de chrétien ne constituail pas
un grief pour ceux qui le portaient dans 'armée. Ce n’est
pas parce (u’il s’avoue chrétien (que le conscrit Maximilien,
que I'Eglise a mis au rang des saints, est condamné, c’est
parce qu’il ne veut pas servir.

Celui qui est curieux des choses de l'histoire ne porte pas
de jugement moral, il se borne 4 constater des faits. Toute-
fois, il ne peut s’empécher d’admirer le respect absolu de
la vie humaine qui oblige 4 recevoir la mort plutét que de
la donmner ; ce haut idéal, accepté par tous, ouvrirait une
ere de paix universelle. Mais on doit avouer qu'une telle
facon de comprendre le métier des armes ne pouvait agréer
4 lautorité chargée de défendre l'empire menacé de tous
coOtés par des ennemis qui, eux, portaient des armes meur-
riéres.

L’impossibilité¢ de compter sur la coopération des chré-
tiens enrdlés de force pour la guerre, les actes de rébellion
sous les armes furent, nous semble-t-il, une des causes les
plus certaines des persécutions contre le christianisme.

HenrI-F. SECRETAN.



	Le christianisme des premiers siècles et le service militaire

