
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 11

Artikel: Le christianisme des premiers siècles et le service militaire

Autor: Secrétan, Henri-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRISTIANISME DES PREMIERS SIECLES

ET LE SERVICE MILITAIRE

Le métier de soldat est incompatible avec la profession
du christianisme. Telle est, aux premiers siècles, la doctrine
généralement acceptée, conformément à la lettre et à l'esprit
de l'Evangile. De nos jours encore, des croyants tout à fait
conséquents refusent en Suisse d'être incorporés dans les

troupes de combat. (ï)
Le texte de Tertullien (De idolatria, XIX) me parait

catégorique :

«Il s'agit de savoir si un chrétien peut entrer dans l'armée,
si l'on peut admettre dans l'Eglise un militaire, même en

caliges, c'est-à-dire un simple soldat qui ne se trouve jamais
dans la nécessité de juger et de condamner à la peine de

mort. Il n'y a aucun rapprochement possible entre le pacte
divin et le pacte humain, entre la bannière du Christ et
l'étendard du diable, entre le camp de la lumière et le camp
des ténèbres. La même vie ne peut pas être due à Dieu et à

César...
« Comment le soldat se battra-t-il (bellabit), comment fera-

t-il son devoir, même en temps de paix (militabit), s'il n'a

pas d'épée or le Seigneur a défendu cette arme ; car bien

que des soldats fussent venus auprès de Jean et en eussent

reçu la formule de notre loi, bien cpie le centurion lui-même

(i) On les fait généralement servir comme infirmiers militaires.



346 HEXRI-F. SECRÉTAN

eût la foi, il n'en est pas moins vrai que le Seigneur, en
désarmant Pierre, a désarmé tous les soldats. Nous ne
pouvons admettre comme licite l'état de soldat, puisque le

Seigneur n'a pas permis cpi'on se serve une seule fois de

l'épée. » (i)
Au chapitre XI du De corona, Tertullien insiste : « Avant

de traiter la question de la couronne, il s'agit de savoir
surtout si le port des armes convient aux chrétiens : an in
totum christianis militia conveniat. Pouvons-nous prêter un
serment aux hommes, nous qui avons prêté un serment à

Dieu » Il montre toutes les incompatibilités du service militaire

en temps de paix avec la profession du chrétien, et en
temps de guerre à plus forte raison. <( Le fils de la paix
pourra-t-il aller au combat, lui qui n'a pas même le droit de

plaider »

Origene (Contre Celse, VIII, f3>), confirme pleinement
cette doctrine au milieu du me siècle : « Nous ne combattons

pas pour l'empereur, même s'il nous persécute ; notre
manière propre de combattre pour lui, c'est de former une
armée de la piété, qui intercède auprès de la divinité. »

Pas plus pour le service militaire que pour le mariage, on
n'a le droit d'opposer l'ancienne loi à l'Evangile, comme
Tertullien va nous le répéter en termes catégoriques.

Ainsi, pour Tertullien et Origene, non seulement le chrétien

ne peut pas aller à la guerre, mais ii doit refuser le
service militaire même en temps de paix, soit comme simple
soldat, soit comme officier.

Lactance (Institutions divines, VI, 20) s'exprime ainsi :

« Dieu nous a défendu de tuer et de voler, délits qui ne sont

(1) At nunc de. isto quaeritur, an fidelis ad militiam converti possit, et an
militia ad fidem admitti, etiam caligala, vel inferior quaeque, cui non sii
nécessitas immolationum vel capitalium judiciorum. Non convenit sacramento

divino et humano, signo Christi et signo diaboli, eastris lucis et

castris tenebrarum ; non potest una anima duobus deberi, deo et Caesari...
Quomodo autem bellabit, immo quomodo etiam in pace militabit sine gladio,
quern dominus abslulit Omnem militem dominus in Petra exarmando
discinxil. Nullus habitus licitus est apud nos illicito actui adscriptus.



UE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 347

pas non plus permis par les lois ; mais il nous a interdit en
outre de faire beaucoup d'autres choses qui sont autorisées

par les lois civiles. Ainsi il n'est pas permis à un homme de

bien d'aller à la guerre, parce qu'il ne connaît point d'autre

guerre que celle cpie sa vertu fait continuellement au vice...
La défense que Dieu a faite de tuer ne soulfre poinl d'exception.

»

Ces lignes ont été adressées à Constantin, rallié au
christianisme. En devenant soldat, on défendait maintenant, avec

l'empire, les Eglises chrétiennes ; néanmoins l'interdiction
demeure ; le christianisme ne se rallia cpie lentement aux
institutions civiles. Le pacifisme radical des chrétiens, admirable

en soi, équivalait en l'ait à l'abandon des frontières
(Lactance, lnst., YI, 6) et à la condamnation absolue de la

politique traditionnelle cpii avait fait la grandeur du nom
romain.

Cependant il s'était formé au cours des persécutions une
opinion opportuniste qui, pour éviter les persécutions et un
martyre inutile, autorisait le service militaire en temps de

paix aux simples soldats, puisqu'ils n'étaient pas appelés à

verser du sang, mais l'interdisait aux officiers parce que
l'officier peut être appelé à siéger au tribunal militaire et à

prononcer en temps de paix une condamnation à mort pour
des actes d'indiscipline.

L'opinion opportuniste est exprimée dans les Canons

d'Hippolyte (n° 'j^-'jS) epii sont du troisième ou du quatrième
siècle :

Christianus ne fiai propria voluntate miles, nisi coactus

a duce. Habeat gladium ; caveat tarnen ne criminis
sanguinis effusi fiat reus. — Ainsi le chrétien ne peut être soldat

que s'il y est contraint ; s'il est obligé de porter l'épée, il ne
doit pas s'en servir.

Les soldats chrétiens sont donc des persécutés. lis
peuvent porter les armes en iemps de paix ; ils doivent s'exposer

au martyre plutôt (pic de s'en servir en temps de guerre.



348 IIENRI-F. SECRETAN

Le principe constant de l'Eglise, c'est que le chrétien ne
doit ni tuer, ni même verser le sang. Puisqu'en temps de

paix, ou loin du théâtre d'une guerre, le soldat chrétien
n'est pas obligé de se servir de ses armes, pourquoi l'exposer

à la mort comme rebelle, et multiplier ainsi les persécutions,

aussi longtemps qu'il n'est pas en contradiction ouverte
avec sa conscience chrétienne cpii lui interdit de verser le

sang C'est cette opinion, d'apparence conciliante, cpii va
triompher au premier Concile d'Arles.

La distinction entre militare, qui est permis par quelques-
uns, et bellare, qui est défendu par tous, est mise en vive
lumière par les textes que nous venons de réunir, et éclaire
la discussion.

L'opinion opportuniste permet au chrétien de figurer dans
l'armée (militare), epiand il ne peut pas faire autrement,
mais elle ne l'autorise pas à combattre (bellare).

C'est grâce à cette distinction qu'on s'explique la
présence de chrétiens dans les légions.

Par là s'expliquerait qu'un certain nombre de chrétiens,
enrôlés de force, traversèrent sous les armes même la grande
persécution et furent licenciés en partie après les édits de
tolérance.

Cette distinction capitale entre les services de paix et de

guerre domine toute la question.
Tertullien considère ce compromis comme une lâcheté de

la part des chrétiens, et l'empire devait la considérer comme
illusoire, car c'est surtout pour la guerre qu'il avait besoin
de soldats.

Cette concession diminua le nombre des supplices au

moment des enrôlements forcés, mais elle n'empêchait pas
les actes de rébellion sous les armes, qui durent paraître
beaucoup plus criminels en temps de guerre que le refus de

servir en temps de paix.

La doctrine de l'Eglise sous sa forme intransigeante devait
se traduire par une propagande antimilitariste. Un soldat



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 349

converti devait cpiilter l'armée. C'était donc un acte méritoire

aux yeux de plusieurs chrétiens de détourner les soldats
de leur service. Dans la Relation de Marcel, on trouve ce

passage : ce Or, par la prédication de Paul, plusieurs,
abandonnant la milice, s'attachèrent au Seigneur, de sorte qu'ils
vinrent à lui de la chambre du roi ; et étant chrétiens, ils
ne voulurent retourner ni à la milice, ni au palais. » Cet

apocryphe remonte peut-être au 11e siècle et donne en tout
cas une idée des tendances du christianisme primitif et des

conséquences qu'on attribuait à une prédication chrétienne
particulièrement efficace.

Si Lactance maintient cette doctrine, après l'édit de

tolérance, c'est qu'elle représente la vraie tradition de l'Eglise.
Depuis l'empire, le service militaire cessa, en fait, d'être

obligatoire. Le recrutement se faisait comme dans l'ancien
régime ; on enrôlait des étrangers, et à l'intérieur on engageait

des volontaires. Mais comme la population libre ne
donnait pas assez de soldats, on prit bientôt l'habitude de

recruter des esclaves. On obligeait les propriétaires fonciers
à livrer des esclaves ou à en vendre un certain nombre au
fisc. L'Etat les affranchissait et les libérait de toute obligation
envers leurs anciens maîtres pour en faire des soldats. Il est

vraisemblable que la plupart des chrétiens libres refusaient
avec horreur de s'enrôler, et que les propriétaires chrétiens
employaient tous les moyens possibles pour soustraire leurs
esclaves chrétiens au service militaire.

Si l'impression que laisse Tertullien de l'extension du
christianisme est vraie, on peut admettre que depuis le
commencement du me siècle la moitié de la population de

l'empire ne fournissait que peu de combattants aux armées.

Tertullien affirme, en effet, vers 21-7 (Epître à Scapula, II),
que la moitié de l'empire était chrétienne :

« Tanta hominum multitudo pars pœne major civitatis
cujusque. »

L'opinion que Tertullien donne dans ce passage s'accorde

complètement avec les indications de l'Apologie (ch. Ier et



35o HENRl-F. SECRÉTAN

surtout eh. XXXI). « Si nous nous séparions tout à coup de

vous, vous seriez effrayés de votre solitude... du silence du
monde frappé d'immobilité et comme mort... il vous resterait

plus d'ennemis cpie de citoyens. »

Dans son esprit, Carthage est déjà une ville toute
chrétienne, et quand il voit Scapula se préparer à sévir et qu'il
s'écrie (ch. V) : « Quid ipsa Carthago passura est deci-
mancia a te... », c'est aux chrétiens epi'il pense. Carthage
est chrétienne ; décimer Carthage, c'est décimer les
chrétiens, (i)

La population chrétienne est si nombreuse epi'il paraît
impossible à l'écrivain cpie Scapula et ses agents ne
commettent clés crimes domestiques :

« Quelles seront les souffrances de cette Carthage que tu

(i) Pour Renan (Mare-Aurèle, p. 45i), décimer Carthage montre que dans
la pensée de Tertullien les chrétiens ne formaient que le dixième de la popu.
lation. Il raisonne comme si le proconsul allait tout tuer, hommes, femmes
et enfants chrétiens, et supprimer ainsi le dixième de la population. Est-ce
vraisemblable

Ce chiffre est d'abord en contradiction complète avec le passage de l'épRre
que nous venons de citer. Ensuite, Tertullien ne peut imaginer cpie Scapula
va supprimer la totalité de la population chrétienne. 11 sait que les persécutions

avaient pour but de faire des exemples plutôt que des massacres, qui
auraient ruiné toute une région. Il sait qu'on choisissait en général ceux
qui, aux yeux du pouvoir, paraissaient les plus coupables; que parmi les
chrétiens poursuivis, un très grand nombre, surtout les pères de famille
qui avaient commis la faute d'entrer dans les liens du siècle, abjureraient
ou signeraient des billets, que d'autres fuiraient ou se dissimuleraient. Ce

sont donc les chrétiens qui, dans la pensée de Tertullien, seront décimés.

Carthago deeimanda ne peut faire entendre que les chrétiens ne forment
que le dixième de la population. Décimer a ici le sens d'une peine collective
analogue à celle cju'on appliquait quelquefois à un groupe de soldats coupables.

Mais il ne faut pas tirer un chiffre exact du mot décimer, qui signifie
ici : mettre à mort un grand nombre de personnes, comme dans l'usage
moderne, où on emploie le mot sans penser au chiffre dix.

Tertullien vient de nous dire deux fois que les chrétiens formaient la
majorité dans l'empire ; il pense naturellement et surtout à Carthage. Pour
lui donc Carthage est une ville chrétienne et, comme nous le disions, décimer

Carthage, dans sa pensée, veut dire conduire au supplice un grand
nombre de chrétiens. D'ailleurs, la fin du chapitre que nous avons transcrite

montre que le peuple chrétien de Carthage était extrêmement
nombreux, puisqu'un soldat païen risquait de frapper un frère ou un ami.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 351

veux décimer, quand tes soldats eux-mêmes ne trouveront
sous le tranchant de leur glaive que des amis ou des parents ;

quand ils trouveront des chevaliers et des dames romaines
nobles comme toi, et peut-être tes plus proches parents et
tes amis les plus intimes Abstiens-toi donc pour toi-même,
si ce n'est pour nous. »

N'est-ce pas dire que Carthage est chrétienne
Il y avait probablement beaucoup moins de chrétiens en

Gaule et dans l'Occident qu'en Afrique el en Orient ; l'opinion

de Tertullien peut être exagérée, mais celle qu'il exprime
avec insistance, c'est cpie les chrétiens atteignent la majorité
dans l'empire.

C'est précisément l'accroissement prodigieux de la cité
chrétienne qui va provoquer l'assaut des grandes persécutions

et en briser l'élan.
Quelle que fût d'ailleurs, au moment où Tertullien écrivait,

la proportion exacte des chrétiens dans l'empire, ie

magistrat impérial épris des grandes traditions romaines
d'ordre et de discipline, plein d'un respect religieux pour
l'aigle impériale, dut avoir un sursaut d'indignation en lisant
le passage du De idolatria, où Tertullien condamné le
service militaire. Il dut y trouver une invitation formelle à une
grande partie de la population de refuser des recrues aux
armées et, par conséquent, la menace la plus grave pour
l'avenir de son pays.

La situation d'une société qui bénéficiait de la paix civile
et de la sécurité des frontières grâce à la force publique, et

qui, en même temps, refusait absolument de participer à cet
effort aurait dû paraître absurde à ceux des chrétiens qui
reculaient la date de la consommation des choses. Quand
l'Etat eut succombé, que son autorité tutélaire n'offrit plus
de protection à personne, les évècpies furent bien obligés,
dans l'anarchie générale, de s'entourer d'hommes d'armes

pour défendre leurs biens et leur vie.
On pouvait s'appuyer des textes de l'Ancien Testament,

quand même ils contredisaient la vraie doctrine de la nou-



35a HENRI-F. SECRÉTAN

velie alliance ; et Tertullien lui-même le fait pressentir, tout
en combattant l'application de l'ancienne loi à la société
chrétienne. Néanmoins, nous n'avons pas trouvé dans les

textes l'expression d'une opinion cpii paraît maintenant si

naturelle. Ce qui résulte des citations que nous venons de

mettre sous les yeux du lecteur, c'est que l'extrême limite
des concessions de l'Eglise pendant les premiers siècles fut
d'autoriser le chrétien enrôlé de force dans la milice à faire

son service sans s'exposer à verser le sang.

On est donc conduit à admettre que la présence de chrétiens

dans les armées à partir du 11e siècle n'est pas résultée
d'enrôlements volontaires, mais qu'elle est la conséquence
des persécutions elles-mêmes. Il est probable que le recrutement

forcé de chrétiens célibataires valides fut une des

formes les plus communes de la lutte contre le christianisme.

Quand l'empereur chrétien Valens, irrité, enrôla de

force les moines de Nitrie, ne confirmait-il pas une tradition
des empereurs païens (i)

Enrôler de force les suspects était un procédé habituel.
Josephe (Antiq. XVIII, 5) raconte que Tibère fit incorporer
de force dans l'armée quatre mille Juifs cpii furent envoyés

(i) Jérôme, an 377, cité par Duchesne (Hist. anc. de l'Eglise, II, p. 02).

Dans l'ouvrage de Mgr. L. Duchesne, on ne trouve aucune réponse aux
questions que nous posons, aucune des distinctions que nous avons présentées,

aucun exposé de l'opinion de l'Eglise. Sur l'attitude des chrétiens vis-
à-vis du service militaire, il y a une seule ligne (tome II, p. 10) : « Il ne
manquait pas de fidèles qui désapprouvaient le service militaire. » Suit une
note mentionnant l'exécution de Maximilien et de Marcellus.

N'avons-nous pas suffisamment d'indices et de textes pour être sûrs que
l'opinion des chrétiens sur le service militaire fut un grief capital de l'empire

contre la religion nouvelle Le pacifisme de l'Eglise des trois premiers
siècles paraît avoir été absolu, et ce n'est pas un de ses moindres mérites,
à nos yeux. Renan (Marc-Aurèle, p. 090) le reconnaît : ce L'antipathie des

deux professions était absolue ; en se faisant chrétien on quittait l'armée.
On ne sert pas deux maîtres était le principe sans cesse répété. »

Il n'accorde que quelques lignes à cette question. Nous nous sommes
demandé, de notre côté, pourquoi néanmoins il y eut des chrétiens dans les
armées.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 353

en Sardaigne, et châtia sévèrement ceux qui, sous prétexte
du sabbat, refusèrent de porter les armes. Il prit cette

mesure à la suite de la conversion au judaïsme d'une femme
mariée, suivie d'appropriation frauduleuse d'une partie de

ses économies. Le mari avait porté plainte à Tibère.
Nous savons que la persécution fit des apostats malgré la

foi vive qui animait la société chrétienne ; il est donc naturel

de penser que beaucoup de jeunes chrétiens acceptèrent
le service militaire pour éviter le supplice. L'Eglise finit par
les y autoriser pour prévenir la persécution. Les chrétiens
considérèrent cette faute comme moins grave que l'apostasie
proprement dite, qui consistait à commettre un acte public
d'idolatrie, et ne créèrent pas trop d'obstacles pour les
admettre à la communion quand ils avaient achevé leur
service. Mais il était entendu, et nous avons insisté sur ce

point, que le soldat chrétien qui figurait dans les armées ne
devait pas se servir de ses armes pour verser le sang. Souvent

les chrétiens cpii servaient contre leur conscience éprouvaient

d'amers regrets. Ceux dont la foi n'avait pas chancelé
dans la vie des camps, cherchaient à libérer leur conscience ;

les uns, les pusillanimes, désertaient ; ceux, au contraire,
dont les remords confirmaient et exaltaient la foi,
choisissaient une occasion solennelle pour affirmer publiquement
leurs croyances et faire de leur martyre un enseignement
salutaire. Ce fut le cas du soldat dont parie Tertullien dans
le traité de la Couronne. Quand l'empereur faisait une gratification

aux troupes, les soldats devaient se présenter ceints
d'une couronne de lauriers, symbole de l'honneur militaire,
et s'inscrire tour à tour sur un registre. Le soldat chrétien
s'y refuse et tient sa couronne à la main. On l'entoure, on
le défère à son chef, qui lui demande l'explication de cet
acte d'indiscipline et de mépris. Il ne répond qu'un seul

mot, qui veut tout dire : ec Christianus sum». Je suis chrétien,

donc je ne puis rester sous les armes. On le frappe,
et, couvert de sang, il est entraîné dans la prison pour y
attendre son jugement.

23



354 HENRI-F. SECRÉTAN

Tertullien glorifie cet acte et le donne en exemple aux
autres chrétiens des armées (De corona, I).

« Oh le brave soldat qui ne se glorifie qu'en Dieu.., Sur-

le-champ il commence à se dépouiller, laisse son pesant
manteau, quitte sa chaussure gênante, rend son épée non
nécessaire à la défense du Seigneur, ayant sa couronne dans
la main, à la vue de tous. Maintenant tout rouge d'un sang
plein d'espérance, ceint de la parure de l'Evangile et de la
tranchante parole du Seigneur, tout armé, de pied en cap,
des armes de l'apôtre et étant couronné de la couronne
blanche du martyre, mieux, certes, que s'il l'eût été de la

couronne de lauriers, il attend dans la prison la largesse de

Jésus-Christ. » Ce que Tertullien trouve abominable, c'est

l'usage païen de porter des couronnes de fleurs ou de
lauriers. Il fait aux chrétiens un devoir de préférer le supplice
à ce rite condamnable.

Il semble que ces faits d'indiscipline aient été le prétexte
de persécutions contre la communauté à laquelle appartenait
le soldat réfractaire et contre ses directeurs religieux. Car

Tertullien prévoit qu'un groupe de chrétiens alarmés par cet
excès de zèle vont faire leurs paquets pour fuir de ville en

ville, comme quelques textes de l'Evangile paraissent le

permettre, au lieu d'affronter le martyre, et Car je connais
leurs pasteurs, ajoute-t-il, lions en paix et cerfs à la guerre.
Ils murmurent entre les dents qu'ils courent grand risque
de perdre cette bonne paix dans laquelle ils ont vécu si

longtemps. » Je souligne cette phrase qui montre, comme

beaucoup d'autres textes, que l'Eglise jouissait de longues
périodes de sécurité complète. La persécution s'armait donc
d'une infraction flagrante aux lois de l'Etat. L'édit de

tolérance de Galère en 3n rappelle que les persécutions avaient
été justifiées par la campagne que les chrétiens menaient
contre les lois de l'empire, en se faisant des lois à eux-
mêmes, c'est-à-dire en constituant un état contre l'Etat.

Le commentaire de Tertullien prouve que des persécutions

ont eu pour cause unique la rébellion sous les armes,
la tpiestion militaire.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 355

On trouve dans les Actes des martyrs des faits
semblables (Ruinart, Acta martyrum sincera, an 295 et 298,

p. 3oi à 3i4)- Maximilien, jeune recrue de Tebessa en
Afrique, se présente devant le proconsul Dion avec son
père pour être incorporé dans l'armée ; mais il se refuse à

tous les actes purement civils qui accompagnent l'enrôlement

d'un conscrit, parce qu'il est chrétien ; soldat du
Christ, il ne peut servir dans le siècle.

— Qu'on lui impose les signes du soldat. (1)
— Non facio, répond-il, non possum... militare... Caput

mihi praecide, non milito sœeulo; sed milito Deo meo.
Devant cette obstination d'un tout jeune homme, le

proconsul cherche les vraies responsabilités :

— Qui t'a suggéré celte idée?
— Ma conscience et celui qui m'a attiré à lui. Le

proconsul s'adresse alors au père : C'est à toi de lui dicter son
devoir. — C'est affaire à lui, répond le père; il sait ce epii
lui convient. Dion insiste en vain auprès du jeune homme ;

il le menace de mort, en lui demandant d'avoir pitié de sa

jeunesse, ee Non pereo, proclame le martyr; nomen meum

jam ad Dominum meum est. » Dion cherche un argument
efficace. — Mais, dit-il, dans les troupes de Dioclétien, de

Maximien, de Constance et de Maxime (2) il y a des
soldats chrétiens, milites christiani sunt et militant.

— Peu m'importe; moi je suis chrétien et je ne saurais
faire le mal. — L'interrogatoire est fini. — Qu'on raye son
nom du registre. Et puiscrae, animé d'un esprit de révolte,

(1) Signaculum. On imprimait à la nouvelle recrue, au moment de son
incorporation, des stigmates à la main à l'aide, je pense, d'uu fer rouge,
puis le nom de l'empereur. On lui mettait au cou un collier de plomb, et il
recevait pour compléter son signalement une tessere ou plaquette sur
laquelle étaient inscrits probablement l'âge du conscrit et la date de son
entrée au service.

(2) On trouve dans un autre manuscrit : constantes et maximi milites sunt
christiani. D'après ce texte, les chrétiens auraient été les soldats les plus
fidèles et les plus vaillants.

Est-il besoin de montrer combien cette modification jure avec le contexte
et avec ce que Dion vient de dire? Maximilien refuse le signaculum en

disant : « Jam habeo signum Christi » et Dion répond : « Statim te ad



356 HENRI-F. SECRÉTAN

tu refuses d'entrer dans la milice, accepte la sanction qui
convient et qui servira d'exemple aux autres. — Maximilien
est condamné à la décapitation, selon son désir. Il triomphe,
sourit à son père glorieux de la foi de son fils, et subit
aussitôt la mort. Le père retourne dans sa maison en rendant
grâces à Dieu. Une dame chrétienne obtient du juge le corps
du martyr et lui élève un monument à Carthage auprès des

restes de saint Cyprien.
Ce touchant récit montre qu'en soi l'aveu de christianisme

n'était pas un délit. Le père, malgré son attitude approbative
n'a pas été inquiété, non plus que la pieuse Pompéia.
Comme nous l'avons déjà remarqué, rien ne prouve que les

chrétiens militants que Dion propose en exemple au jeune
conscrit fussent des combattants, (i)

Marcellus, centurion de la légion Trajane, commet un acte

analogue à celui cpie Tertullien a rapporté dans le De

Christum tuum miito ». Dion le condamne à mort ad ceterorum exemplum.
Il n'était donc pas dans un état d'esprit qui lui permît de faire un éloge

spécial des soldats chrétiens. D'ailleurs il s'est borné à constater qu'il y a

des chrétiens qui se laissent incorporer comme soldats (militarli).
On voit que l'Eglise, devenue militariste avec le temps, tenait à faire

oublier, par des altérations de textes ou des réticences, son pacifisme absolu
des premiers siècles. Nous ferons la même observation après avoir constaté
la substitution de in bello à in pace, texte qui seul offre un sens, dans une
des copies du troisième canon du concile d'Arles.

Pourquoi l'Eglise rougirait-elle d'avoir été pendant les premiers siècles

une grande école internationale de fraternité humaine, et par conséquent
d'insoumission militaire et de protestation admirable contre le meurtre
organisé

N'est-ce pas le plus grand mérite du christianisme authentique d'avoir
proclamé la paix universelle, la suppression des frontières, le mépris des

distinctions entre les hommes et les races?

(i) On ne doit pas, en effet, conclure de l'affirmation du proconsul, reproduite

par M. Duchesne, qu'il y avait dans l'armée des chrétiens décidés à

combattre, malgré leur foi qui le leur défendait. Dion veut entraîner la
nouvelle recrue, qu'il enrôlait de force, en lui donnant en exemple d'autres
chrétiens qui paraissaient accepter le service militaire. Mais ceux-ci avaient
cédé à la menace et subi l'enrôlement en s'engageant vis-à-vis d'eux-mêmes
à ne pas se servir de leurs armes pour combattre. Dion avait affaire à un
disciple de Tertullien ; sa conscience l'obligeait à refuser le port d'armes,
même en temps de paix. Les autres chrétiens distinguaient soigneusement



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 357

corona. Il jette ses armes devant les enseignes de la légion
en s'écriant : « Jesu Christo Regi (eterno milito. Je renonce
à suivre vos empereurs et à adorer vos idoles de bois et de

pierre cpii sont sourdes et muettes. Si la condition des
soldats est telle qu'ils sont (maintenant) forcés de sacrifier aux
dieux et aux empereurs, voici, je jette les insignes de mon
grade et ma ceinture, je répudie les étendards et refuse de

servir. » Il fut condamné à la décapitation pour avoir outragé
publiquement l'armée et violé ses engagements.

Il est probable que les idées de réaction violente qui
déterminèrent la grande persécution commençaient déjà à

prévaloir dans les conseils de l'empire. On essaya de

resserrer les liens de la discipline militaire, on exigea, des
officiers surtout, la participation aux rites païens de l'armée ;

on renonça à tolérer les attitudes qui pouvaient diviser les

esprits et atténuer la cohésion de la troupe. Car Marcellus,
epii devait servir depuis longtemps puisqu'il était centurion,
paraît se plaindre cpi'une discipline nouvelle l'oblige à

rompre ses engagements. «Si talis est conditio militantium,
ut Dus et Imperatoribus sacra facere compellantar.., renun-
tio signis et militare récusa. »

Il semble qu'un pacte avec les soldats chrétiens ait été

rompu. Au moment de les incorporer, on leur disait sans
doute qu'ils pouvaient parfaitement rester chrétiens, comme
Dion le fait entendre à Maximilien, qu'ils pourraient servir
comme non combattants (militare à l'exclusion de bellare),
et, une fois encadrés, on cherchait à les obliger à toutes les

militare in pace, qui était permis par les uns, de bellare, qu'aucun évêque
ne pouvait autoriser ouvertement.

Si on ne veut pas faire cette distinction essentielle, les persécutions générales

deviennent inintelligibles. S'il y avait eu un grand nombre de chrétiens

dans l'armée acceptant dans leur plénitude les devoirs militaires, la
persécution eût-elle été encore possible? Et dans ce cas, ne serait-elle pas
devenue une guerre civile? Elle aurait surtout perdu une de ses raisons les

plus importantes à nos yeux. Dioclétien ne paraît pas avoir été hostile aux
chrétiens individuellement, puisqu'il en eut dans son entourage, et qu'en
290, il nomma Lactance professeur à Nicomédie. Il faut donc admettre contre
le christianisme une hostilité fondée sur la raison d'Etat.



358 HENRI-F. SECRÉTAN

cérémonies, à tous les serments, à tous les actes qu'inspirait
la discipline la plus rigoureuse.

Ces faits se passaient à la veille de la grande persécution.
Il est difficile de croire que ces actes de rébellion, si
conformes à la prédication des évêques et à la doctrine évangé-
licpie, aient été de rares exceptions.

Qui d'ailleurs ne les admirerait pas comme l'expression
d'une foi absolue à un idéal d'amour et de paix, qui attend
encore pour se réaliser le progrès moral et le concours du

genre humain?

Les quelques considérations que nous avons présentées
montrent le peu de cas qu'il convient de faire de la légende
du massacre de la légion thébaine, racontée par Eucher,
évêque de Lyon, au ve siècle. Ce massacre aurait eu lieu
sous Dioclétien, avant la persécution. Si les chrétiens sous
les armes étaient des soldats dont le zèle était douteux à un
degré epielconque, les généraux romains se seraient bien
gardés d'en constituer une légion compacte, au lieu de les

disperser dans les corps de troupes. Il y a eu des chrétiens
dans les légions, mais il ne pouvait y avoir de légions
chrétiennes. La légion dite thébaine, pas plus que la légion
Fulminata ou de Melitene, au 11e siècle, n'a pu être composée
d'une grande proportion de chrétiens.

Ce qui a pu donner lieu à ce récit, c'est qu'il est sans
doute arrivé parfois que quelques chrétiens se soient concertés

pour déposer les armes pendant une marche ou une
campagne, et aient été massacrés sur l'ordre du général.

Les chrétiens ont appelé miles Christi ou miles Dei, le

martyr, le confesseur, le soldat qui faisait acte de foi en ne
combattant pas. Cette expression pouvait difficilement
convenir, comme le laisse entendre Renan, au soldat qui se

soumettait sans restriction aux devoirs militaires, car il est

précisément le contraire de miles Christi, puisqu'il suit
l'enseigne du diable dans le camp des ténèbres. (1)

(1) Les soldats du Christ sont ceux qui s'écrient : Christi ego miles sum :

pugnare mihi non licet. Sulpice Sévère, Vie de saint Murtin, 4.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 359

Sur ce point Renan (Marc-Aurèle, p. 6oj) peut induire
en erreur, d'autant plus qu'il admet qu'il y eut plusieurs
chrétiens volontaires dans les armées au deuxième siècle

(p. 2^76 et 5g4). Nous nous demandons précisément si le fait
est possible. Il est singulier que ni Gibbon, ni Renan, ni
M. Duchesne dans YHistoire ancienne de l'Eglise, ne
fassent aucune allusion à la distinction cpie nous essayons
d'établir à la lumière de quelques textes.

Sans doute, il y eut de nombreux chrétiens forcés de servir

par les persécutions partielles ou générales, qui faisaient
les travaux de la paix (militare in pace), mais que des

scrupules de conscience obligeaient quelquefois à poser les

armes, même pendant la paix, et qui ne pouvaient en aucun
cas combattre (proeliari, bellare) sans cesser d'être
chrétiens. Rien n'empêche d'ailleurs qu'on n'ait utilisé les chrétiens

en temps de guerre dans le génie, les services de

ravitaillement et de secours aux blessés, quand on disposait
de troupes de combat suffisantes. Ils pouvaient, en même

temps, invoquer le secours de la divinité pour l'empereur
comme les soldats chrétiens de Marc-Aurèle, et former ainsi
ce camp de la piété dont Origene parie peut-être en souvenir

du célèbre miracle chrétien. (1)
Aussi ce qui parut dangereux, c'est moins la présence de

non-combatlants qu'on pouvait utiliser dans l'armée, que la
doctrine môme, qui pouvait en multiplier indéfiniment le

nombre, et ceux qui en étaient les auteurs responsables.
Saint Cyprien a été décapité par la même raison d'Etat, très

mal inspirée d'ailleurs, qui a dicté le supplice de Ferrer. Ils
ont été condamnés tous deux parce cpie leur propagande
tendait au renversement de l'ordre établi.

On admet cpie, d'une manière générale, la population
moyenne de l'empire n'avait pas les vertus guerrières du

(1) On sait que pendant la campagne de Marc Aurèle contre les Quades
en 174, une grande sécheresse fit beaucoup souffrir les troupes; l'Eglise
attribua aux prières des soldats chrétiens de la légion Fulminante la formation

soudaini' d'un orage violent qui donna de l'eau à l'armée et jeta la
confusion dans les rangs de l'ennemi.



36o HENRI-F. SECRÉTAN

temps de la république. Les enrôlements volontaires se
faisaient rares parmi les païens libres, mais l'Etat avait la
ressource, comme nous l'avons déjà vu, de puiser sans difficulté

de bons soldats dans les grands domaines païens,
en achetant des esclaves. L'armée d'ailleurs offrait toujours
un asile à beaucoup de misérables, et elle ouvrait aux ambitieux

la plus vaste carrière. Au contraire le christianisme ne
fournissait à l'armée ni officiers ni combattants. Il donnait
ainsi au nationalisme romain un grief terrible. Proclamer,
comme Tertullien, au moment où la société chrétienne prenait

dans l'empire une extension immense, que le service
militaire était incompatible avec la nouvelle doctrine, c'était
proclamer l'incompatibilité du christianisme avec l'empire.

Il est certain que la question du service militaire donna
lieu à des débats entre les docteurs; que le service militaire,
même en temps de paix, fut souvent considéré comme une
faute grave, et que l'attitude de certains chrétiens provoque

des conflits avec les autorités civiles.
Le troisième canon du Concile d'Arles jette une vive

lumière sur cette question et va nous permettre de la résumer

en termes précis.
Il y eut, comme nous l'avons dit, un parti chrétien qui

autorisait le service militaire, en temps de paix, aux simples
soldats, parce qu'ils n'étaient pas appelés à se servir de

leurs armes pour donner la mort ou verser le sang. Cette

interdiction de verser le sang est un principe sur lequel le
christianisme des quatre premiers siècles n'a pas transigé.
C'est pourquoi, nous le rappelons, la concession ne s'appliquait

pas aux officiers qui, même en temps de paix,
pouvaient être obligés de prononcer au tribunal une peine
capitale. Comme la rébellion sous les armes allumait la

persécution contre les parents et. la communauté à laquelle
appartenait le soldat, l'Eglise voulut t[ue cette concession ne
fût pas dénuée d'effet, et elle condamna formellement
l'insoumission en temps de paix, tandis qu'il était impossible
de blâmer le soldat qui, en campagne, ne voulait pas se



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 36l

servir de ses armes. L'opinion des opportunistes prévalut
vers 3i4 et s'exprime ainsi dans le troisième canon du
Concile d'Arles :

ee De his qui arma projiciunt in pace plaçait abstinere
eos a communione. » (i)

Les chrétiens qui jettent leurs armes en temps de paix
seront exclus de la communion.

Ce canon semble montrer clairement :

i° Que les chrétiens répugnaient au service militaire,
même en temps de paix ;

2° Que l'insoumission n'était pas un fait exceptionnel,
qu'il n'y a donc pas besoin de récits particuliers pour
établir qu'il y eut beaucoup de Maximiliens et, de Marcellus ;

(ï) Il s'agit du concile désigné sous le nom de « premier concile d'Arles »,

sous l'empereur Constantin et le pape Sylvestre Ier.

Plus tard, quand la guerre devint pour les chrétiens une nécessité de tous
les jours, et une passion, on ne comprit plus le sens de cette interdiction.
Aussi un manuscrit porte-t-il in bello au lieu de in pace, et l'éditeur du
xvie siècle ajoute après avoir indiqué cette variante : Videturque magis
consentaneum taies punire tanquam desertores, comme si elle donnait un
meilleur sens.

Les soldats qui jetaient leurs armes pendant la bataille paraissaient
beaucoup plus coupables au moyen âge que les autres, qui sont considérés

comme de simples déserteurs. Le copiste qui écrit in bello pensait que ceux
surtout qui commettaient un acte de trahison odieuse en jetant leurs armes
pendant, le combat avaient dû être excommuniés par l'Eglise. Il ne savait
plus que l'Eglise primitive avait condamné l'usage des armes pour
combattre, et que le canon ne faisait que confirmer l'autorisation pour les chrétiens

de servir en temps de paix, militare in pace, et blâmait en même

temps ceux qui rompaient leur engagement en temps de paix exclusivement.

Car il était, par contre, impossible à l'Eglise de ce temps de refuser
la communion au chrétien qui jetait ses armes en temps de guerre.

On ne comprenait pas non [dus au moyen âge que l'acte du soldat chrétien

qui refusait de combattre était plus courageux que celui de faire front
à l'ennemi, puisque les chrétiens, déjà suspects et surveillés de près, étaient
massacrés infailliblement s'ils obéissaient à leur conscience. En principe, le
chrétien combattant était un apostat; c'est pourquoi le Concile d'Arles ne

pouvait excommunier les milites Christi, ceux qui faisant un acte de foi et

s'exposaient au martyre en refusant de verser le sang.
(Coneiliorum omnium volmnina V, Venise i585, apud Dominicum Nicoli-

num. T. L, p. 606.)



362 HENRI-F. SECRÉTAN

3° Que les soldats qui refusaient de se battre en temps de

guerre ne pouvaient être blâmés, puisqu'ils refusaient de tuer.
La tolérance du service in pace évitait le martyre au chrétien

qui, en se laissant enrôler, avait cédé à la force sans
renier sa foi.

Le chrétien qui jette bas les armes, en temps de paix,
commet un acte inutile qui compromet sa communauté.
Mais celui qui refuse de les porter à la guerre fait un acte
de foi qu'il eût été sacrilège de blâmer.

On peut considérer ce canon comme une concession
solennelle de l'Eglise à Constantin après sa paix avec le
christianisme.

Cette opinion se faisait jour déjà au ir5 siècle, et Tertullien
la combattait avec énergie. Le passage capital qui se trouve
au chapitre XIX du De idolatria, et que nous avons reproduit,

n'offre aucune équivoque.
Tertullien y condamne le service militaire absolument et

sans restriction ; il repousse précisément l'opportunisme de

quelques chrétiens epii croyaient pouvoir permettre le
service en temps de paix aux simples soldats, tout en le défendant

aux officiers. Il n'est pas inutile d'insister sur ce point.
Pour Tertullien, et pour beaucoup de ses contemporains,

ni les soldats ni les officiers ne peuvent obéir à César, servir
sous l'étendard du diable, pas plus en temps de paix cpi'en
temps de guerre.

Tertullien confirme notre interprétation des causes qui
firent prévaloir la concession, illusoire d'ailleurs pour l'empire,

du service en temps de paix, quand il prévoit l'irritation

que va produire sur les lâches opportunistes le martyre
en pleine paix du soldat héroïque qu'il donne en exemple
aux soldats du Christ (De corona).

Ajoutons cpi'en principe les militaires qui se convertissaient

pouvaient rester sous les armes pendant la paix. Mais

en général ils les déposaient et, comme tout le démontre,
les fidèles étrangers à l'armée ne s'enrôlaient pas volontairement.



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 363

L'opinion que Tertullien nous donne dans YApologie va
nous montrer le peu de cas qu'il convient de faire des écrits

apologétiques pour comprendre les vrais griefs de l'empire
contre la nouvelle religion.

Dans Y Apologie, le docteur de l'Eglise prononce un
véritable plaidoyer et se sert d'un argument spécieux qu'il sait
absolument indéfendable, puisque, dans sa prédication, il
condamne tout service militaire. Il dissimule franchement
sa pensée, profite de la présence forcée de chrétiens dans
les armées pour dire : ee Et vobiscum militamus » (i), alors

que sa conscience l'oblige à considérer le port des armes,
même en temps de paix, comme un sacrilège et les soldats
chrétiens comme des apostats. Il faut remarquer qu'il distingue

militare de bellare dans le De idolatria, et qu'il semble,
ici, jouer sur ce mot équivoque.

Comme nous l'avons fait remarquer, les apologistes esquivent

avec soin les arguments décisifs de la société civile
contre le christianisme. Il n'y a cpie Minucius Félix, et

Justin, qui fassent allusion aux prédictions catastrophiques
qui se multipliaient dans les apocalypses chrétiennes du
ne siècle, et qui tombaient sous le coup de la loi.

Les apologistes ne furent pas écoutés, parce qu'il leur
était impossible de dire qu'ils enseignaient le courage
militaire, qu'ils condamnaient le célibat, qu'ils conseillaient aux
chrétiens d'entrer dans les carrières civiles, et que la sanction

de leur doctrine n'impliquait pas la destruction de

l'empire romain dans un grand cataclysme dont l'échéance
était plus ou moins imminente.

L'apologie de Justin ne pouvait libérer la conscience d'un
empereur, d'un Romain, d'un Antonin, ou d'un Marc-Aurèle,
auxquels la Providence avait confié les destins de l'empire.

Aux intelligences moyennes, le christianisme, au iue siècle,
ne laissait d'autre alternative que la foi ou la haine.

(ï) Navigamus et nos vobiscum et vobiscum militamus el rusticamur et

mercamur. (Apol. XLII.y



364 HENRI-F. SECRÉTAN

En comparant la teneur du troisième canon du Concile
d'Arles avec les textes de Tertullien, Origene, Lactance, et
les canons d'Hippolyte, on arrive aux conclusions
suivantes :

L'Eglise, juscpi'à la fin de l'empire en Occident, n'a jamais
transigé avec le principe qu'aucun chrétien ne peut tuer ou
verser le sang. Tertullien estime que le chrétien doit subir
le martyre plutôt que de subir l'enrôlement et de porter les

armes sous aucun prétexte.
Sous l'influence des persécutions, pour les rendre moins

rigoureuses et continues, un parti opportuniste admit que
le chrétien enrôlé de force pouvait rester dans l'armée à

titre de soldat pacifique, c'est-à-dire exécuter toutes les

manœuvres et les travaux qu'on exigeait d'un non combattant,

en temps de paix, à condition de ne pas devenir
officier, puisqu'un officier pouvait être appelé à prononcer la
peine de mort ou des peines afille lives. Tertullien, nous
l'avons vu, proteste avec énergie contre cette doctrine.

La doctrine opportuniste trouve sa consécration dans le
troisième canon du Concile d'Arles. Ce canon refuse la
communion au chrétien qui jette bas les armes en temps de

paix, c'est-à-dire sans avoir un motif de conscience absolument

impératif, puisque, en temps de paix, il ne se sert pas
de ses armes pour verser le sang.

Les croyants qui figurent dans les armées, jusqu'aux édits
de tolérance, étaient donc des enrôlés forcés et les cas de
rébellion étaient fréquents et contagieux.

Il semble que, sur ce point comme sur d'autres, la foi
des simples fidèles fût plus ardente et plus agressive que
celle de leurs directeurs spirituels.

Enfin, n'est-il pas permis de tirer de l'ensemble des faits

que nous avons réunis une autre conclusion importante Le
magistrat romain paraît avoir respecté la liberté de conscience
du chrétien qui se conformait aux lois de l'empire en s'en-
rôlani dans l'armée. S'il avait exigé un acte formel d'infidé-



LE CHRISTIANISME ET LE SERVICE MILITAIRE 365

lité, aucun évêque n'aurait osé autoriser le service militaire
en temps de paix, déjà à la fin du 11e siècle, et Tertullien
aurait mentionné l'apostasie comme une circonstance odieuse

ne souffrant pas la discussion, epiand il stigmatise les
pasteurs qui permettent aux croyants de transiger avec leur
conscience en portant les armes. Tant il paraît vrai cpie ce

n'est pas la profession d'une religion que l'empire a

poursuivie, mais les infractions à la loi qu'elle commandait.
Tout indique que le nom seul de chrétien ne constituait pas
un grief pour ceux cjui le portaient dans l'armée. Ce n'est

pas parce qu'il s'avoue chrétien que le conscrit Maximilien,
que l'Eglise a mis au rang des saints, est condamné, c'est

parce qu'il ne veut pas servir.

Celui qui est curieux des choses de l'histoire ne porte pas
de jugement moral, il se borne à constater des faits. Toutefois,

il ne peut s'empêcher d'admirer le respect absolu de

la tie humaine qui oblige à recevoir la mort plutôt que de

la donner ; ce haut idéal, accepté par tous, ouvrirait une
ère de paix universelle. Mais on doit avouer qu'une telle

façon de comprendre le métier des armes ne pouvait agréer
à l'autorité chargée de défendre l'empire menacé de tous
côtés par des ennemis qui, eux, portaient des armes
meurtrières.

L'impossibilité de compter sur la coopération des chrétiens

enrôlés de force pour la guerre, les actes de rébellion
sous les armes furent, nous semble-t-il, une des causes les

plus certaines des persécutions contre le christianisme.

Henri-F. Secrétan.


	Le christianisme des premiers siècles et le service militaire

