
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 10

Artikel: Revue Générale : Sébastien Castellion et l'opposition protestante
contre Calvin

Autor: Bost, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

SEBASTIEN CASTELLICI
ET L'OPPOSITION PROTESTANTE CONTRE CALVIN

Le quatrième centenaire de la naissance de Calvin, célébré à

Genève en 1909, a donné lieu à l'apparition de toute une
littérature (1). Après s'être consacrés à l'étude du héros de la fête,
aux conséquences de sa prodigieuse activité, aux résultats
lointains de ses principes théologiques, il était naturel que les
historiens en vinssent à porter leurs regards sur les hommes que
Calvin, après les avoir supportés, et même loués, a pourchassés
d'une ardente colère, quehpiefois même, à ce qu'il semble, dune
véritable haine. Les adversaires protestants de Calvin au xvie
siècle, et ses victimes protestantes, attirent maintenant l'attention

des écrivains réformés. Notre temps est porté à les réhabiliter.

M. le professeur J. Viénot prétend même, avec un sourire
malicieux, que tous les protestants que Calvin a accablés de

ses sévérités, et qui se sont rebellés contre lui, se trouvent, à

l'examen, avoir été des personnalités intéressantes. Il faut voir
sans doute dans des affirmations de ce genre une réaction
voulue contre les panégyristes du réformateur, en particulier
contre M. le professeur E. Doumergue. En face de l'œuvre
monumentale (d'ailleurs si remarquable) dont le doyen de la
Faculté de Montauban entasse lentement les puissants volumes,
et qui est une véritable hagiographie, il est difficile qu'un esprit
indépendant n'éprouve pas quelque agacement, et ceci explique
le ton d'un livre dont nous parlerons plus loin.

(1) V. la Bibliographie dans E. Doumergue, Jean Calvin..., IV, p. 477-



302 CHARLES BOST

Au lendemain même du jubilé de 1909, M. le professeur
Viénot a dit nettement sous quelles restrictions il acceptait
l'héritage calvinien. (1) Avec une parfaite mesure, il a montré
comment la théorie de la prédestination s'était unie, chez

Calvin, avec la certitude pratique de son infaillibilité d'exégète,
et comment son dogmatisme avait produit à Genève les actes
d'intolérance dont la tragédie de Servet constitue le sanglant
couronnement. Le grand intérêt historique de la brochure de
M. Viénot tient à ce qu'il a pour la première, fois rassemblé

pour les vulgariser, les protestations qui, dès le xvie siècle, se

sont élevées des divers horizons de la Réforme contre fa mise
à mort de l'hérétique espagnol. Le monument expiatoire de

Champel, dans son inscription due à la plume de M.
Doumergue, disculpe Calvin, en mettant le supplice de Servet au
compte d'une erreur qui fut celle du temps. On sait aujourd'hui

qu'il ne faut parler, à ce sujet, que de l'erreur d'une

majorité. Une minorité dévangéliques se déclara ouvertement
contre la persécution sanglante, à Berne, à Râle, à Montbéliard,
en France, à Genève même. De nouvelles investigations
augmenteront sûrement le nombre de ces courageux protestataires,
et nous révéleront aussi, mieux que cela n'a été fait jusqu'ici,
les douleurs muettes qui n'ont pas osé s'exprimer. Le siècle de

Calvin n'a pas été tout entier possédé par le démon de l'intolérance.

M. Viénot aurait pu en appeler de M. Doumergue à

M. Doumergue lui-même. Celui-ci, en effet, à propos d'une
correspondance ironique échangée entre Ronifacius Amerbach, de

Bâle, et le cardinal Sadolet, nous dit qu' ce étroitesse et
fanatisme » n'étaient pas ee une nécessité du temps » (2). A la bonne
heure La mort de Servet non plus n'était donc pas une nécessité

du temps.
Grâce à la sûre érudition de M. Alfred Cartier, nous connaissons

assez exactement un homme qui a certainement souffert
du supplice de Servet, et qui, peu auparavant, s'était élevé

(1) J. Viénot, Calvin et la conscience moderne (Leçon d'ouverture de la
Fac. de théol. de Paris), 1910. Le même auteur a repris le sujet dans une
communication faite en igi3 au Congrès du progrès religieux, à Paris :

Castellion et la tolérance au XVIe siècle (publiée dans la Revue chrétienne,
nov. igi3).

(2) E. Doumergue, Jean Calvin..., I, 477-



REVUE GENERALE SÉBASTIEN CASTELLION 3o3

contre l'autoritarisme de Calvin. Jacques de Falais, arrière-
petit-fils naturel de Philippe le Beau (ou le Bon), duc de

Bourgogne, était un personnage considérable du Brabant, qui avait
passé son enfance à la cour de Charles Quint. Gagné à la
Réforme (en même temps que sa femme) peu avant l'année
1543, il échangea avec Calvin des lettres, à la suite desquelles
il résolut de sortir de la ce captivité spirituelle » ec pour ne point
adhérer aux choses qui se commettaient contre l'honneur de
Dieu ». Il se réfugia d'abord à Cologne, puis à Strasbourg. Ses

biens furent confisqués, et il fut accusé, auprès de l'empereur,
d'être devenu anabaptiste. C'est alors qu'il résolut de soumettre
à Charles Quint un mémoire par lequel il justifiait sa conduite.
La pièce fut rédigée par Calvin, et celui-ci l'intitula Excuse,

pour ne pas user du mot, trop savant, d'Apologie. M. Cartier
qui a retrouvé un exemplaire en français de YExcuse (Genève,
1548) relève à juste titre la logique serrée, l'habileté et la
beauté de ce bref ouvrage. (1) Calvin y fait preuve de la
noblesse et de la grandeur auxquelles il sut si souvent s'élever.

La suite de l'histoire est triste. M. de Falais quitta
Strasbourg pour Bâle en i546. En i548, il se rapprocha davantage
encore de Calvin, mais, au lieu de se fixer à Genève, il s'établit

à quelque distance de la ville, à Veigy, sur les rives
savoyardes du lac, en territoire bernois. Il est possible (M. Cartier

ne le dit pas) qu'il ne sentît que peu d'attraits pour le

régime disciplinaire qui gouvernait Genève. Il prit pour son
médecin l'ancien moine Bolsec. Ce fut à propos de celui-ci cpie
la rupture éclata entre Calvin et lui. Bolsec, on le sait, attaqua
la doctrine calviniste de la prédestination devant Calvin lui-
même, et fut banni de la cité (i55i). M. de Falais intercéda en
sa faveur. Calvin, déjà indisposé par cette démarche, apprit
bientôt crue M. de Falais était lié d'amitié avec un autre de ses

adversaires, dont nous allons parler. Sébastien Castellion, et,
dans une lettre aussi dure que méprisante, où ii affirmait
cependant ne mettre ce ni colère ni malveillance », il lui déclara
ee qu'il lui laissait ses délices »

(1) L'excuse de N. Seigneur Jacques de Bourgogne, Seigneur de Falais...,
par Jean Calvin. Réimprimée avec une introduction, par Alfred Cartier,
1911. (Une édition donnée par M A. Cartier en 1896 contenait un commentaire

moins abondant.) L'ouvrage est très élégamment imprimé.



3o4 CHARLES HOST

Autour de M. de Falais, à Veigy même, se réunit quelque
temps le groupe des Genevois mécontents qui avaient secoué

le joug de Calvin (i). Ils se dispersèrent vers i554, après la
condamnation de Servet. quand le seigneur brabançon jugea
bon de s'éloigner pour toujours de la ville. En i556, réimprimant

son Commentaire sur la première épître aux Corinthiens,
jadis dédié à M. de Falais, Calvin en raya la préface, écrite
autrefois pour son ce ancien ami », et il en écrivit une autre,

pour placer l'ouvrage sous le patronage d'un plus digne. Il
semble que M. de Falais soit allé mourir aux Pays-Bas.

Il est intéressant de noter que dans la profession de foi explicite

que Calvin avait insérée en i548 dans l'Excuse de M. de

Falais, il n'était absolument pas fait mention de la doctrine de

la prédestination. Et trois ans plus tard ce dogme était devenu

pour lui la pierre de touche du christianisme (2)

Ce n'est point tant la fréquentation de Bolsec cpie celle de

Castellion qui a rendu M. de Falais odieux à Calvin. Castellion,
en effet, a personnifié pour ce dernier, durant des années, l'esprit

satanique qui s'opposait à l'Evangile, tel qu'il était prêché
et réalisé à Genève.

Le nom et l'œuvre de Sébastien Castellion ont été définitivement

mis en lumière par les deux volumes de M. F. Buisson,

parus en 1892. (3) Non seulement M. Buisson a utilisé tous
les travaux antérieurs, mais une patiente recherche des sources
originales, en Suisse et en Hollande, lui a permis de renouveler
complètement le sujet, et d'en épuiser presque la substance.

Depuis vingt ans ce travail magistral n'a pas bougé d'une ligne.
C'est à lui d'ailleurs que M. Viénot et M. Cartier ont emprunté
beaucoup des éléments qu'ils ont utilisés.

Nous sommes fixés désormais sur la vie de cet humaniste
de la Bresse, qui conquis à Lyon aux idées évangéliques va
rejoindre Calvin à Strasbourg, et travaille ensuite à Genève, à

(i) Ibid., p. LXVIII, LXVI.
(2) Ibid., p. 37.

(3) Ferdinand Buisson, Sébastien Castellion. Sa vie et son œuvre (i5i5-
i563). Etude sur les origines du protestantisme libéral français. 2 vol.
in-8°. Le nom français est Chàteillon ou Chàtillon. M. Doumergue, après
avoir adopté la graphie Castalion, s'est rallié (Jean Calvin..., Il, 160) à celle
de M. Buisson.



REVUE GENERALE SÉBASTIEN CASTELLION 3o5

côté de lui, à restaurer le Collège. Nous savons les raisons
exactes de son premier conflit avec Calvin, relativement à la
valeur religieuse du Cantique des cantiques et à l'article du Symbole

: ce II est descendu aux enfers ». Une étude de M. Douen
nous a appris que la traduction française de la Bible à laquelle
Castellion s'est ensuite consacré à Bâle, malgré des naïvetés et
des vulgarités surprenantes, a fourni à la Bible française de
Genève un nombre considérable d'excellentes corrections. Nous

avons eu sous les yeux les passages essentiels du livre dans

lequel il a protesté contre l'exécution de Servet. Nous savons
avec quelle rage amère Théodore de Bèze et Calvin l'ont attaqué

dans ses idées et dans ses mœurs, comment Castellion,
attaqué et calomnié, s'en est pris non seulement au fanatisme

persécuteur de ses adversaires, mais à leur dogme de la
prédestination, qu'il rendait immédiatement responsable de leur
criminelle intolérance. Nous savons comment, à Bâle, après
avoir été supporté, il finit par être surveillé, soupçonné, à la
suite des dénonciations de Calvin ; comment à côté de ses
fonctions publiques de professeur de grec il poursuivit silencieusement

son labeur de théologien, écrivant des dialogues et des

traités qui agirent puissamment sur l'un des deux Socin ;

comment après sa mort (que Montaigne attribue à la misère) ses

ouvrages, réimprimés, et ses manuscrits, enfin livrés à l'impression

(1578, i6o5-i6i3) servirent (surtout en Hollande, pendant
le mouvement Remonstrant) à l'élaboration d'un calvinisme
moins rigide, d'où est sorti, comme le dit M. Buisson ce le

protestantisme libéral ». M. Buisson a même étudié spécialement
la doctrine religieuse de Castellion avec une admirable pénétration

de philosophe et de théologien.
Que restait-il donc à faire aujourd'hui à quiconque était

tenté d'aborder à son tour cette personnalité attachante,
sympathique, si belle à tant d'égards On pouvait réimprimer
intégralement l'un ou l'autre des ouvrages de Castellion. On

pouvait s'attacher à tel épisode du travail de M. Buisson,

pour creuser plus profond le sillon qu'il a ouvert. On pouvait

encore (et la tâche, pour humble qu'elle paraisse, méritait
d'attirer un esprit curieux ou une âme apostolique) écrire sur
Castellion un ouvrage de vulgarisation, qui, allégé de tout
appareil critique, mît à la portée du grand public les résultats



3o6 CHARLES BOST

consignés dans deux savants et gros volumes. M. le pasteur
E. Giran, de l'Eglise wallonne d'Amsterdam, dans le livre qu'il
vient d'écrire, n'a pas choisi nettement entre ces trois
desseins. Son ouvrage, de 570 pages in-16 (1), contient de très
considérables citations, mais aucun écrit de Castellion au complet.

Il apporte quelques précisions utiles, mais qui auraient
été mieux à leur place dans une revue spéciale. Enfin l'auteur,
préoccupé avant tout de vulgarisation, n'a pas donné tout à fait
à son travail l'allure souple et rapide qui lui aurait été nécessaire.

Il nous oblige donc à juger sa publication tout ensemble
comme une œuvre de science et comme un écrit de propagande
et de polémique.

En tant que travail historique, le livre se ressent de quelque
négligence. L'auteur, on le sent, est fait pour la parole plus que
pour l'écriture, pour les envolées plus que pour les fiches.
Il écrit Antoine Court pour Antoine Marcourt (p. 11), Paris

pour Montauban (p. 307) (2). Dans sa préface, il déclare s'être
ce largement inspiré » de M. Buisson et ce l'avoir suivi presque
pas à pas dans la succession naturelle des événements ». Rien
de plus légitime, quand il l'avoue. Mais, à y regarder de près,
il dépend de M. Ruisson plus encore qu'il ne le dit. Il le suit
toujours pas à pas. Seulement il ne reproduit pas son récit
avec une exactitude sans défaut, et de menues erreurs nous
montrent qu'il n'était pas fait pour marcher seul sur un terrain
aussi embroussaillé que l'est le xvie siècle. En ce qui concerne,
par exemple, le séjour de Castellion à Strasbourg, auprès de

Calvin (p. 27-29) il nous offre un texte fort confus, parce qu'il
n'a pas vu que la date de i54o (Buisson, I, 118) est donnée en
ancien style, et qu'il faut lire i54i. Il nous parle (p. 53, 96, 412)
du Nouveau Testament de Calvin, du Nouveau Testament de

Bèze, de la Bible de Calvin, comme s'il s'agissait de traductions
originales, et non pas de la révision du travail d'Olivetan.
Il cite Bucer et Capiton (p. ig5) comme des défenseurs de

Servet, alors que Buisson (1, 397) les place dans le camp
opposé. Il a cru que Bèze était à Genève en i554 (p. 216) lorsqu'il

(1) E. Gira>', Sébastien Castellion et la Réforme calviniste. Les deux

Réformes. Préface de Ferdinand Buisson. Un vol. in-8° de xvi, 076 p.
(2) P. 91, Gregorius-Giraldus (c'est un seul personnage); p. 118, ajouter à

la note : p. 3oi ; p. i43, lire : i553.



REVUE GENERALE — SÉBASTIEN CASTELLION 3o7

justifia la condamnation de Servet, alors que Bèze, comme on
sait, habita Lausanne jusqu'en i55g. Il n'a pas vu que ce Hiéronyme

» (p. 246) est Bolsec. Il fait de M. de Falais (p. 3o2) un
Français. Il cite une lettre de Hotman à Calvin (p. 3i3) alors
qu'il s'agit d'une lettre de Hotman à Bullinger (Buisson, II,
904)- H parle d'un ami de Castellion qui aurait partagé sa
chambre à Strasbourg (p. J^iS), il faut lire : Bâle (B., II, 255).
Enfin certains auteurs, amis ou ennemis, ne sont pas cités avec
plus de minutie. Une phrase de Michelet (p. i3i) qui fait de

Calvin un ec pourvoyeur de bourreaux » est prise à contre sens,
Michelet ayant parlé des candidats au martyre que Calvin
envoyait en France et non des hommes que Calvin aurait fait
exécuter à Genève. Un mot de Servet cité par Doumergue
(p. i55, note) est pareillement interprété à tort. Servet
mentionne non ceux qui nient cela justice», au sens absolu du mot,
mais ec le jugement dernier ». Ici la vivacité de l'auteur trouble
un peu son regard, comme aussi à la page 363, où il déclare
d'emblée, pour plaire à Castellion, cpie le Passavant de Bèze

est sans esprit. Nous connaissons assez M. Giran pour affirmer
qu'il n'aurait pas écrit ce mot s'il avait lu le Passavant.

Les observations qui précèdent laissent pressentir que M.Giran
n'est pas rompu aux travaux patients de la criticjue. Le mal
n'est pas grand tant qu'il démarque (en toute honnêteté) le

texte de M. Buisson, auquel nous pouvons toujours recourir, si

nous voulons vérifier ses dires. Mais quand il s'agit de ses

recherches personnelles, un peu de gêne commence pour nous.
La préface de l'auteur nous informe qu'il a utilisé des éléments

nouveaux, que M. Buisson ce avait dû laisser de côté, ou n'avait
pu atteindre ». Malheureusement, à part une exception, M. Giran
ne spécifie pas ce qu'il a ajouté à M. Buisson, et nous avons dû
nous astreindre à le rechercher nous-même. 11 n'est que juste de

déclarer cette fois que M. Giran a lu, et très attentivement, les

œuvres de Castellion qui furent publiées en Hollande en i6o5 et
i6i3, et qu'il a feuilleté les manuscrits de Castellion conservés à

Rotterdam. Il cite des pages que M. Buisson avait seulement

analysées. En particulier, il nous offre du Contra libellum Calvini

de longs extraits (p. 220-291) traduits mot pour mot, qui
offrent même l'agrément de la nouveauté (p. 226-231), et qui
nous permettent de nous former une conception plus exacte de



3o8 CHARLES BOST

ce fameux dialogue. M. Buisson, en abrégeant, dramatisait à

l'extrême un écrit qui n'est pas exempt de prolixité (cf. Buisson,

II, 35, avec Giran, 223, 224). M. Giran a lu les Adnotationes in

cap. g ad Romanos (2g3-3oi) où Castellion fonde sur l'Ecriture
sa doctrine personnelle de la Grâce. Il a lu la Defensio (346-

373) où le pauvre humaniste repousse avec autant d'humilité
que de douleur les basses allégations (inintelligentes d'ailleurs)
sous lesquelles Calvin prétend l'écraser, et là encore, des
citations considérables prouvent que Castellion, s'il sait trouver la
phrase cinglante, est trop souvent inhabile ou confus. M. Giran
encore (et ceci est du neuf) a retrouvé dans les œuvres du
Hollandais Coornhert (328, 5o2, 564) une traduction hollandaise d'un
écrit qu'avait vainement cherché M. Buisson. Il s'agit de Propositions

relatives à la prédestination, que Castellion, au dire de

Calvin, aurait extraites de Calvin et de Bèze, et qu'il aurait
annotées. C'est à cette pièce (qui sans doute n'est pas de
Castellion lui-même) que Calvin répondit par ses foudroyantes
Calumnice nebulonis cujusdam... (i558) (Buisson, II, m, 112,

123).

Enfin M. Giran, dans une très attachante partie de son
travail, pour nous prouver l'influence qu'ont exercée sur les
premiers Bemonstrants les écrits de Castellion, nous soumet des

pages de Coornhert, des Préfaces diverses, tous documents du
plus vif intérêt. Mais pourquoi ses indications bibliographiques
sont-elles si succinctes ou si vagues que nous ne puissions pas
les confronter utilement avec la bibliographie de M. Buisson
(cf. Giran, 53i, 532, avec Buisson, II, 376 ou 378)? Le travail
considérable cpi'il s'est imposé pour compléter l'œuvre de son
devancier ne dispensera pas ses successeurs, par conséquent,
de reprendre sa besogne à pied d'œuvre.

Mais sans doute les jugements que nous portons sur la

rigueur historique du livre n'affecteront guère la plupart de ses

lecteurs, ni probablement même l'auteur. Nous n'avons relevé

que des vétilles. M. Giran s'est moins proposé d'écrire une
nouvelle biographie de Castellion que d'ce analyser la portée
de son œuvre ». A son dire (Préface, p. vn), tes volumes de

M. Buisson seraient en effet ce de pure documentation ».

Cependant le sous-titre de l'ouvrage de ce dernier (Les
origines du protestantisme libéral français) indique nettement à



REVUE GÉNÉRALE SÉBASTIEN CASTELLION 3o9

qui n'aurait même pas lu son livre, qu'il a saisi ce la portée » des

écrits et des actes de Castellion. Qu'il traite des appels à la
tolérance de l'humaniste de Bâle, de son dégoût des vaines discussions

théologiques, de sa critique de la prédestination calvinienne,
de sa notion anti-intellectualiste de la foi, de son interprétation
purement symbolique de la Cène, M. Buisson dit assez qu'il se

range de son côté, parce que l'avenir du protestantisme est là.
M. Giran néanmoins trouve M. Buisson tiède dans sa foi, car
ce dernier, si enthousiaste qu'il soit de son héros, respecte
encore Calvin.

M. Giran ne nous laisse pas ignorer qu'il écrit la vie de
Castellion en Hollande, en face du calvinisme de M. Kuyper
(p. 545), dans une Eglise où il lutte contre l'orthodoxie réformée
(p. 509), et son livre, écrit parfois d'une plume de journaliste,
tourne au pamphlet, et au pamphlet improvisé (p. 206, 373). Non
seulement Castellion y est justifié et glorifié, mais de cette
glorification Calvin et ses disciples des xvie, xvne et xixe siècles font
entièrement les frais. L'auteur va jusqu'à écrire (p. ig5) : ec Les
encombrantes et tapageuses personnalités de la Réforme, dont
les éclats de voix, les gestes fastueux et les abus de pouvoir
emplissent nos annales, ont étouffé durant de longs siècles la
voix de ceux qui protestaient. L'heure vient où ce sont précisément

ces méconnus qu'on voudra connaître, ce sont ces vaincus
qu'on sacrera vainejueurs ». Calvin, une ec encombrante et
tapageuse personnalité » Ces mots nous rejetteraient du côté de
M. Doumergue... si nous ne songions précisément que c'est aux
apologies de M. Doumergue qu'ils doivent leur outrance.

Gardons notre sang-froid. M. Giran nous somme de choisir.
Il sous-intitule son livre : ee Les deux Réformes », et sa thèse
est simple. Jusqu'ici tous les auteurs protestants qui condamnent

en Calvin bien des choses, à commencer par le meurtre de

Servet, prononcent sur son cas comme le faisait en i85o G. de
Felice, dans sa classique Histoire des Protestants de France
(p. 55, 56 ; v. Giran, p. 2o3, 204). ce La Réforme, en posant le
droit d'examen individuel, avait indirectement établi la liberté
religieuse. Elle n'a pas aperçu du premier coup toutes les

conséquences de son principe, parce que les réformateurs avaient

emporté avec eux une partie des préjugés de leur première
éducation. Mais elle devait les découvrir tôt ou tard, et c'est à



3io CHARLES BOST

bon droit quelle est regardée comme la mère de toutes les

libertés modernes. » Mais, affirme M. Giran, il y a là deux
affirmations qui hurlent d'être accouplées ; ce la liberté religieuse ne
saurait venir d'un confessionnalisme exclusif et intolérant » ;

ecil suffit de séparer les deux thèses, et d'attribuer à la Réforme
de Calvin ce qui concerne l'autoritarisme dogmatique, et à la
Réforme de Castellion ce qui concerne la liberté religieuse, pour
mettre de l'harmonie dans des expressions irréductiblement
contradictoires ».

Le. raisonnement est spécieux, mais il repose sur un sophisme.
Personne n'a jamais dit (et pour cause) que les libertés
modernes soient sorties de l'esprit qui a condamné Servet, calomnié

et poursuivi Castellion ce Les libertés modernes » proviennent

des affirmations calvinistes fondamentales, dont Castellion
a su, l'un des premiers, tirer les conséquences pleinement
évangéliques, alors que Calvin et Bèze, imbus encore de préjugés
catholiques, n'en saisissaient pas toute la portée emancipatrice.
Le Remonstrant Uitenboga*rt (Giran, p. 5i8, 5ig) disait : ce Les

partisans des idées nouvelles croient être dans les vraies traditions

de la Réforme; ils tiennent leurs droits pour sacrés ».
Et encore : ce J'ose dire que je ne suis ni arien, ni papiste, ni
calviniste, ni luthérien, ni pélagien, mais chrétien ». Il avait
beau se dégager de toute solidarité avec Calvin ; quand il se

réclamait de la Réforme, il se réclamait, c[uoi qu'il en eût, de la
Réforme calviniste, car il s'en référait à l'Ecriture seule, et il
professait, touchant l'Eglise et les sacrements, une doctrine
qui n'était sûrement pas luthérienne d'accent. Sans qu'il s'en

doutât, c'était la théorie calviniste du ce témoignage du Saint-
Esprit », qui le dressait contre Calvin lui-même, ou du moins
contre certaines croyances de Calvin. On ne s'évade pas comme
l'on veut de la mentalité d'une Eglise, et cette mentalité
provient du génie religieux qui l'a créée. Castellion, tout le
premier, quand il luttait contre Calvin, était calviniste en son fond
(même avec la veine mystique qu'il tenait des anabaptistes
bâlois) s'il est vrai, comme il semble, cpie ce soit Y Institution
chrétienne, ou en tous cas l'influence de Calvin qui Fait arraché
au catholicisme.

L'histoire des procédés dont Calvin usa contre Castellion,
qu'il appelle ce une bête aussi malfaisante qu'opiniâtre » est



REVUE GÉNÉRALE SÉBASTIEN CASTELLION 3ll

assurément la plus triste qui soit, et je ne pense pas que rien
dans la vie du réformateur blesse davantage nos sentiments
chrétiens. Mais est-ce là tout Calvin Les Calumniœ nebulonis

cujnsdam... sont-elles tout le calvinisme L'aventure dernière
de M. de Falais met pareillement le réformateur en fâcheuse

posture ; cependant lorsque, après l'introduction historique de

M. A. Cartier, nous lisons l'Excuse qu'il a eu la bonne fortune
de retrouver, ces pages nous réconcilient avec l'ampleur et la
profondeur religieuses d'une âme et d'une intelligence
souveraines. Nous comprenons alors comment a pu sortir de Genève

l'une des formes les plus vivaces et les plus fécondes du
christianisme.

Observons encore que s'il y a lieu de discuter la forme que
Calvin a rigidement imposée à certains de ses dogmes, du
moins il ne convient ni de les mépriser ni de les déformer. La
prédestination, pour Castellion — et pour nous, — est une
doctrine scandaleuse en tant qu'elle porte sur les réprouvés. En
tant qu'elle s'applique aux élus, il est vain de nier la puissance
qu'elle a mise en œuvre, ce Les martyrs de la foi, dit M. Giran
(p. 539), n'ont pas été soutenus par la doctrine de la prédestination,

qui n'aurait pu que leur faire maudire Dieu. » C'est
bien mal connaître les faits. L'un des jeunes martyrs de Cham-

béry, Jean Trigolet, avant son supplice, écrivait ces mots :

ce L'esprit de Dieu, docteur intérieur de nos consciences, nous
rend un tel témoignage de notre élection, vocation et
adoption... qu'oneques de ma vie n'eus tel témoignage de mon salut
et assurance par les leçons et sermons que j'ai ouïs... [à
Genève], que j'en sens en mon cœur par expérience en cette...
probation d'affliction et persécution » (1). Tels étaient les fruits
de la doctrine de l'élection chez celui qui se sentait prédestiné
à glorifier Dieu par sa mort.

ce Comme un pourceau, tu renverses de ton groin une
doctrine de bonne odeur afin de trouver quelque infection et puan-
tise. » Ainsi parlait Calvin à Castellion (2). Laissons la basse

injure. Nous dirons que pour saisir, sous leur écorce d'une
logique trop rugueuse, la substance de certains dogmes calvi-

(1) Cresi'in, Hist, des Martyrs (Ed. de Toulouse), II, 237, 238 (cité dans
Doumergue, J". Calvin..., IV, 3g8).

(2) Cité par Doumergue, IV, 357.



3l2 CHARLES BOST

nistes, il faut s'approcher d'eux avec quelque délicatesse et
avec sympathie. C'est ce que ne faisait pas Castellion. C'est ce

que ne fait pas non plus M. Giran. Sous prétexte d'éliminer
de son champ tout ce intellectualisme dogmatique », il paraît
faire bon marché des moules intellectuels de la foi, et ne garde,
dans le cadre d'une liberté toute formelle, que ce la belle
religion d'amour du grand Nazaréen » (p. 267). Une âme isolée

pourra se satisfaire de la sorte. Trouvera-t-on clans cette théorie
de quoi constituer une Eglise

Si l'on ne veut pas renoncer à établir sur la terre une
communion de croyants, il faudra toujours consentir à accepter un
compromis entre Castellion et Calvin. A trois cent cinquante
ans de distance, il nous semble aujourd'hui que ces deux
hommes ne se sont heurtés que faute de s'être réciproquement
compris.

L'ouvrage de M. Giran, d'une lecture facile, abondant en

passages brillants, où se donnent souvent carrière une indignation

et une verve du meilleur aloi, a surtout l'avantage de nous
fournir, dans une traduction vivante et très littéraire, de
nombreux fragments de Castellion. L'auteur nous annonce qu'il
publiera plus tard quelques traités dans leur entier. Nous
enregistrons cette promesse, en souhaitant qu'elle se réalise pour le
4ooe anniversaire de la naissance de Castellion (igi5). (1)

Si intéressants que soient ces projets, on peut se demander
si le succès répondra à l'effort. Cette question se pose pour nous
pratiquement, en présence précisément de la réimpression du
Traité des hérétiques qui vient de paraître à Genève par les
soins de M. A. Olivet. (2)

(1) M. Giran a résumé la thèse principale de son livre dans une
communication faite, au Congrès du Progrès religieux à Paris (i9i3) dont le texte
n'a pas encore paru. (C'est à Paris qu'il a fait allusion à l'anniversaire
prochain que nous mentionnons.) Notons que son ouvrage reproduit (p. 477)

un dessin original de Castellion, mentionné par Buisson (II, 207), et qu'il
contient aussi le très beau portrait de Castellion exécuté par J.-Paul Laurens

pour le travail de M. Buisson, d'après le frontispice des Bibles latines
de Castellion éditées au xvir8 siècle (Buisson, II, 397).

(2) Traité des hérétiques, à savoir si on doit les persécuter..., par Sébastien

Castellion (sic). Edition nouvelle publiée par les soins de A. Olivet,
pasteur de l'Eglise de Genève. Préface de E. Choisy, professeur à l'Université

de Genève (1913).



REVUE GÉNÉRALE SÉBASTIEN CASTELLION 3l3

On n'ignore pas les conditions dans lesquelles fut lancé

l'ouvrage primitif. Calvin, pour justifier la mort de Servet, avait
rédigé sa Defensio orthodoxes fidei... (février i554). Un mois plus
tard, partait de Bâle un petit livre latin : De Hœreticis, an sint
persequendi... que Calvin le 28 mars i554 (Buisson, I, 358) donnait

comme étant de Castellion et de Cœlius Secundus (Curione),
tous deux professeurs à Bâle. Cet écrit ee prétendait démontrer,
disait Calvin, qu'il ne fallait pas réprimer par le glaive les

hérétiques ». Une traduction française de l'ouvrage, le Traité
des hérétiques..., parut en i554 également. C'est ce volume
rarissime (on n'eu connaît que trois exemplaires, à Bâle, à

Lausanne et à Genève) que réimprime M. Olivet.
M. le professeur E. Choisy a fait précéder le texte nouveau

d'une courte introduction qui résume la vie de Castellion, mais

qui, touchant les origines et la critique du volume, nous
renvoie simplement au livre de M. Buisson. Aucune autre note
n'accompagne malheureusement les pages, joliment imprimées,
du volume, et nous nous permettons de le regretter vivement.
Au prix d'un léger effort, on aurait doublé la valeur de cette

publication.
Les problèmes, en effet, qui se posent encore au sujet de ce

mince livre, sa composition, sa complication, sa date, exigent
que le lecteur qui le prend en main soit guidé. (1)

Une des questions à élucider est celle du lieu où fut imprimé
l'opuscule français original. La première page (2) porte : ce A
Bouen, par Pierre Freneau, près les Cordeliers ». M. Buisson

(II, 2) croit que ce Rouen est Lyon, où Castellion avait un frère
typographe, et M. Choisy se rangerait à cet avis. M. Buisson

ajoute (I, 362) que, selon lui, la besogne fut faite par des

typographes allemands. Il y aurait eu lieu de signaler, en effet, les

imperfections du texte qui nous est offert. Castellion était
correcteur d'imprimerie. Sûrement il n'a pas eu sous les yeux les

épreuves de son ouvrage. Dans l'édition originale, les
contradictions orthographiques, paraît-il, iburmitlent. L'édition de

(1) Nous renvoyons, pour compléter ce qui suit, à quelques observations
de M. J. Pannier dans le Bulletin de la Soc. de l'histoire du prot. français,
1913, p. 002.

(2) En fac simile dans Olivet, p. xi. Ce titre, on le remarquera, ne donne

pas Castellion comme l'auteur du livre.



3l4 CHARLES BOST

M. Olivet ne nous présente plus ces particularités, car elle a
été ramenée à l'orthographe moderne (i). Mais la ponctuation
ancienne, est bien étrange, et aussi l'ancienne distribution des
alinéas (v. p. 5o). Quelques notes au bas des pages, ou en
appendice, auraient été surtout utiles pour souligner des traits
curieux de la traduction française, la comparer (quand elle est

incompréhensible) à l'original latin ou allemand, et relever des

erreurs criantes, dont nous ne pouvons pas, naturellement, faire
de simples coquilles de l'édition moderne. (2)

Le Traité des hérétiques est composé de divers fragments,
qui sont, en grande partie, des citations empruntées à des
auteurs ecclésiastiques, spécialement à des écrivains protestants.
Mais les témoignages allégués dans l'ouvrage en faveur de la
tolérance ne sont pas tous accompagnés du nom exact de leur
auteur. Quelques autres émanent de personnalités de second

rang, dont le nom ne dit rien à des lecteurs non spécialisés.
Or ces pages n'ont de poids et d'intérêt que si l'on sait à peu
près de qui elles proviennent et à qui primitivement elles ont
été adressées. Quelques simples lignes auraient pu nous
apprendre cjui sont Guillaume, comte de Hesse, et Christophe de

Wurtemberg, à qui le Traité des hérétiques même est dédié

(Buisson, 1. 370) ; noter d'où sont extraits les fragments de

Luther (B., I, 875, 379) ou ceux d'Erasme (I, 385); nous dire
qui sont Brenz (B., I, 38i, 370). Hédio (I, 3g6), Isleben (I, 397),

(1) Pourquoi avoir conservé (p. 65): Et bien, pour Eh bien?
(2) Sans prétendre relever les erreurs très nombreuses du texte publié

par M. Olivet, nous noterons ici les plus graves. (Voir aussi Pannier, art.
cité, et Ch. B[ruston], Bévue de théologie de Montauban, 1914, P- 192.)

Page 33 (ligne 4 du bas): suyvant la loi, au lieu de : fuyant la loi Absen-
tem; p. 37 (1. 4 du bas): qu'ils confessent tous, au lieu de: qu'ils en
fassent tous; p. 42 (1. 9 du bas): Psaume 110e, au lieu de: Psaume n3e;
p. 4° (L 6 du bas) : tant de la foi que d'hérésie, au lieu de : tant de la foi
qui s'hérésie ; p. 5i (1. 12 du bas): les hommes ne sont tels, au lieu de: les
hommes sont tels; p. 65 (1. 16 à 20) : passage incompréhensible, il
faudrait recourir au texte même de Brenz; p. 72 (1. 2): attendu, au lieu de :

entendu; p. 80 (et ailleurs): soi, au lieu de: foi; p. 82 (1. 6) : pourvoie, au
lieu de : pourvoit ; p. 86 (1. 6 du bas) : si ne dis pas ces choses, au lieu de :

si ne dis pour ces choses ; p. io5 (et ailleurs) : faints (feints, faux), au lieu
de saints; p. 122 (1. 1): Hofmann (Buisson, I, 3g8), au lieu de Hosman ;

p. 140 (1. 7): pestes, au lieu de: pertes ; et surtout p. 196 (1. 4) : conseils des

cœurs, au lieu de : conseils de guerre.



REVUE GÉNÉRALE — SÉBASTIEN CASTELLION 3l5

Schrenk (I, 397), Hofmann (I, 398), Brunfels (I, 3g5), Pellican (I,
3g6), Urbanus Regius (I, 3g5), et nous les montrer issus de

milieux divers de l'Allemagne ou de la Suisse allemande. Il
aurait fallu, d'un mot tout au moins, rappeler que le fragment
extrait de ce Georges Kleinberg », et un autre qui achève le

livre, sont attribués par M. Buisson, et par d'excellentes
raisons, à l'anabaptiste David Joris (ou Georges), alors réfugié
sous un faux nom à Bàfe (I, 410, 4°°! IL t64)- Alors, et sans
avoir besoin de recourir à une recherche un peu compliquée,
nous aurions uni à ces noms si variés ceux des Pères de

l'Eglise, ceux de Calvin lui-même, de Castellion et de Curione,
que le livre met en avant, et nous aurions compris immédiatement

l'effet que produisit le Traité. C'était le christianisme des

premiers siècles, et avec lui toute la Réforme (y compris le
premier Luther et le Calvin d'autrefois) qui au nom de l'Evangile
se dressaient en accusateurs contre ie Calvin de i554, meurtrier
de Servet.

Enfin il eût été bon d'insister, si peu que ce fût, sur le fait
que le Traité des hérétiques n'est pas l'œuvre, en un sens, du
seul Castellion. S'il est un recueil de témoignages, ce recueil
lui-même est sorti d'une collaboration. Par là, il revêt encore
davantage les allures d'un manifeste. Son importance et sa gravité

en sont accrues. Nous ne savons pas, d'ailleurs, quelle part
revient dans le volume aux auteurs divers qui y ont mis la
main. D'abord, combien sont-ils? Calvin, nous l'avons dit, nommait

en i554 Castellion et Curione. En i555 il ajoutait à ces

deux noms celui de Cellarius (Martinus Borrhœus), professeur,
comme eux, à Bâle (1). Bèze incrimine encore Lelio Socin.
Enfin M. Buisson inscrit aussi dans la liste David Joris. L'auteur

de la première préface du Traité des hérétiques (qui
manquait à l'édition latine) se donne simplement comme ce le
traducteur ». La seconde (la pièce capitale) est sous le nom de

Martin Bellie. Derrière ce pseudonyme, les contemporains n'ont

(1) M. Pannier (Bulletin cité, p. 552) croit tirer d'un passage de Castellion
(Buisson, II, 478) l'aveu que Curione et lui sont les deux auteurs du livre.
Mais il lit mal la phrase latine. Castellion rappelle seulement qu'il a écrit
la Préface de sa Bible (Olivet, p. i35) et que Curione aussi a publié un
discours (Olivet, p. i3ô) qui s'opposaient directement au sentiment de Calvin
relatif à la punition des hérétiques.



3l6 CHARLES BOST

pas hésité à découvrir Castellion, et sa théorie de la tolérance
est devenue le ce bellianisme ». M. Pannier suppose, et son
interprétation est extrêmement plausible, que ce surnom d'emprunt
a été inspiré à Castellion par ses origines. Il était en effet de

Saint-Martin du Fresne, près de Belley. Un autre fragment
important du Traité, la ce Réfutation des raisons qu'on a
coutume d'amener pour maintenir et défendre la persécution », est
signée Basile Montfort. Dans ce nom, M. Buisson voit encore
Castellion : Basile équivaudrait à Sébastien et Montfort
rappellerait Castellion (Castel). M. Pannier veut au contraire que
Basile Montfort soit Curione : Basile viendrait de Bâle, et le

mot Montfort contiendrait une allusion au Piémont, d'où
Curione était originaire. Pour nous, Basile nous paraît évidemment

la transcription de Bâlois. Quant à Montfort, nous y
verrions plus volontiers, avec M. Buisson, un équivalent de
Castellion. Le fragment serait, nous y consentons, de Curione lui-
même, mais Castellion y aurait mis en tête sa marque, comme
celle de l'éditeur responsable. Et nous inclinerions à penser
qu'il a fait de même pour le fragment de ee Georges Kleinberg »

que M. Buisson attribue à David Georges, l'anabaptiste. Ici, la
moitié du pseudonyme Georges appartiendrait à l'auteur
véritable. L'autre moitié, Klein-berg, exacte reproduction du diminutif

Gastel-ion (i) apparaîtrait encore comme le cachet du
compilateur auteur, qui a lancé le volume.

Ainsi Castellion, comme l'ont toujours affirmé ses adversaires,

aurait bien été, dans le cercle des protestataires bâlois,
dont il aurait d'ailleurs cherché le concours, le principal
organisateur de la manifestation. En i554 déjà, avec sa candeur
héroïque qui ignorait les ménagements et les demi-mesures,
il se serait constitué le vrai chef de l'opposition anti-calvi-
nienne.

Le chancelier Zurkinden, de Berne, quand il répondit à Calvin,
qui venait de lui envoyer sa Defensio orthodoxes fidei..., lui
laissa entendre qu'il n'était pas d'avis, lui, de brûler les
hérétiques. Sa lettre, très modérée et fort déférente, se terminait
par ces mots : ce Je ne descendrai dans l'arène que si ma

(i) La comédie satirique du Pape malade appelle Castellion : « Monsieur
de parvo castello » (Buisson, II, 254).



REVUE GÉNÉRALE — SÉBASTIEN CASTELLION 3lJ

conscience m'y force. J'aime mieux rester muet aussi longtemps
que ma conscience me le permettra, que de provoquer des
querelles ou d'offenser quetqu'un » (Buisson, I, 354). Castellion n'eut
jamais peur de provoquer une querelle ni d'offenser Calvin,
et, en donnant une voix à tous les Zurkinden qui se turent,
il sauva l'honneur de la Réforme. Le Traité des hérétiques,
dont on peut dire (avec les restrictions que nous avons notées

plus haut) qu'il est de lui, restera un monument dont la
publication s'imposait, et que nous sommes reconnaissants à M. Olivet

de nous avoir rendu.
Cependant il faut perdre une illusion. Dans son enthousiasme

(I, 412)' M. Buisson nous dit de l'ouvrage que ee le
premier en date de tous les manifestes en faveur de la liberté de

conscience », ec il se trouve en être du même coup l'exposé complet

et le code définitif ». Or, avouons-le sans ambages, le petit
volume est d'une lecture difficiie. Il est long, et lourd. Certains
des fragments traduits du latin ou de l'allemand sont d'une

langue épaisse et parfois inintelligible. Seule l'épître de Martin
Rellie au duc de Wurtemberg, en son parler dru, familier,
populaire, et sa naïveté audacieuse, est une maîtresse page. Là
est l'essentiel du livre. Là se trouvent les fameuses phrases qui
mirent Caivin hors de lui, et qui feront vivre le nom de Castellion

tant qu'il y aura des chrétiens pour pleurer sur la tyrannie
que leurs frères ont exercée au nom de l'Evangile.

ec Certainement après avoir souvent cherché que c'est d'un
hérétique, je n'en trouve autre chose sinon que nous estimons

hérétiques tous ceux qui ne s'accordent avec nous en notre
opinion » (p. 24).

ce Qui est-ce qui voudrait devenir chrétien, quand il voit que
ceux qui confessent le nom de Christ sont meurtris des chrétiens

par feu, par eau, par glaive, sans aucune miséricorde?...
Qui est-ce qui ne penserait que Christ fût quelque Moloch ou
quelque tel dieu, s'il veut que les hommes lui soient immolés

ou brûlés tout vifs » (p. 3o, 3i).

Il est extrêmement intéressant de suivre à travers l'Europe
protestante les destinées de ce ec bellianisme » contre lequel



3i8 CHARLES BOST

Calvin s'est si durement acharné. Nous avons dit que M. Giran,
poussant plus avant les recherches de M. Buisson, a confirmé le

rôle considérable que jouèrent les écrits de Castellion en
Hollande, dans les cercles des Arminiens. Il reste à étudier la
propagation du ce bellianisme » en France. Le nom ou ia trace de

Castellion, jusqu'à présent, n'apparaissent guère chez les réformés

français que dans les années qui précèdent l'organisation
définitive de leurs Eglises, et dans des manifestations contre
lesquelles s'élèvent avec décision les élèves directs ou les partisans

de Calvin. Nous mentionnerons ici tout ce que nous avons

pu recueillir à cet égard.
L'un de ces conflits, que rappelle M. Buisson (II, 248), nous

paraît avoir eu des conséquences sur lesquelles personne encore
n'a suffisamment insisté. En i555, un certain Vertumien de La
Vau, originaire de Poitiers, était revenu dans sa ville natale
après un séjour à Genève et à Bâle, et il y attaquait non seulement

la tyrannie ecclésiastique, mais la dogmatique de Calvin.
Calvin, averti, mit les protestants du Poitou en garde contre
ce cette bête sauvage », en leur dénonçant les attaches de La Vau
avec Castellion et les amis bâlois de celui-ci, et en protestant
contre le latitudinarisme — à ses yeux l'anarchie doctrinale
— du Traité des hérétiques. La Vau fut ce condamné d'hérésie »

par les ministres de Poitiers ou des environs, et ceux-ci, en
1557, dans une assemblée que M. E. Arnaud a appelée à tort
ee le premier Synode général », mais qui est certainement l'un
des premiers Synodes provinciaux cjui se soient tenus en France,
mirent ce les sectateurs de La Vau » au même rang que les

Anabaptistes et les Servétistes. (1)
Mais voici qui est plus important. Impuissante à rétablir

l'ordre dans son sein, l'Eglise de Poitiers appela à son secours
le pasteur de Paris A. de Chandieu (fin i558). Dans une
réunion à laquelle assistèrent plusieurs pasteurs de la région,
ceux-ci, en même temps que Ghandieu, ce commencèrent à
appréhender quel bien ce serait s'il plaisait à Dieu que toutes les

Eglises de France dressassent d'un commun accord une Confes-

(1) Voir les références dans Buisson, II, 248. Ajouter : E. Arnaud, Documents

inédits du XVIe siècle, 1872 (p. 9); et H. Dieterlen, Le Synode général
de Paris, i559 (1873). Voir aussi E. Doumergue, /. Calvin..., I, 460.



REVUE GENERALE — SEBASTIEN CASTELLION 3ig

sion de foi et une Discipline ecclésiastique ». De cette assemblée

sortit le premier Synode national de Paris (i55g). (i)
Le Synode de Paris (Aymon, Synodes nationaux, I, 8) se

préoccupa des hérésies et du schisme de La Vau (article 4)-
11 visait en lui des conceptions dogmatiques erronées. Il ne les

spécifie pas, et nous ne pouvons savoir par conséquent ce que
La Vau, en ce point, avait peut-être emprunté à Castellion.
Mais l'article 5 du Synode, très obscur dans la transcription
d'Aymon (peut-être fautive), nous laisse entendre qu'il y avait
alors à Poitiers, dans l'Eglise orthodoxe elle-même, des discussions

relatives à la punition des hérétiques, et qui portaient
particulièrement sur celte proposition : ce L'hérétique ne doit
pas être puni comme hérétique, mais comme perturbateur de

l'ordre politique ». Ces discussions sont évidemment le fruit du
livre de Castellion commenté par La Vau. Cela suffit pour que
nous attribuions au Traité des hérétiques une part évidente
dans l'élaboration de la Confession de foi qui depuis iôog
jusqu'en 1802 a régi les Eglises réformées de France.

Si nous doutions encore du fait, d'ailleurs, il suffirait de lire,
dans cette Confession de foi, le 3ge article, relatif au pouvoir
civil. Le Synode de Paris, aussi calviniste que Calvin, y
proclame que Dieu ce a mis le glaive en la main des magistrats
pour réprimer les péchés commis non seulement contre la
deuxième table des Commandements de Dieu, mais aussi contre
la première ». Entendons : pour punir les citoyens qui outragent

l'honneur de Dieu, comme ceux qui portent atteinte aux
prescriptions élémentaires de la loi morale. Et c'était comme
blasphémateur, comme contempteur de l'honneur de Dieu, que
Servet avait été condamné

Si les protestants, en France, étaient devenus les maîtres du

pouvoir, il est douteux néanmoins qu'ils eussent, à l'occasion,
dressé, pour les Servétisles, des bûchers pareils à celui de

Champel. L'Histoire ecclésiastique (I, 191) (2) nous raconte qu'à
Beaugency, près d'Orléans (en i558) un protestant du lieu
nommé Jean Bonneau ce homme de bien et de savoir » faillit
provoejuer un schisme dans la communauté naissante, pour

(1) Bèze, Hist, ecclésiastique. Ed. Baum-Cunitz, 1,199.

(2) Cité déjà par Viénot, Calvin et la conscience moderne, p. 26.



320 CHARLES BOST

avoir soutenu cette opinion ee qu'il n'était loisible aux magistrats

de punir les hérétiques ». Une assemblée du Consistoire,
où lui furent présentées ec vives raisons fondées sur la Parole
de Dieu », l'arracha sur le champ à sa fausse croyance. Mais
le livre qui nous rapporte ce trait, livre édité par Th. de Bèze,

ou sous ses yeux, note que l'opinion de Bonneau et de ses trois
adeptes ce d'un esprit par trop frétillant », ce n'était pas un
article substantiel de la foi chrétienne ». On ne se serait pas
attendu à une concession pareille de la part du théologien qui
avait imprimé en i554, dans sa réponse au Traité des hérétiques,

que la thèse de Castellion ce était quelque chose de pire
que la tyrannie papistique » (Buisson, II, 27).

La théorie officielle genevoise perdait donc un peu de son

âcreté, semble-t-il, sur le sol français. Un autre incident mène
à des conclusions analogues. On sait que Castellion, en i562,

protesta contre l'explosion des guerres religieuses en France

(Buisson, II, 226), et que le Synode général de Lyon (août
i563), déclara ce une pièce très dangereuse » son Appel à la
France désolée, qui plaidait éloquemment, devant les ce

papistes » et les ce huguenots », la cause de la tolérance réciproque.

M. Barnaud, dans sa riche et minutieuse biographie de

Pierre Viret, nous a appris que le réformateur vaudois en
certains passages de son Interim fait par dialogues, publié à Lyon
en i565, répondit à Castellion (1). Non seulement il s'attaqua à

la ee dangereuse » thèse de i562, mais, s'en prenant à son tour
au ce bellianisme », il soutint qu'il était licite ce de retrancher
[par la mort] quelque membre du corps de l'Eglise », quand il
s'agissait de la sorte de ce sauver le reste du corps ». Cependant
Viret apportait à la doctrine primitive quelque atténuation.
Une certaine tolérance pouvait, selon lui, s'établir à l'occasion.
Et il écrivait : ce II ne faut pas commencer par le glaive, car
ce n'est pas guérir le malade, quand on le tue du tout » (2).
Tenons compte à Viret d'avoir prononcé (après la mort de

(1) Jean Barnaud, Pierre Viret; sa vie et son œuvre (1911), p. 618. On
trouvera dans l'ouvrage (p. 626) des détails nouveaux sur les difficultés que
créèrent au médecin Bauhin, auprès du Consistoire de Lyon en i565, les
relations qu'il avait entretenues avec Castellion (cf. Buisson, II, 96, voir la
Table).

(2) Voir Viénot, Revue chrétienne, nov. igi3, p. 940.



REVUE GÉNÉRALE — SÉBASTIEN CASTELLION 321

Calvin, d'ailleurs) cette phrase, qui rappelle de si près celle de
Castellion : ec Tuer un homme, ce n'est pas défendre une
doctrine, c'est tuer un homme » (Buisson, II, 44)- U a senti qu'il
était trop aventureux, en France, d'étaler crûment un principe
dont l'Eglise catholique s'était servi, et se servait encore, pour
abîmer les novateurs évangéliques.

Une dernière citation, qui a échappé jusqu'ici aux historiens
de Castellion, nous apprendra comment les idées de celui-ci, en
se déformant, pouvaient devenir odieuses aux âmes les plus
hautes. Nous lisons dans l'Histoire des martyrs, de Jean Crespin

(i), qu'un certain Geoffroy Guérin, arrêté à Paris en i557
lors de l'affaire de la rue Saint-Jacques, et qui devait être
supplicié quelques mois plus tard, commença d'abord ec à reculer »,
ee rétractant ce qu'il avait déposé ». ce On estime, poursuit l'auteur

du récit, que ce fut à la sollicitation d'un garnement tenant
les erreurs de Castalio (Castellion). Il lui faisait accroire qu'il
ne se fallait pas ainsi tourmenter pour la religion, et que Dieu
ne demandait point que le sang des hommes fût ainsi épandu. »

Castellion avait soutenu qu'on ne doit pas tuer un homme

pour ses convictions, car elles sont pour lui la vérité. Le
prétendu disciple avait traduit : ce Une vérité ne vaut pas qu'on lui
sacrifie une vie humaine ». Et il concluait : ce Une vérité ne vaut
pas qu'on lui sacrifie sa propre vie ». Si ce pseudo-bellianiste a

réellement existé, il a trahi son maître en le répétant. Castellion
n'a jamais été tolérant par scepticisme. Il n'a jamais reculé,
personnellement, devant les responsabilités qu'il encourait en

s'opposant à Calvin. Il a écrit : ce On ne maintient pas sa foi
en brûlant un homme, mais en se faisant brûler pour elle »

(Buisson, II, 44). Son originalité, et sa gloire, dans l'histoire de

ce xvie siècle dont Littré prétendait qu'on ne tirerait pas un
atome de tolérance, sont précisément (et M. Buisson a relevé le
fait avec insistance) d'avoir réclamé la liberté des opinions
religieuses au nom même de l'Evangile de Jésus-Christ, et dans

l'intérêt même de la cause évangélique.
Ch. Bost.

(i) Ed. de Toulouse, II, 591.


	Revue Générale : Sébastien Castellion et l'opposition protestante contre Calvin

