
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 10

Artikel: La doctrine de l'expiation : et l'évangile de Jésus-Christ. Partie 1

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTBINE DE L'EXPIATION

ET L'ÉVANGILE DE JÉSUS-CHB1ST

En juillet igi3, nous étions chargé d'exposer au Congrès du

progrès religieux, qui se tenait à Paris, en un rapport de dix
minutes, les symptômes de progrès religieux dans le protestantisme

suisse de 1907 à iqi3. Dans ce bref aperçu, publié par
la Gazette de Lausanne dans ses numéros des 26 et 28 juillet
iqi3, nous écrivions entre autres ceci :

En dogmatique, il est quatre points où le progrès des idées dans le

sens de ce qui nous paraît la vérité religieuse est évident. D'abord le

monothéisme chrétien s'affirme de plus en plus, en ce sens que le

dogme trinitaire disparaît peu à peu par pretention. Non seulement il
y a fort peu de pasteurs — s'il en est encore — qui souscriraient au
Symbole d'Athanase, mais on ne prêche plus sur la Trinité ni même

contre. On n'en parle plus en chaire et fort peu dans les catéchismes.
Par suite, on relève davantage l'humanité de Jésus-Christ. Secondement,

le rôle rédempteur du Christ est de plus en plus conçu, dans un
sens religieux et moral, comme action sur les êtres humains et de moins
en moins dans le sens juridique d'un sacrifice sanglant destiné à apaiser

la colère de Dieu. La théologie du sang, comme on l'a justement
nommée, ne trouve guère de défenseurs que dans les évangélistes
dont nous parlions tout à l'heure (1). C'est également surtout dans leur

(1) Dans une phrase ainsi conçue : « Les résultats acquis de la critique historique
pénètrent lentement mais sûrement dans notre public religieux, malgré les efforts
contraires et fâcheux d'un certain nombre d'évangélistes, dont le zèle et la piété
valent heureusement mieux que leur théologie ».

18



2j4 LOUIS EMERY

bouche que l'on entend encore la doctrine des peines éternelles, tandis
que la grande majorité des pasteurs se rallient, au sujet de ce
problème, ou à la doctrine du salut universel, ou, plus encore, à celle du
conditionalisme, dont M. Pettavel-Olliff a été parmi nous le protagoniste
infatigable. Enfin, on ne se querelle plus, ou à peine, sur la question
du miracle, les uns renonçant à le définir comme une dérogation aux
lois de la nature, et les autres ayant appris, de la science contemporaine

elle-même, a être plus circonspects dans la négation des faits
déconcerlants au premier abord.

Ces paroles, où nous estimions simplement exprimer une vérité
de fait, et où notre jugement dogmatique et personnel ne se

marquait cpie dans l'appréciation des faits cités comme ce progrès
des idées dans le sens de ce qui nous paraît la vérité religieuse»,
suscitèrent, nous dit-on, une certaine émotion dans le cercle des

personnes dont M. Ruben Saillcns est le prophète ou le pape, et
dont la Convention de Morges est la Mecque ou la Rome. Aussi,
le 5 octobre iqi3, par conséquent après mûre réflexion, MM. les

pasteurs Budry, Cordey, Emile Lenoir, Roy-Tophel et Vasserot
publièrent-ils dans la Gazette de Lausanne l'entrefilet suivant :

Au mois cie juillet, pendant la dispersion des vacances, il a paru
dans la Gazette un article signé L. E. contenant une appréciation sur
le progrès des idées religieuses au sein du protestantisme de la Suisse
romande.

Cet article ayant été considéré par plusieurs personnes comme
donnant la caractéristique exacte de l'enseignement de la majorité des

pasteurs de nos églises, nous croyons devoir en contester la portée.
L'auteur nous semble avoir généralisé à l'excès ses propres idées. Il
ne nous paraît pas que l'ensemble des prédicateurs évangéliejues de

notre pays aient renoncé aux doctrines traditionnelles qu'il mentionne,
ni surtout à celle de l'expiation. Nombreux sont ceux qui tiennent très
fortement à la conception de la mort du Sauveur authentiquement
renfermée dans le Nouveau Testament et qui souscrivent sans arrière-
pensée et sans atténuation à la formule de saint Paul : Jésus-Christ,
notre Seigneur, qui a été livré pour nos offenses et qui est ressuscité

pour notre justification.
Sur ce point capilal, comme sur d'autres, et d'accord, croyons-nous,

avec de nombreux collègues, nous tenons à demeurer fidèles — sans

esprit rétrograde — au vieil Evangile de la rédemption par la croix de

Jésus-Christ.

Pour ne parler que de la Suisse romande, nous sommes abso-



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 2j5

lument convaincu de n'avoir dit que la vérité historique en
affirmant qu'à l'heure actuelle la grande majorité de nos pasteurs
ne croient ni ne prêchent plus la doctrine orthodoxe de la
Trinité, ni le dogme des peines éternelles ou celui de la satisfaction
vicaire sous la forme juridique que lui ont donnée un Anselme
de Cantorbery et les scolastiques protestants des xvne et xvine
siècles. Evidement pour démontrer absolument la vérité de notre
assertion, comme aussi pour en prouver l'inexactitude, il ne
faudrait ni plus ni moins qu'une collection de déclarations précises
fournies par tous nos pasteurs en réponse à un questionnaire
précis aussi. Mais ce que nous lisons et entendons de nos
pasteurs aujourd'hui nous semble justifier le jugement ci-dessus

exprimé, jugement qui n'aurait pas été le nôtre il y a vingt-cinq
ou trente ans.

Ceci dit, nous sommes prêt à reconnaître que la grande
majorité de nos pasteurs, tous probablement, n'en sont pas moins
disposés à souscrire à la parole de l'apôtre Paul, citée par nos
honorables critiques, surtout quand on la traduit exactement en
disant : ce Jésus, le Seigneur qui a été livré à cause de nos
fautes et qui est ressuscité à cause de notre justification». Ce

texte, en effet, pris en lui-même et indépendamment de
l'ensemble de la pensée paulinienne, ne parle pas d'expiation, sans
la nier du reste. Il se borne à affirmer que, si Christ a été mis à

mort, c'est par le fait de nos fautes, vérité évidente aux yeux du
chrétien et que nous ne songeons point à contester. Mais les
amis et disciples de M. Ruben Saillens ne s'en tiennent pas là.
S'ils expriment peu précisément leur pensée, nous la comprenons
quand même. Nous l'avons du reste entendue exprimée par M.
Ruben Saillens lui-même, dans le temple de Saint-François, en
des termes eiui, positivement, nous avaient scandalisé, non
seulement comme théologien, mais comme chrétien, comme croyant
tenant à l'honneur du Dieu qu'il adore, et froissé, navré de le

voir rabaissé au niveau d'un Moloch sanguinaire. Ce que ces

messieurs entendent par le vieil Evangile de la rédemption par
la croix de Jésus-Christ, c'est la doctrine de l'expiation par le

sang de Christ, c'est-à-dire l'affirmation que la condition objective

indispensable du pardon de nos péchés, c'est la mort
sanglante de Jésus-Christ. En d'autres termes, nos honorables
critiques estiment que le Père céleste ne pouvait pas, en tant que



2^6 LOUIS EMERY

Dieu juste et saint, pardonner les péchés des hommes, sans

l'expiation préalable des dits péchés par le moyen des
souffrances et de la mort volontairement acceptées par Jésus-Christ
à la place et pour l'amour de l'humanité coupable. En tant que
condition indispensable de la rémission de nos péchés, l'expiation

par le sang de Christ est ainsi la condition objective
indispensable de notre salut.

Cette doctrine qui, déjà lorsque nous étions catéchumène et
catéchumène d'un pasteur très orthodoxe, froissait notre
conscience, nous la considérons, nous la ressentons aujourd'hui
comme une sorte d'injure à l'égard du Père céleste, comme une
atteinte à sa justice et à sa bonté. Aussi aurions-nous peine à

croire qu'elle puisse être professée de nos jours encore par des

chrétiens intelligents et pieux, si nous ne savions l'influence
énorme de la tradition et de l'éducation sur la formation et la
ténacité de nos idées. Ce que nous savons aussi, c'est combien
nous restons attachés aux formules dans lesquelles nous avons
l'habitude d'exprimer des expériences religieuses qui nous sont
chères, et quelle peine nous avons à désassocier l'expérience, la
vérité religieuse qui est devenue partie intégrante de notre âme
et de notre vie, de la formule théologique dans laquelle nous
avons appris à l'envelopper. C'est pourquoi, si les pages qui
vont suivre sont de nature à scandaliser, ou tout au moins à

froisser les sentiments religieux des tenants de la doctrine de

l'expiation, que ces frères se souviennent à leur tour que cette
doctrine nous paraît, et à d'autres aussi, une monstruosité
dogmatique après vingt siècles de christianisme. Et si nous la
combattons ici, ce n'est ni seulement ni surtout parce qu'elle blesse

notre raison laïque, mais bien plutôt parce qu'elle froisse notre
piété par l'atteinte qu'elle porte à la haute idée qu'à l'école du
Christ nous avons appris à nous faire de Dieu, de notre Père
céleste, et c'est parce que nous voulons, avec son aide et malgré
notre faiblesse, contribuer à son honneur, à sa louange et à sa

gloire parmi les hommes de notre génération.
On s'étonnera peut-être de notre vivacité à combattre le

dogme de l'expiation, étant donné qu'avec Sabatier, Lobstein,
Ménégoz, nous admettons le caractère subjectif de la connaissance

religieuse et le caractère symbolique, par conséquent
approximatif, du langage religieux. C'est que nous admettons



LA DOCTRINE DE L EXPIATION Vf}

aussi, avec les théologiens que nous venons de citer, que les

symboles religieux n'ont pas tous la même valeur, et que,
comme l'écrivait récemment M. Lobstein, ce il existe une hiérarchie

dans les différentes explications dogmatiques auxquelles le

théologien a recours pour exprimer sa foi ». Il y a des formules

dogmatiques qui nous paraissent mieux que d'autres exprimer la
vérité religieuse, parce qu'elles s'accordent mieux que d'autres
avec l'ensemble de nos croyances et expériences religieuses et
morales. Et il nous paraît qu'il y a à la fois un devoir et un
réel intérêt à faire connaître ces formules dogmatiques mieux
expressives de la vérité religieuse. Chrétiens, nous avons un
témoignage à rendre à la vérité, telle que nous la voyons et la
sentons. Que si nous la concevons autrement que d'autres
chrétiens, ce devoir n'en subsiste pas moins pour nous aussi bien

que pour eux. Le tout, pour nous comme pour eux, c'est de
professer la vérité dans la charité. Nous estimons aussi qu'il y a un
intérêt apologétique très sérieux à recourir à des expressions de

la vérité religieuse aussi rapprochées que possible de celle-ci,

pour la mettre mieux en lumière, et, par suite, pour faire mieux
comprendre, au dehors comme au dedans de l'Eglise, les pensées

de Dieu. Par ce travail, la théologie moderne ne cherche

point, comme quelques-uns l'en accusent, à émousser ces

pensées, à leur enlever ce qu'elles ont parfois de contraire au
cœur naturel de l'homme, ce qu'on pourrait appeler leur tonique
amer, pour les rendre plus facilement acceptables à la volonté
humaine. Mais, en les dépouillant de formes créées dans des

siècles moins pénétrés de l'esprit évangélique, elle aspire à

montrer combien elles correspondent à ce qu'il y a de meilleur
dans la mentalité moderne.

Enfin, il nous sera bien permis d'ajouter, à titre de confession

personnelle, que le dogme de l'expiation par le sang de Christ
est le seul, de ceux que nous a légués la tradition chrétienne,
que notre esprit s'est toujours refusé à admettre depuis qu'il a

pu réfléchir à ces questions-là. Et depuis trente-cinq ans que
nous l'avons retourné et examiné, chaque nouvel examen a
renforcé en nous la conviction qu'il n'avait pas sa place dans la
dogmatique chrétienne parce qu'il n'avait jamais eu de place
dans la pensée et le cœur de Jésus-Christ.

Les raisons qui nous obligent à rejeter le dogme de l'expiation



2j8 LOUIS EMERY

sont de deux sortes. Les unes sont d'ordre historico-biblique,
c'est-à-dire empruntées à l'histoire de la révélation religieuse
dont la Bible est le document. Les autres relèvent de la dogmatique,

en ce qu'elles sont tirées d'expériences et de considérations

religieuses et morales. Commençons par les premières.

ARGUMENTS HISTORICO-BIBLIQUES

Chacun sait que chez le peuple d'Israël, comme chez la
plupart des autres peuples, un des éléments essentiels du culte,
privé ou public, consistait dans différentes sortes de sacrifices.
Sur ce point, la loi léviticjue ne fit guère que développer et
codifier des usages existants. C'est ainsi qu'elle institua des sacrifices

d'expiation destinés à réconcilier avec l'Eternel le pécheur
qui y recourait, autrement dit à lui procurer le pardon de son
péché. Seulement ces sacrifices n'étaient valables que pour les

péchés commis par erreur et non de propos délibéré, (i) Mais
les prophètes et les psalmistes, non contents de réagir contre
les abus d'un ritualisme qui conférait au sacrifice une vertu par
lui-même, indépendamment des dispositions morales du sacrifiant,

se sont déjà élevés à l'idée que la miséricorde de Dieu ne
connaît pas de limites et qu'il peut et veut pardonner tout péché
quelconque, pourvu que son auteur s'en repente sincèrement et
soit disposé à changer de conduite. Voici quelques exemples
caractéristiques de cette conception religieuse supérieure.

2 Chron. vu, 14 : Si mon peuple, sur qui est invoqué mon
nom, s'humilie, prie et cherche ma tace, et s'il se détourne de

ses mauvaises voies, je l'exaucerai du ciel, je lui pardonnerai
son péché et guérirai son pays.

Néhémie ix, 17 : Mais toi, tu es un Dieu prêt à pardonner,
compatissant et miséricordieux, lent à la colère et riche en
bonté.

Ps. xxv, 6, 7, 11 : Eternel, souviens-toi de ta miséricorde et
de ta bonté, car elles sont éternelles. Ne te souviens pas des

péchés de ma jeunesse, ni de mes transgressions ; souviens-toi
de moi selon ta miséricorde, à cause de ta bonté... C'est à

cause de ton nom, ô Eternel, que tu pardonneras mon iniquité
car elle est grande.

(1) Voir Lévitique iv à vi, 7, et Nombres xv, 22-3i.



LA DOCTRINE DE L EXPIATION 279

Ps. xxxii, 5 : Je t'ai fait connaître mon péché, je ne t'ai point
caché mon iniquité ; j'ai dit : je veux confesser à l'Eternel mes

transgressions, et voici, tu as effacé la peine de mon péché.
Ps. li, 18-19 : ^u ne prends pas plaisir aux sacrifices, autrement

je t'en offrirais, et l'holocauste ne t'est point agréable.
Les sacrifices agréables à Dieu, c'est un esprit brisé : ô Dieu,
tu ne dédaignes pas un cœur brisé et contrit.

Ps. cui, 3, 8-12 : C'est l'Eternel qui pardonne toutes tes

iniquités... L'Eternel est compatissant et miséricordieux, lent à la
colère et riche en bonté. Il ne conteste pas à perpétuité, il ne

garde pas sa colère à toujours. Il ne nous a pas fait selon nos
péchés et ne nous a pas rendu selon nos iniquités. Car autant
les cieux sont élevés au-dessus de la terre, autant sa bonté est

grande sur ceux qui le craignent. Il a éloigné de nous nos
transgressions autant que l'orient est éloigné de l'occident.

Ps. cxxx. 4 : Eternel, situ prends garde aux iniquités. Seigneur,
qui subsistera mais le pardon se trouve auprès de toi afin
qu'on te craigne.

Esaïe xLiv, 22 : Israël... j'ai effacé tes transgressions comme
un nuage et tes péchés comme une nuée : reviens à moi, car je
t'ai racheté.

Esaïe lv, <j : Que le méchant abandonne sa voie et le criminel

ses pensées : qu'il se convertisse à l'Eternel et il lui fera

grâce, à notre Dieu, car il ne se lasse pas de pardonner.
Jérémie m, ia-i3 : Reviens, infidèle Israël, dit l'Eternel. Je

ne veux pas vous montrer un visage sévère, car je suis
miséricordieux, dit l'Eternel, et je ne garde pas ma colère à toujours.
Seulement, reconnais ta faute, car tu as été infidèle à l'Eternel,
ton Dieu.

Jérémie ni, 22 : Revenez, enfants rebelles, je pardonnerai
vos infidélités.

Jérémie v, 1 : Parcourez les rues de Jérusalem et regardez,
informez-vous et cherchez si vous y trouvez un homme, s'il en
est un qui pratique la justice et qui recherche la fidélité, et je
ferai grâce à la ville.

Ezéchiel xviii, 21-32, en particulier ai-23 : Si le méchant se

détourne de tous les péchés qu'il a commis, s'il observe tous
mes préceptes et agit selon le droit et la justice, il vivra, il ne

mourra pas. Toutes les transgressions qu'il a commises, on ne



28o LOUIS EMERY

s'en souviendra plus; à cause de la justicequ'ilaurapratiquée,il
vivra. Prendrai-je plaisir à la mort du méchant, dit le Seigneur
l'Eternel N'est-ce pas plutôt à ce qu'il se détourne de ses voies
et qu'il vive? cf. xxm, 11-20.

Ainsi donc, il y a eu en Israël, avant Jésus-Christ, des

hommes pieux qui ont fait l'expérience que Dieu fait grâce à

qui se repent sincèrement de ses péchés, sans qu'il soit
préalablement nécessaire de lui offrir des sacrifices pour le péché. On
cherchera à infirmer cet argument par la remarque que les
prophètes ont néanmoins entrevu pour l'avenir l'avènement d'une
nouvelle alliance entre Dieu et son peuple, d'un nouveau
rapport religieux caractérisé précisément parla grâce du pardon. (1)

Cette remarque est juste, mais non l'objection qu'on en tire.
Il ne faut pas oublier, en effet, que l'Israélite pieux croyait à

une corrélation réelle entre le rapport de l'homme avec Dieu et
sa condition terrestre. Pour sa conscience, l'homme en état de

grâce devant Dieu devait en avoir un signe A'isible dans'sa
prospérité matérielle, la bénédiction visible de Dieu devant
reposer sur l'homme à qui il fait grâce. Comme l'expérience
journalière ne montre pas toujours cette corrélation, il en résultait
que l'Israélite pieux était facilement ébranlé dans sa possession
de la grâce divine par les malheurs qui lui survenaient. Il y
voyait des marques de sa disgrâce devant Dieu, et, par là, ses

malheurs lui étaient encore plus durs à supporter. Ce n'est pas
un des moindres bienfaits de l'Evangile que de nous avoir
appris, par l'exemple même de Jésus-Christ, que l'on peut avoir
beaucoup d'afflictions dans ce monde tout en étant l'objet de

l'amour de Dieu.
Le second argument biblico-historique que nous relèverons,

c'est le fait qu'avant sa mort sur ia croix, Jésus a pardonné les

péchés en plus d'une occasion, ainsi au paralytique de Capernaum

(Marc 11, 1-12), à la pécheresse dans la maison de Simon
le pharisien (Luc vn,3;7-5o), à la femme adultère (Jean vin, i-ii).
— Contre ces deux arguments, on invoquera sans doute l'objection
que, dans sa Dogmatique (t. iv, p. 3n), Gretillat énonce en ces

termes : ee II est évident que les cas de justification et de rémission

des péchés survenus avant l'accomplissement effectif de

(1) Voir Es. xxxiii, 24; Jér. xxxi, 34; xxxui, 8 ; l, 20; Ezéch. xvi, 62-63;
Zach. m, 9.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 281

l'œuvre de la rédemption, depuis ceux d'Abraham et de David
jusqu'à celui de la pécheresse à qui Jésus annonce le pardon de

ses fautes, étaient des anticipations, tacites ou non, des bienfaits

de ce sacrifice suprême qui, prévu et préordonné en Dieu
même, dominait et justifiait d'avance toutes les dispensations
précédentes de grâce et de justice. » Tout homme sans parti-
pris nous accordera que cela n'est rien moins qu'évident, et que
pas un mot dans ces textes et leurs contextes ne permet de

supposer que ces pardons étaient accordés, pour ainsi dire, sous
bénéfice d'inventaire, c'est-à-dire en prévision de la mort expiatoire

future du Saint et du Juste. S'il en avait été ainsi, pourquoi

les écrivains sacrés, pourquoi Jésus n'en ont-ils rien dit,
n'y ont-ils pas fait allusion Pourquoi la loi a-t-elle institué des

sacrifices pour le péché, au lieu d'ériger en principe ces dispensations

de pardon par anticipation des bienfaits du Calvaire
La réponse de Gretillat, n'est qu'une preuve de l'embarras de

son auteur, fort attaché à la doctrine de l'expiation, en
présence des textes et des faits que nous venons de signaler.

Mais notre principal argument historique contre la doctrine
de l'expiation, argument qui doit être décisif pour tous ceux
qui s'inclinent sans discuter devant l'enseignement de Jésus-

Christ, c'est que, non seulement Jésus-Christ ne l'a pas du tout
professée, mais qu'elle est absolument contraire à son enseignement.

Ici, pour nqus mettre sur le même terrain que les partisans

de la tradition, nous tiendrons compte du quatrième
évangile, aussi bien que des trois premiers, quoique ceux-ci

nous paraissent avoir une valeur historique notablement
supérieure à celle de l'évangile selon saint Jean. Leur accord sur la

question qui nous occupe est d'autant plus significatif qu'ils
divergent sur maints autres points, relatifs à la vie et à l'ensei-

gement de Jésus. Voyons d'abord les Synoptiques.
Notons, en premier lieu, trois paraboles qui traitent précisément

des conditions auxquelles Dieu pardonne ou justifie, et

par conséquent admet à entrer en communion avec Lui. C'est la
parabole de l'enfant prodigue (Luc xv, n-3a), où, dès que le

père, qui représente ici Dieu, voit venir de loin son fils repentant,

s'empresse au-devant de lui, l'embrasse et le traite comme
un enfant chéri. Evidemment, nous sommes ici aux antipodes
des sentiments que la doctrine de l'expiation suppose en Dieu,



282 LOUIS EMERY

ce qui faisait conclure à un prédicateur lausannois qu'il manquait
quelque chose à cette belle parabole, à savoir la notion de

l'expiation. C'est ensuite la parabole du serviteur impitoyable (Mat.
xvm, 23-35), où le roi remet gratuitement l'énorme dette de l'un
de ses serviteurs, parce qu'il est ému de compassion à la vue
de ia détresse de ce débiteur insolvable qui reconnaît franchement

sa dette. Mais le dit serviteur n'ayant pas, à son tour, usé
de miséricorde envers un de ses camarades cjui ne lui devait que
cent deniers, son maître, instruit de ce manque de pitié, le trouve
indigne de la compassion qu'il lui a témoignée et le fait jeter en

prison jusqu'à extinction de sa dette. Et Jésus de conclure : C'est
ainsi que vous traitera mon Père céleste, si chacun de vous ne

pardonne pas à son père de tout son cœur. De ce propos, il
appert clairement cpie, si le premier débiteur avait remis la dette
de son compagnon de service, la remise de la sienne lui eût été

définitivement acquise, sans qu'il eût besoin d'une tierce personne
pour payer sa dette à sa place. C'est enfin ia parabole du
pharisien et du péager (Luc xvm, 9-14), où il est dit du péager,
qui n'osait pas même lever les yeux au ciel tant il se sentait
pécheur, et qui demandait humblement pardon à Dieu : ce Je vous
le dis, celui-ci s'en retourna dans sa maison justifié plutôt que
l'autre». Pourquoi fut-il justifié plutôt que l'autre? Ce ne fut
pas parce qu'il avait cru en Jésus-Christ et à la vertu expiatoire
de son sacrifice, puisqu'il n'en est pas question du tout dans la

parabole, mais uniquement parce cpie son repentir était sincère
et profond.

A ces paraboles, on peut ajouter les déclarations suivantes du
Maître :

Mat. v, j : Heureux les miséricordieux, car il leur sera fait
miséricorde, (cf. Luc vi, 38 : Soyez miséricordieux comme votre
Père céleste est miséricordieux.)

Mat. vi, 12 : Remets-nous nos dettes comme nous les remettons,

à nos débiteurs, (cf. Luc xi, L\: Pardonne-nous nos péchés,
car nous les pardonnons à quiconque nous doit.)

Mat. vi, i4"i5 : Si vous pardonnez aux hommes leurs fautes,
votre Père céleste vous pardonnera aussi. Mais si vous ne
pardonnez pas aux hommes leurs fautes, votre Père ne pardonnera
pas non plus vos fautes, (cf. Marc xi, 25 : Quand vous vous
levez pour prier, si vous avez quelque chose contre quelqu'un,



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 283

pardonnez, afin que votre Père qui est dans les cieux vous
pardonne aussi vos fautes.)

Mat. ix, i3 : Allez et apprenez ce que signifie cette parole :

Je veux la miséricorde et non le sacrifice, (cf. xn, 7.)
Mat. xvm, 21-22 : Alors Pierre, s'étant approché, dit à Jésus :

Seigneur, combien de fois pardonnerai-je à mon frère, quand il
aura péché contre moi? Sera-ce jusqu'à sept fois? Jésus lui
répondit: Je ne te dis pas jusqu'à sept fois, mais jusqu'à
septante fois sept fois. (cf. Luc xvn : 3-4 : Si ton frère a péché,
reprends-le, et, s'il se repent, pardonne-lui. Et s'il a péché contre

toi sept fois en un jour, et que sept fois il revienne à toi et
te dise : Je me repens, tu lui pardonneras.)

Luc vi, 3y : Ne jugez point, et vous ne serez point jugés ; ne
condamnez point et vous ne serez point condamnés ; pardonnez
et on vous pardonnera, (cf. Mat. vn, 1-2.)

Voilà des paroles singulièrement claires et précises, et qui
nous montrent, d'une part, que, puisque Dieu nous pardonne
gratuitement nos multiples manquements, à la seule condition

que nous le lui demandions avec un sincère repentir, nous
aussi, qui devons nous appliquer à être parfaits comme le Père
céleste est parfait, nous devons, à notre tour, pardonner les

manquements des hommes qui nous ont offensés, dès qu'ils nous en

témoignent un sincère regret. D'autre part, elle nous apprennent
que, si nous pardonnons à nos frères leurs fautes envers nous,
Dieu nous pardonnera aussi les nôtres. Il n'y a pas d'autre
condition à son pardon, toujours sous la réserve que le pécheur
reconnaisse sa faute et s'en repente sincèrement, attendu que
c'est là la sauvegarde de l'ordre moral et de la sainteté de Dieu.

Si l'on voulait affaiblir la portée de ces paroles si significatives

du Christ en faisant remarquer qu'entre pécheurs le pardon

réciproque en présence du repentir de l'offenseur est une
obligation bien naturelle, tandis qu'il ne saurait en être de

même pour Dieu, toujours juste et bon envers ses créatures, et

n'ayant par conséquent nul besoin de pardon pour lui-même,
nous répondrions simplement par le dilemme suivant : ou bien le

pardon gratuit de l'offense commise, quand l'offenseur en ressent
et exprime un véritable repentir, constitue une conduite moralement

supérieure à celle qui consiste à ne pardonner que sous

condition, non seulement du regret de l'oflenseur, mais aussi



284 LOUIS EMERY

d'un dédommagement offert à l'offensé par l'offenseur ou par
une tierce personne; ou bien c'est cette seconde manière d'agir
qui est moralement supérieure à la première. Dans le premier
cas, on ne peut faire autrement que d'attribuer à Dieu, norme
suprême du bien et du mal, la première manière d'agir, et nous
devons la pratiquer également dans nos rapports entre hommes.
Dans le second cas, qui est celui admis par les tenants du dogme
de l'expiation, nous ne devons pas pardonner gratuitement à notre
prochain, même quand il exprime ses regrets de sa conduite à

notre égard, mais nous devons, puisqu'il nous faut être les
imitateurs de Dieu, encore exiger de l'offenseur une compensation

pour le tort moral ou matériel qu'il nous a causé ; il doit expier
sa faute autrement encore que par le regret qu'il éprouve de sa
manière d'agir et par le désir qu'il a d'une conduite meilleure.
Or, qui ne se rend pas immédiatement compte qu'une telle
manière d'agir serait absolument contraire à l'esprit de l'Evangile,
et alors comment, en bonne logique, pourrions-nous approuver
et admirer chez Dieu un mode de conduite que nous, chrétiens,
nous condamnons chez les hommes? Comment pourrions-nous
attribuer à l'auteur de la loi morale une attitude différente de

celle que sa loi prescrit?
Les déclarations du Christ que nous venons de relever dans

les Synoptiques ne sont d'ailleurs que la conséquence naturelle et

logique des conditions générales du salut que Jésus indicjue dans

ces mêmes synoptiques. Ces conditions se résument en une seule :

la pratique de la volonté de Dieu, pratique qui, pour des

hommes pécheurs, débute par la conversion ou repentance
(u.eravoicx).(i) Jamais Jésus ne fait figurer dans les conditions
du salut la foi à la valeur expiatoire de sa mort.

Pour ne pas allonger outre mesure cette étude je me borne à

quelques citations caractéristiques :

Mat. vn, 2i : Ce ne sont pas tous ceux cpii me disent : Sei-

(i) Jésus n'enseigne pas que celui-là seul qui accomplit parfaitement la
volonté de Dieu, donc l'homme saint et parfait, peut entrer dans le royaume
de Dieu et devenir fils de Dieu. S'il en avait été ainsi, comment aurait-il
pu qualifier de bonne nouvelle son annonce de la prochaine venue du
Royaume de Dieu? Les justes, les lions qui font la volonté de Dieu, ce ne
sont pas des hommes moralement parfaits, mais des hommes qui sentent
leur misère spirituelle, qui reconnaissent leurs péchés, qui en demandent
à Dieu le pardon, et qui font de leur mieux pour accomplir la loi de Dieu.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 285

gneur, Seigneur, qui entreront dans le royaume des cieux, mais

ceux-là seulement qui font la volonté de mon Père qui est dans

les cieux.
Marc m, 35 : Quiconque fait la volonté de Dieu, celui-là est

mon frère, et ma sœur et ma mère.
Luc x, 25-28 : Un docteur de la loi se leva pour mettre Jésus

à l'épreuve et lui dit : Maître, que ferai-je pour hériter ia vie
éternetle? Jésus lui dit : Qu'est-ce qui est écrit dans la loi!
qu'y lis-tu Il répondit : Tu aimeras le Seigneur de tout ton
cœur, de toute ton âme, de toute ta force et de toute ta pensée,

et ton prochain comme toi-même. Jésus lui dit : Tu as bien

répondu ; fais cela et tu vivras. (Voir aussi l'histoire du jeune
homme riche, Luc xvm, 18-28 et parallèles).

Luc x, 42 : Une seule chose est nécessaire. Marie a choisi la
bonne part qui ne lui sera point ôtée.

Marc vin, 34-35 : Si quelqu'un veut venir après moi, qu'il
renonce à lui-même, qu'il se charge de sa croix et qu'il me suive.

Car celui qui voudra sauver sa vie la perdra ; mais celui qui

perdra sa vie à cause de moi et de l'Evangile, la sauvera.
Les paraboles des dix vierges et des talents ainsi que le

tableau du jugement dernier (voir Mat. xxv) ne font également

pas la moindre allusion à la mort expiatoire du Christ

comme condition de l'enti ée dans le royaume de Dieu et de la

participation à la vie éternelle. On peut encore remarquer que
clans Luc xxiv, 47 (« Il est écrit que le Christ devait souffrir... et

qu'on prêcherait en son nom la repentance pour la rémission des

péchés »), la seule condition indiquée pour obtenir la rémission
des péchés, c'est la repentance ou conversion.

En présence de tous ces textes, si précis et si catégoricpaes, il
nous parait évident que l'enseignement du Christ, tel que le

rapportent les Synoptiques, ignore absolument la doctrine de

l'expiation. Toutefois ses partisans ne veulent pas s'avouer
battus sur ce terrain-là. et prétendent retrouver leur doctrine :

a) dans les paroles où Jésus prédit sa mort et la présente
comme nécessaire, b) dans la parole Marc x, 45 Mat. xx, 28 :

ce Car le Fils de l'homme est venu non pour être servi, mais pour
servir et donner sa vie en rançon pour un grand nombre
(xai iïovvca rhv tyw/ft» ocvrov Ivrpov àuzl ttoW.wî/) », c) dans les textes
relatifs à la sainte-cène.



286 LOUIS EMERY

Nous examinerons les textes indiqués sous lettre a plus loin,
quand nous étudierons comment les quatre évangiles présentent
la mort de Jésus-Christ. Mais voyons maintenant les deux autres
arguments, et tout d'abord le texte Marc x, 45.

Le mot Xûrpov, sur lequel on insiste, doit être pris ou bien dans

son sens propre de rançon, prix de rachat, destiné à libérer un
esclave ou un prisonnier, ou bien dans son sens dérivé de

moyen de libération, délivrance. Si liirpov est entendu dans ce
dernier sens, le susdit passage ne veut pas dire autre chose que
ceci : parmi vous, mes disciples, il n'en sera pas comme dans
le monde. Ici, la grandeur consiste à commander et à être servi.
Parmi vous, au contraire, celui-là sera le plus grand qui servira
le mieux. Et cela se comprend, puisque moi, le Fils de l'homme,
c'est-à-dire le Messie, votre roi et votre maître par conséquent,
je suis venu, non pour être servi, mais pour servir et donner
ma vie pour la délivrance de beaucoup. — Tout ce raisonnement
tend donc à faire saillir cette vérité, c'est que, si le Messie, l'élu
de Dieu, s'applique à servir et donne sa vie, il doit en être de

même de ses disciples. Et pour la délivrance de qui et de quoi Jésus

a-t-il donné sa vie? Le contexte ne le dit pas, mais, puisque le sens

général du passage c est que le Fils de l'homme a donné un
exemple afin que ses disciples suivent ses traces, on ne peut
songer qu'à la délivrance des pécheurs du péché et de ses funestes

conséquences, savoir l'exclusion du Royaume de Dieu et
de la vie éternelle.

Si Aîirpov est pris dans son sens propre de rançon, il va de soi

cpie cette rançon doit être payée au maître de l'esclave ou du

prisonnier à délivrer, et cela pour libérer celui-ci de la domination

de celui-là. Cela étant, il est de toute évidence que cette

rançon ne saurait avoir été payée à Dieu, comme le prétend la
doctrine de l'expiation, car alors on aboutirait à cette

conséquence absurde que la mort de Jésus-Christ aurait eu pour
résultat de libérer l'homme pécheur de la domination de Dieu.
Si rançon il y a eue, elle ne peut avoir été payée qu'au diable (i),
auquel cas il ne saurait être question de sacrilice expiatoire, et

(i) Nous ne croyons pas, quant à nous, au diable comme à une personnalité

distincte, mais Jésus et les auteurs du Nouveau Testament y
croyaient. Ce qui pour eux était le diable est pour nous la puissance
anonyme mais très réelle dn mal dans l'humanité.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 287

la parole de Jésus signifierait que, pour arracher beaucoup
d'hommes à l'empire du diable, il a dû aller, lui, jusqu'au sacrifice

de sa vie. Cette interprétation revient pour le fond, sinon

pour la forme, à la première cpie nous avons donnée, à savoir
que c'est pour nous délivrer de l'empire du péché (personnalisé
ou non dans le diable) que Jésus-Christ est mort (voir Jean vm,
34-36).

Prenons maintenant les textes relatifs à l'institution de la
Cène :

Mat. xxvi, 26-28 : Prenez, mangez, ceci est mon corps.
Ayant aussi pris la coupe et rendu grâces, il la leur donna en
disant : Buvez-en tous, car ceci est mon sang, le sang de
l'alliance (ou de la nouvelle alliance), qui est répandu pour
beaucoup pour la rémission des péchés.

Marc xiv, 22-24 : Prenez, ceci est mon corps. Ayant aussi

pris la coupe et rendu grâces, il la leur donna et ils en burent
tous. Et il leur dit : Ceci est mon sang, le sang de l'alliance (ou
de la nouvelle alliance) qui est répandu pour beaucoup.

Luc xxn, 17-20 : Ayant pris une coupe et rendu grâces, il dit :

Prenez ceci et partagez-le entre vous. Car, je vous le dis, désormais

je ne boirai plus du fruit de la vigne jusqu'à ce que le
Royaume de. Dieu soit venu. Puis, il prit du pain, et, après avoir
rendu grâces, il le rompit el le leur donna en disant : Ceci est

mon corps qui est donné pour vous : faites ceci en mémoire de

moi. De même, après avoir soupe, ii leur donna fa coupe, en
disant : Cette coupe est ta nouvelle alliance en mon sang qui
est répandu pour vous.

En lisant ces paroles de Jésus, il est difficile de ne pas y voir
une allusion à la parole de Moïse, Exode xxiv, 8 : ce Après avoir
offert des sacrifices à l'Eternel, et lu au peuple le livre de

l'alliance, Moïse aspergea le peuple de sang en disant : Voici le

sang de l'alliance que l'Eternel a faite avec vous sur toutes ces

paroles». Si ce rapprochement est fondé, comme il nous le parait,
Jésus, dans l'institution de la Cène, présenterait sa mort comme
un sacrifice destiné à sceller, à consacrer solennellement la
conclusion d'une nouvelle alliance, c'est-à-dire d'un nouveau
rapport religieux entre les hommes et Dieu. Que Jésus ait ajouté
que ce sacrifice de sa vie était fait pour beaucoup, cela se conçoit

puisque c'est par amour dos hommes et pour leur salut que



288 LOUIS EMERY

Jésus a prêché l'Evangile au péril de ses jours et qu'il a été
fidèle à sa mission jusqu'à la mort. Jusqu'ici il n'y a rien qui
parle d'expiation — attendu que donner sa vie pour quelqu'un
ne signifie pas expier tes péchés de ce ciuelqu'un — sauf pourtant

trois mots, que Matthieu seul ajoute en parlant du sang
versé pour beaucoup. Ces trois mots sont : sic S&peotv xuzoruhv,

pour la rémission des péchés.
Ces mots, qui ne se trouvent ni dans Marc, ni dans Luc, ni

dans le onzième chapitre de la première épître aux Corinthiens,
nous sommes tout disposé à croire qu'ils signifient que le sang
de Jésus a été versé pour procurer à beaucoup la rémission de

leurs péchés par l'expiation de ceux-ci. La notion de l'expiation
des péchés par le moyen des souffrances et de fa mort des

hommes justes était, en effet, courante dans fa théologie juive
du temps. Mais ils cadrent si peu avec l'enseignement explicite
de Jésus-Christ, qu'ils ne sauraient prévaloir contre celui-ci,
d'autant qu'ils constituent une exception unique dans les Synoptiques,

et sont, de ce chef, fortement suspects d'être une adjonction

interprétative du rédacteur de notre premier évangile.

Passons maintenant au quatrième évangile et voyons ce que
Jésus (i) y dit de sa mort. Ici également nous n'avons pas réussi
à trouver une seule parole de Jésus présentant sa mort comme
ayant une valeur expiatoire. La grande idée qui traverse cet
évangile, c'est crue la foi en Jésus-Christ et en Dieu qui l'a
envoyé est le principe de la vie éternelle. Sous différentes
formes, elle est répétée à plusieurs reprises, sans contenir la
moindre allusion à la nécessité d'une mort expiatoire de Jésus-

Christ. Voici, à titre d'exemples, quelques citations :

m, 16 : Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils
unique, afin que quiconque croit en fui ne périsse point, mais

qu'il ait la vie éternelle.

v, 24 : Celui qui écoute ma parole et croit en celui qui m'a

(1) Nous disons : Jésus, car c'est de son enseignement qu'il s'agit, et non
des pensées présentées par l'évangéliste lui-même ou par d'autres personnages

mis en scène dans son écrit. C'est pourquoi nous ne tenons pas
compte dans notre étude de paroles comme Jean 1, 29 et xi, 49-52.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 289

envoyé a la vie éternelle et il ne vient point en jugement, mais
il est passé de la mort à la vie.

vi, 54 : Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie
éternelle et je le ressusciterai au dernier jour.

vin, 5i : Si quelqu'un garde ma parole, il ne verra jamais la
mort.

xi, 25-26 : Je suis la résurrection et la vie ; celui qui croit en
moi vivra quand même il serait mort. Et quiconque vit et croit
en moi ne mourra jamais.

xiv, 6 : Je suis le chemin, la vérité, la vie ; nul ne vient au
Père que par moi.

xvii, 3 : C'est ici la vie éternelle, qu'ils te connaissent, toi, le
seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ.

On peut remarquer aussi que, dans cet évangile, il n'est question

qu'une seule fois de rémission des péchés, savoir lors de la
première apparition du Christ ressuscité à ses disciples réunis,
ce Recevez le Saint-Esprit, leur dit-il à cette occasion. Ceux à qui
vous remettrez les péchés, ils leur seront remis ; ceux à qui vous
les retiendrez, ils leur seront retenus ». (i) Ainsi le droit conféré

aux disciples de remettre ou de retenir les péchés est rattaché
à la présence en eux du Saint-Esprit. Il n'est dérivé en rien du
fait que leur Maître ayant, par sa mort, expié en principe les

péchés de l'humanité, il leur concède le droit de déterminer qui
est dans les conditions propres à bénéficier de cette expiation.
Jamais, dans le quatrième évangile, Jésus ne fait la moindre
allusion à sa mort comme ayant un caractère expiatoire ou

propitiatoire.
Il s'agit maintenant d'aborder l'objection soulevée page 284,

et dont nous avions renvoyé l'examen, l'objection que l'on tire
des paroles où Jésus, en parlant à l'avance de sa mort, la
présente comme nécessaire.

Dans les Synoptiques, Jésus ne parle pas de sa mort à ses

disciples avant la scène de Cesaree de Philippes et la confession

de Pierre : ec Dès lors, dit Matthieu xvi, 21 (2), Jésus

commença à montrer à ses disciples qu'il lui fallait aller à

Jérusalem et souffrir beaucoup de la part des anciens et des princi-

(1) Voir xx, 23. Notons, en passant, que cette déclaration cadre fort mal
avec l'ensemble de l'enseignement du 4e évangile sur les conditions du salut.

(2) Cf. Marc vin, 3i et Luc ix, 22.

19



29O LOUIS EMERY

paux sacrificateurs et des scribes, et être mis à mort, et ressusciter

le troisième jour ». Et il leur réitère à diverses reprises
cette annonce, voir Mat. xvn, q-i3 Marc ix, 9-13 ; Mat.

xvii, 22-23 Marc ix, 3o-32 Luc ix, 43-45 ; Luc xvn, 25 ;

Mat. xx, 17-19 Marc x, 32-34 Luc xvm, 32-34- L1 y fait
également allusion dans Mat. xx, 28 Marc x, 4», le

passage que nous avons étudié plus haut (1); dans Luc xn, 5o : ce II
est un baptême dont je dois être baptisé, et combien je suis
dans l'angoisse jusqu'à ce qu'il soit accompli » ; dans la parabole

des vignerons Mat. xxi, 33-46 Marc xn, 1-12 Luc xx,
9-19, ainsi que dans Mat. xxvi, 3i Marc xiv, 27 : ce Alors
Jésus leur dit : Je serai, cette nuit, pour vous tous, une occasion

de chute, car il est écrit : Je frapperai le berger et les

brebis du troupeau seront dispersées ». L'agonie de Gethsémané
et l'institution de la Cène montrent également chez Jésus
l'attente de cette mort violente par la main des hommes. Deux ou
trois fois, soit avant sa passion (Marc ix, 12 ; Luc xvm, 3i ;

Mat. xxvi, 56 Marc xiv, 49)> sort après sa résurrection
(Luc xxiv, 25-27, 45-47)' Jésus marque à ses disciples que sa

mort et ses souffrances ont été prédites par les Ecritures, et
doivent par conséquent nécessairement s'accomplir. A l'exception

de deux passages : Ps. cxvm, 22 : ce La pierre rejetée par
ceux qui bâtissaient est devenue la pierre de l'angle » (voir Mat.

xxi, 41 et parallèles) et Zacharie xni, 7 : ce Frappe le berger et

que les brebis soient dispersées » (Mat. xxvi, 3i Marc xiv,
27), les évangiles ne disent pas dans quelles paroles de l'Ancien
Testament Jésus voyait la prédiction du sort tragique ejui
l'attendait.

Ce sort, Jésus ne parait pas l'avoir prévu dès le début de

son ministère, du moins d'après les Synoptiques. Ce qui nous
le fait penser, ce n'est pas seulement le fait, déjà relevé par
nous, c[u'il n'en parle pas à ses disciples avant la confession de

Pierre, c'est aussi la manière dont, avant ce moment-là, il
caractérise sa mission. Dans Luc iv, 43, il déclare qu'il a été

envoyé pour annoncer la bonne nouvelle du Royaume de Dieu.
— ce Je ne suis pas venu, dit-il (dans Mat. ix, 6 et parallèles),
appeler des justes mais des pécheurs. » Lors de ses recomman-

(1) Voir pages 280 et 286.



LA DOCTRINE DE L EXPIATION 291

dations aux Douze, envoyés pour la première fois en mission,
il se borne à les avertir qu'ils auront des difficultés et des
persécutions, car ce le disciple n'est pas au-dessus de son maître....
S'ils ont appelé le père de famille Réelzébul, combien plus ceux
de sa maison » (1) A Cesaree, quand Pierre essaie de dissiper
dans l'esprit de son Maître cette perspective douloureuse, la
sévère réplique de Jésus : ce Arrière de moi, Satan, tu m'es en
en scandale » paraît dénoter que ce n'est pas sans de pénibles
et récentes luttes intérieures que Jésus a compris et accepté le
sacrifice que la fidélité à la mission reçue allait lui imposer.
Aussi, encore en Gethsémané, il demande à son Père céleste

d'éloigner de lui cette coupe amère, si c'était possible.
Si notre supposition est vraie, si Jésus n'a entrevu la

perspective d'une mise à mort de sa personne par les chefs de son

peuple qu'après quelques mois de ministère, ce fait est un
nouveau témoignage contre ceux qui veulent faire de la doctrine de

l'expiation une doctrine chrétienne. Comment se fait-il, en effet,
qu'en prédisant sa mise à mort à ses disciples, prédiction qui
heurtait de front toutes leurs espérances messianiques, à tel
point que, malgré ces avertissements préalables de leur Maître,
son arrestation et sa mort sur la croix les laissèrent complètement

désemparés, comment se fait-il que Jésus ne leur ait jamais
fait entendre que cette mort était nécessaire pour l'expiation et
la rémission des péchés de l'humanité Cette indication leur
aurait fait comprendre et accepter la croix du Christ, puisqu'elle
était dans le courant des idées juives. Aussi bien le Christ
crucifié n'a-t-il plus été un scandale pour l'apôtre Paul, comme
il l'était pour ses compatriotes, dès qu'il vit dans la mort du
Christ un sacrifice d'expiation destiné à réconcilier Dieu et les

hommes. Pourquoi Jésus a-t-il tu une vérité religieuse
qu'aujourd'hui tant de chrétiens estiment une vérité capitale, peut-
être même la plus essentielle de l'Evangile, à en juger par les

représentants de la théologie du sang?... A cette question, il n'y
a qu'une réponse plausible, c'est que Jésus n'a jamais envisagé
sa mort comme un sacrifice d'expiation destiné à permettre à la
miséricorde de Dieu de s'exercer envers les hommes.

Cette réponse s'impose également, même si l'on admet, selon

(1) Mat. x, 24-26.



292 LOUIS EMERY

le quatrième évangile, que Jésus a prévu, dès le commencement
de son ministère, la mort qui l'attendait. Là, en effet, il y fait
déjà allusion dans l'entretien avec Nicodème, et nous voyons
par vi, 64 et 70, qu'il savait dès le début celui qui le trahirait. Cela
n'a du reste rien d'étonnant de la part d'un être qui, suivant 11,

a5, ce n'avait pas besoin qu'on lui rendît témoignage d'aucun
homme, car il savait par lui-même ce qui était dans l'homme ».
Aussi les allusions à sa mort se rencontrent-elles dans la bouche
de Jésus dans tout le cours de l'Evangile, par exemple vi, 5i ;

vn, 19; vin, 28, 40 ; x, 11-18 ; xn, 23-27.
Si maintenant on se demande comment, d'après les quatre

évangiles, Jésus est arrivé à entrevoir la probabilité, puis la
nécessité de sa mise à mort par ses ennemis, on en discerne
immédiatement une première raison : la constatation de l'opposition

de plus en plus vive que rencontrent sa personne et sa

prédication. Cette opposition, marquée surtout chez les docteurs
de la loi et les prêtres, dont il ne se gênait pas de critiquer la
piété formaliste et la propre justice, Jésus la constate déjà
lorsqu'il envoie pour la première fois les Douze en mission : ce Je

vous envoie, leur dit-il, comme des brebis parmi des loups...
Soyez en garde contre les hommes... S'ils ont nommé Réelzébul
le maître de la maison, combien plus les gens de sa maison »

(Mat. x, 16, 17, 26.) Dans la parabole des vignerons (1), il montre

à ses auditeurs que le sort du Messie sera celui des prophètes :

mauvais traitements et mort. Mais pas un mot dans la parabole
n'assigne au meurtre du fils du propriétaire de la vigne, donc
au Messie, une autre cause et une autre signification qu'au
meurtre des serviteurs, c'est-à-dire des prophètes.

De cette opposition, le Christ discerne nettement la cause. Le
monde le hait, parce qu'il témoigne contre lui que ses œuvres
sont mauvaises (Jean vu, 7). Aussi n'a-t-il pas de peine à deviner

que ses adversaires ne demandent pas mieux que de se

saisir de lui et le faire disparaître (Jean vu, 3o-32, 45 ; vm, 37,
59 ; x, 3g ; xi, 53). Et c'est précisément parce qu'il discerne dans
cette opposition à sa personne l'opposition à la vérité qui juge
et condamne le mal et ceux qui s'y plaisent, qu'il sait qu'il ne
sera pas seul à en souffrir, ce Comme ils m'ont persécuté, dit-il

(1) Mat. xxi, 33-44 Marc xn, 1-12 — Luc xx, 9-19.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 2g3

à ses disciples, ils vous persécuteront aussi. » (Jean xv, 20)
Comme le monde a haï Jésus, il haïra aussi les siens (Jean xv,
18 ; xvn, i4).

Dire aux hommes la vérité qui les démasque, les juge et les

condamne, alors même que c'est pour leur bien, n'a jamais été

le moyen de se rendre populaire. Enoncer des principes tendant
à transformer l'ordre établi n'est point la voie à suivre pour
plaire à ceux qui profitent de cet ordre et y exercent l'autorité.
Dans le milieu où agissait Jésus et étant donné les passions de

l'homme, il ne pouvait pas poursuivre fidèlement sa mission de

prédicateur et de fondateur du Royaume de Dieu, sans heurter
de front les chefs de son peuple et s'exposer à leur opposition
puis à leur haine. Ce fut là la cause historique et pleinement
suffisante de sa mort sur la croix.

Si cette mort, bien loin de constituer un échec définitif pour
la mission de Jésus-Christ, devint en réalité pour elle une raison
de succès, il faut évidemment ne pas s'en tenir à cette cause

purement historique, la seule dont fasse mention le Christ clans

les Synoptiques. Mais, dans le quatrième évangile, nous rencontrons

maintes paroles de Jésus qui précisent la signification
qu'il donnait à sa mort, et nous expliquent d'une manière plus
profonde pourquoi cette mort par la main de ses ennemis a été

une cause de succès pour l'action de Jésus dans l'humanité.
Il y a tout d'abord à ce fait une première raison qui se rattache

étroitement à la cause historique précédemment indiquée.
Cette hostilité contre Jésus, cette mise à mort du Saint et du
Juste par les chefs religieux, par les conducteurs spirituels du

peuple juif, du peuple qui, à cette époque de l'histoire, était
peut-être le plus religieux et le plus moral, quelle manifestation
plus typique de la gravité de l'état de péché de l'humanité Un
homme d'une parfaite pureté de moeurs, un homme dont la
bonté était insurpassable, n'a pas pu vivre au milieu de ses

semblables et leur parler selon la vérité sans soulever une opposition

telle qu'il en a été la victime : quoi de plus propre à

montrer la profondeur et l'étendue du mal moral, l'urgente
nécessité d'une réaction vigoureuse contre lui Et n'est-ce pas
là la vérité que suggèrent des paroles comme Jean xvi, 8-10 :

Quand le consolateur sera venu, il convaincra le monde de

péché, de justice et de jugement : de péché, parce qu'ils ne



294 LOUIS EMERY

croient pas en moi ; de justice, parce que je m'en vais au Père
et que vous ne me verrez plus ; de jugement, parce que le prince
de ce monde est juge. Oui, maintenant que l'esprit de Christ
a quelque peu pénétré et transformé le monde, nous voyons
clairement que le monde qui a crucifié le Saint et le Juste et a

préféré qu'on fît grâce à un meurtrier est un monde de péché.
Oui, le principe de ce monde est jugé, condamné, comme un
principe d'égoïsme et par là de nuisance et de mort. Il faut lui
en substituer un autre, celui-là même qu'il a crucifié au
Calvaire, celui de l'amour saint, source de bonheur et de vie. C'est
ainsi que la croix de Christ, en tant que manifestation patente
de l'état de péché de l'humanité et des principes funestes qui
peuvent entraîner l'àme des foules comme leurs chefs, a amené

plus d'un individu à rentrer en lui-même, à se frapper la
poitrine et à se dire : je ne suis pas meilleur que ceux qui ont
bafoué, raiilé, maltraité, mis en croix Jésus.

Faisant allusion au genre de supplice cpii sera le sien, à son
élévation sur la croix qui le rendra bien visible à la foule, et
attirera à lui les regards de tous les hommes, Jésus compare le
Fils de l'homme crucifié au serpent d'airain que Moïse éleva
dans le désert (ï). Cette comparaison ne peut guère signifier
autre chose que ceci : de même que la vue du serpent d'airain
procurait la guérison aux Israélites qui le regardaient, de même
la contemplation du Christ crucifié, cette contemplation faite
avec foi, est le principe de la vie éternelle (Jean vi, 4o) par les

réflexions, les sentiments et les résolutions salutaires qu'elle
éveille dans l'esprit de ceux qui s'y livrent. Mais l'idée de

l'expiation est totalement absente de cette comparaison.
Elle ne se trouve pas davantage dans Jean vi, 5i : Le pain

que je donnerai pour la vie du monde, c'est ma chair. Le
contexte montre, en effet, que, pour avoir la vie éternelle, il faut
manger la chair et boire le sang du Fils de l'homme (v. 53-58).
Que l'on prenne cette expression dans son sens réaliste ou dans

un sens spirituel, elle montre dans la communion avec le Christ
la source de la vie éternelle et rien de plus.

L'allégorie du bon berger, du bon berger qui donne sa vie

pour sauver ses brebis de l'étreinte mortelle du loup, ne peut

(i) Jean m, i4-io; cf. Nombres xxi, 8-9, voir aussi Jean vin, 28; xn, 32-33.



LA DOCTRINE DE L'EXPIATION 2Ç)5

pas non plus être invoquée en faveur de la doctrine chère à

M. Ruben Saillens et à ses amis. On n'a jamais considéré le

berger qui, pour sauver son troupeau de la dent des bêtes féroces,

le défend au péril de sa vie et succombe, comme expiant
les fautes de ses brebis. Son sacrifice est un acte de dévouement
destiné à préserver de dommage son troupeau, mais non pas à

effacer la coulpe amassée par ses fautes. Il est une preuve
d'amour du berger pour ses brebis, car il n'y a pas de plus
grand amour que de donner sa vie pour ses amis (xv, i3).

Cette dernière déclaration est, elle aussi, l'énoncé d'une des

raisons qui ont fait de la mort de Jésus une cause de son ascendant

sur les coeurs. Rien mieux que l'amour n'éveille l'amour,
et rien ne prouve mieux la grandeur et l'intensité de son amour
que de se dévouer pour ceux que l'on aime, de se dévouer
jusqu'à la mort même s'il le faut. Si Jésus n'avait pas aimé les

siens jusqu'à donner sa vie pour eux, if n'aurait pu conquérir
au même degré leur affection, ni leur demander avec la même
autorité de s'aimer les uns les autres (Jean xv, 2), encore moins
leur inspirer ce sentiment.

— Justement, nous fera-t-on observer, c'est par amour pour ses

disciples, pour leur assurer la rémission de leurs péchés, que
Jésus a donné sa vie pour eux. — Alors, répliquerons-nous,
pourquoi Jésus ne le leur a-t-il fait entendre en aucune manière
Pourquoi, au contraire, a-t-il attiré leur attention sur d'autres
causes de sa mort prochaine Ainsi, dans Jean xn, 27, Jésus
s'écrie : Père, délivre-moi de cette heure Mais, c'est pour
cela même que je suis venu jusqu'à cette heure. On s'attend
à ce que Jésus va indiquer la raison de cette nécessité
mystérieuse, et il la donne, en effet, dans les versets 24 et 25 de ce

même chapitre : En vérité, en vérité, je vous le dis, si le grain
de froment ne meurt après être tombé en terre, il demeure
seul ; mais, s'il meurt, il porte beaucoup de fruit. Celui qui
aime sa vie la perdra ; et celui qui hait sa vie en ce monde la
conservera pour la vie éternelle. La raison de cette mort qu'il
sent nécessaire au succès de son œuvre, c'est cette grande loi
du monde physique et moral, que Jésus semble être le premier
à avoir nettement perçue, parce que le premier il l'expérimentait

chaque jour sur lui-même, c'est que la vie sort de la mort,
c'est que toute vie supérieure a pour condition nécessaire la



296 LOUIS EMERY

mort d'une vie inférieure ou à une vie inférieure. Jésus nous a
donné là un exemple afin que nous suivions ses traces. Mais
rien dans ces paroles ne nous permet d'interpréter ces paroles
dans le sens de la doctrine de l'expiation.

L'étude des paroles mêmes de Jésus nous permet donc
d'entrevoir comment il est arrivé à comprendre non seulement la
nécessité historique de sa mort en présence des dispositions
hostiles des chefs de son jieuple, mais aussi sa nécessité psychologique

et morale pour le triomphe de sa cause. Toutefois ce n'est
point sans peine que Jésus, qui se savait le Messie, le fils en qui
Dieu a mis toute son affection, est arrivé à accepter ce sort
douloureux et d'abord imprévu. Aussi, jusqu'à la veille même du
supplice, a-t-il demandé à Dieu de faire passer cette coupe loin
de lui, si c'était possible. «Toutefois, a-t-il ajouté (Luc xxn, 42)i

que ta volonté soit faite et non pas la mienne. » Et il a bu la

coupe amère.
S'il n'y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour

ses amis, il n'y a pas non plus de plus grande preuve d'obéissance

à Dieu, de soumission au devoir, que d'être obéissant

jusqu'à la mort, c'est-à-dire de préférer la mort, et surtout une
mort cruelle et ignominieuse, au renoncement au devoir. Dans
cet exemple donné par Jésus, il y a aussi une raison de son
ascendant moral sur l'humanité, et par conséquent une condition
du succès de son œuvre. Les plus beaux discours et les plus
convaincus ne valent pas une leçon de choses. Pour apprendre
aux hommes à aimer Dieu de tout leur cœur, de toute leur âme
et de toute leur pensée, et par conséquent à préférer sa volonté,
la communion avec lui, à tout, même à la vie, condition première
de tous les autres avantages, il n'aurait pas suffi à Jésus de le

prêcher et même de le montrer dans la pratique d'une vie humaine
ordinaire, avec sa part moyenne de difficultés et d'épreuves.
Pour faire éclater la majesté du devoir, il fallait obéir jusqu'à
la mort, jusqu'à la mort même de la croix. 11 fallait à Jésus le

triomphe dans cette preuve suprême d'obéissance à Dieu, pour
lui donner l'auréole de la sainteté. Il peut demander à ses

disciples d'être fidèles jusqu'à la mort au devoir entrevu, parce
qu'il l'a été lui-même. Il peut leur dire au milieu des dangers et
des persécutions qui risquent de lasser leur courage et de faire
défaillir leur volonté : Prenez courage, j'ai vaincu le monde.
(Jean xvi, 33.)



LA DOCTRINE DE L EXPIATION 297

Les évangiles ne nous rapportent qu'une parole de Jésus

marquant ce côté-là de la nécessité morale de la croix pour l'œuvre
du Rédempteur, c'est Jean xiv, 3i : II faut que le monde
connaisse que j'aime le Père et que je fais ce que le Père m'a
commandé. C'est à la croix, en effet, que le monde peut voir
que Jésus, plutôt que de renoncer à sa mission divine, rendre
témoignage à la vérité (Jean xvm, 37), a préféré la mort. Jésus

a aimé Dieu jusqu'à donner sa vie pour l'œuvre que le Père lui
avait donnée à faire, et c'est parce que le Père savait Jésus
intérieurement disposé à ce sacrifice suprême que le Père l'aimait,
(Jean x, 17-18), et que Jésus ne se sentait jamais seul (Jean xvi, 32),
entouré, pénétré qu'il était par l'affection du Père.

Très bien, nous dira-t-on, mais alors comment expliquer que,
sur la croix, Jésus ait pu être abandonné de Dieu et qu'à Gethsémané

son âme ait été triste jusqu'à la mort N'y a-t-il pas là l'indice
que sa mort revêtait un caractère tout particulier, et que, s'il a

été un moment abandonné de Dieu, c'est qu'il était appelé par
Dieu à souffrir toutes les peines du pécheur pour expier le péché
du monde

A cette objection, nous répondons tout d'abord que la tristesse
mortelle et la douloureuse lutte intérieure de Gethsémané se

comprennent parfaitement sans qu'il soit aucunement besoin de
faire intervenir la notion d'expiation, dont le récit biblique ne
dit d'ailleurs pas un mot. La tristesse de Jésus s'explique par
diverses raisons : la perspective d'un supplice douloureux et
infamant; l'angoisse d'abandonner son œuvre et ses disciples,
l'œuvre du salut de son peuple qu'il voudrait tant arracher à sa

ruine, ses disciples auxquels il est profondément attaché et qu'il
sent encore bien imparfaits. A tout cela, ajoutez la difficulté —
difficulté qui se retrouve dans la vie de beaucoup de chrétiens —
de comprendre pourquoi et comment son Père céleste, ce Père

qu'il sait tout-puissant, dont il se sent l'enfant bien-aimé et

auquel il a toujours obéi, le met en face d'une si terrible
perspective, lui, le Messie auquel les prophètes avaient prédit une
si glorieuse destinée. Certes il y avait là de quoi être triste
jusqu'à la mort, et rien n'est plus naturel, plus humain que cette

supplication : Père, toutes choses te sont possibles ; détourne
de moi cette coupe ; toutefois, non ce que je veux, mais ce que
tu veux. (Marc xiv, 36.) Et que la raison de cette volonté de



298 LOUIS EMERY

Dieu se trouve dans les considérations marquées plus haut et

indiquées par des paroles de Jésus, ou qu'elle consiste dans la
nécessité de subir en sa personne le châtiment mérité par
l'humanité pécheresse, la situation de Jésus dans le second cas
n'était pas plus douloureuse que dans le premier.

Quant à ce cri d'angoisse : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi
m'as-tu abandonné? il s'explique tout naturellement par les
circonstances où se trouvait Jésus. Sur une croix, les minutes
paraissent des heures. Le sentiment que Dieu nous aime
n'empêche pas la souffrance physique de se faire sentir. Et sous
l'étreinte de cette souffrance, augmentée encore par la douleur
morale provoquée par les railleries de la foule, l'abandon des

disciples, l'inquiétude sur l'avenir de son œuvre, comment ne

surgirait pas dans l'esprit de Jésus la pensée que le Dieu qui peut
délivrer et ne délivre cependant pas celui qui a toujours fait sa

volonté, l'a abandonné à ses bourreaux et à son funeste sort?
Ce fut là pour Jésus le moment de l'épreuve suprême, celui où
Dieu demanda à son fils de lui rester fidèle et de ne pas renier
son œuvre alors que ce fils se croyait abandonné de Dieu.
Epreuve suprême, terrible, mais dont Jésus triompha comme des

épreuves précédentes. Malgré tout il resta fidèle, et, dans le
sentiment qu'il n'avait jamais failli à l'ordre de son Dieu, il reprit
courage ; ii sentit de nouveau l'amour de Dieu qui l'entourait et
mettait fin à son supplice plusieurs heures avant le temps
ordinaire ; aussi ses dernières paroles furent-elles de nouveau des

paroles de confiance : ce Père, je remets mon esprit entre tes
mains » (Luc xxm, 46)-

Ajoutons qu'il manquerait quelque chose à l'action rédemptrice

de Jésus-Christ, si lui aussi n'avait pas passé par cette
heure critique où tant de croyants sont appelés à passer. H y a

quelques années, j'appris qu'une de mes connaissances, une
femme très pieuse et pieuse depuis longtemps passait par une
redoutable crise physique et morale. Elle avait un cancer qui la
faisait souffrir horriblement et une opération était impossible
parce qu'inutile. Désespérée de voir la mort tarder à venir la
délivrer, malgré ses instantes prières, elle se croyait abandonnée
de Dieu. Ne pouvant aller la voir — j'étais alors absent de
Lausanne — je lui écrivis et lui rappelai précisément cette parole
du Christ sur la croix. Si, lui disais-je en substance, l'homme en



LA DOCTRINE DE L EXPIATION 299

qui Dieu a mis toute son affection parce qu'il avait toujours
obéi, si cet homme, dans l'acuité de sa douleur, a pu se croire
abandonné de Dieu, alors que, certes, ce n'était pas le cas, à

combien plus forte raison, pouvons-nous, au sein d'épreuves
particulièrement angoissantes, nous croire abandonnés de Dieu,
nous dont la vie religieuse laisse encore tant à désirer. Et cette
considération rendit courage à la pauvre femme. Elle n'en souffrit

pas moins physiquement, mais la confiance en Dieu lui était
revenue, et cette confiance la rendit plus forte pour souffrir.

On ie voit, pour expliquer l'agonie de Gethsémané et le
sentiment d'abandon de Dieu sur la croix, il n'est point nécessaire
de voir dans la mort de Jésus un sacrifice d'expiation, ce que,
d'ailleurs, rien ne marque dans le texte. Nous sommes ainsi
parfaitement autorisé à conclure de cette étude des paroles de

Jésus dans les quatre évangiles que jamais Jésus n'a considéré
ses souffrances et sa mort comme un sacrifice destiné à expier
nos péchés et à permettre ainsi à Dieu de nous les pardonner.

Le seul texte qui marque positivement cette idée, et que nous
avons signalé, Mat. xxvi, 28, texte qui manque à Marc et à

Luc, ne saurait prévaloir contre tous ceux qui sont nettement
contraires à cette conception et ceux où Jésus envisage à de tout
autres points de vue la nécessité de sa mort pour son œuvre
rédemptrice.

On a essayé d'infirmer la valeur du témoignage de Jésus sur
le point qui nous occupe en faisant remarquer qu'il n'a pas dit
à ses disciples tout ce qu'il sentait et pensait, laissant à l'Esprit
saint la mission de les conduire dans toute la vérité. C'est ainsi,
nous dit-on, que l'apôtre Paul, les auteurs de l'épître aux
Hébreux, de la première de Pierre et de l'Apocalypse, sont arrivés
à saisir dans la mort de Jésus le sacrifice expiatoire par
excellence, celui qui devait suppléer et mettre fin à tous les autres,
à cause de sa perfection. En ce faisant, ifs n'ont fait que mettre
au jour la pensée intime du Christ ou du moins ils l'ont
développée dans son sens organique.

Certes, nous reconnaissons pleinement le droit et le devoir de

l'esprit chrétien de chercher à comprendre et à déployer
toujours mieux la richesse de l'Evangile. La parole de Jésus n'est

pas un code, mais une semence de vérité et de vie qui ne

grandit qu'au grand air de la liberté. C'est ainsi cpie l'apôtre



3oO LOUIS EMERY

Paul, en détachant nettement le christianisme du judaïsme, a

eu raison de faire ce que Jésus n'avait pas fait, mais ce qui était
dans la ligne de son Evangile. Seulement il ne faut pas oublier
que Jésus a vécu dans un milieu où l'on pratiquait des sacrifices
expiatoires et où l'on croyait à la vertu expiatoire des
souffrances du juste. En présentant sa mort sous cet angle-là, bien
loin de choquer ses disciples, il leur eût facilité la compréhension

de sa mort sur la croix. Elle aurait dès l'abord cessé de

leur paraître un scandale, comme elle le fut d'abord pour eux,
comme elle le fut pour l'apôtre Paul, jusqu'au jour où il vit en
Jésus une victime expiatoire établie par Dieu lui-même (Rom.

ni, 25). Si Jésus ne l'a pas fait, s'il a compris et présenté sa

mort à d'autres points de vue, s'il a fait dépendre le pardon de

Dieu de tout autres conditions, s'il s'est rattaché à la ligne
religieuse des prophètes et des psalmistes, non à celle de la loi,
c'est que, pour lui, le Père céleste est d'avance décidé à ouvrir
ses bras à l'enfant qui revient à lui repentant et humilié, sans

que le Père ait besoin qu'une tierce personne vienne, par sa
souffrance, expier les fautes de l'enfant. Si Paul ne l'a pas compris,

c'est que, plus que son Maître, il a subi l'influence de la
pensée des docteurs de son peuple, c'est qu'il ne pouvait concevoir

autrement un Messie crucifié ; c'est que surtout son
expérience religieuse, moins profonde, moins intime, moins filiale
que celle de Jésus, ne lui a pas permis de sentir et de saisir
avec la même intensité la grandeur de l'amour de Dieu.

Est-il besoin d'ajouter que pour nous qui n'avons qu'un seul
maître, le Christ, et qui pensons qu'entre disciples nous avons
le droit et le devoir de penser par nous-mêmes, nous mettons
Jésus au-dessus de Paul et des autres auteurs sacrés quels qu'ils
soient. Voilà pourquoi nous bornons notre étude exégétique aux
seules paroles du Maître. Ce qu'elles nous ont dit clairement,
qu'il nous soit permis de le confirmer encore par quelques
considérations dogmatiques qui ne nous paraissent pas sans valeur,
car nous estimons que la raison — raison pratique autant que
théorique — a aussi son mot à dire dans la tractation des
problèmes religieux.

(La fin au prochain numéro.) Louis Emery.


	La doctrine de l'expiation : et l'évangile de Jésus-Christ. Partie 1

