
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 9

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

L UNITE DE L EGLISE

La Faculté de théologie protestante de Paris a récemment aboli
l'obligation que la tradition imposait aux candidats à la licence, de
présenter à côté de la thèse française une thèse latine. J'imagine que
plusieurs de ses professeurs ont dû regretter beaucoup les anciens

usages le jour où ils ont accordé le permis d'imprimer aux propositions
que M. Marc Bœgner a formulées en anglais sous ce titre The unity of
the Church. De unitate ecclesiae sonnerait mieux, en vérité, et depuis le
De libertate Dei qui valut avec Sébastien Castellion à M. Ferdinand
Buisson son bonnet de docteur es lettres, jamais sujet de thèse n'eût
mérité davantage d'être mis clans la langue d'Erasme. Car l'on devine,
à lire l'anglais de M. Bœgner que son latin eût été lapidaire. Telle
qu'elle est, sa thèse est d'un vif intérêt, son auteur a l'esprit clair, il
fait penser. Et son sujet lui tient à cœur, preuve en soit la belle conférence

populaire qu'il lui a consacrée à Saint-Marcel et qui vient de

paraître dans le volume intitulé L'Evangile mis à l'épreuve. Expériences

sociales (Paris, Fischbacher, I9i3). Le temps et la compétence me

manquent également pour m'attaquer à mon tour au sujet de M. Bœgner,
mais j'aimerais donner aux lecteurs de la Revue l'envie de lire cette
conférence et de méditer ces thèses.

Les Eglises engagées dans l'évangélisation du monde commencent à
se rendre compte enfin du tort que leurs causent en pays de mission
les divisions qui les séparent. La conférence d'Edimbourg en 1910 a été
le point de départ d'un mouvement de rapprochement très marqué. Un
Américain M. Silas Mac Bee s'est spécialement consacré à celte œuvre.
L'Eglise episcopale des Etats-Unis a décidé d'inviter toutes les confessions

chrétiennes à une conférence où l'on traiterait de la foi et de

i'organisalion des Eglises. M. Bœgner estime qu'il vaut la peine non
seulement de suivre ce mouvement généreux, mais d'étudier les besoins
psychologiques profonds auxquels il répond. Cet examen, historique,
philosophique el pratique est résumé dans ses thèses.

En voici la substance.
ce L'unité est un caractère essentiel et nécessaire de l'Eglise de Jésus-

Christ. » Les évangiles synoptiques nous montrent qu'elle était dans la



236 MISCELLANÉES

pensée de Jésus, et la prière sacerdotale met cet idéal au centre même
de ses ambitions. Pour saint Paul l'unité de l'Eglise est un fait
indéniable. Dans l'âge apostolique, chaque communauté locale, quelle que
fût son autonomie, était toujours conçue comme une manifestation
de l'Eglise universelle. M. Bœgner aborde ensuite le côté psychologique

et philosophique du problème. « La loi de l'incarnation, écrit-
il, qui est la loi essentielle du monde spirituel, requiert que l'invisible
unité des membres du corps de Christ se manifeste dans un organisme
visible. » Cette unité ne peut être eque du type organique, elle est
incompatible avec l'uniformité. La diversité et la liberté en sont les
conditions. L'Alliance évangélique et les mouvements de même genre
méritent d'être encouragés, mais il faut prendre garde qu'ils n'aboutissent

à rendre permanente la division même contre laquelle ils se

proposaient de lutter. Car l'unité de l'Eglise ne se fera pas de main
d'homme comme l'union des Eglises. L'esprit de tolérance n'y suffit
pas. 11 y faut l'amour.

L'unité des églises protestantes doit se faire et peut se faire, mais
elle ne suffira pas. Le catholicisme et le protestantisme manifestent
deux tendances de l'esprit humain qui sont complémentaires plutôt que
contradictoires. « Le chrétien ne peut être que protestant. L'Eglise ne

peut être que catholique. » Le protestantisme est incapable de créer, de

par ses seuls principes, des églises durables. S'il reste fidèle à lui-
même, il ne peut donner naissance qu'à des écoles de prophètes ou de

théologiens. Et M. Bœgner fait siennes pour finir deux paroles de
Fallot et de Vinet sur la coopération, synthèse du communisme et de

l'individualisme, et terme dernier des civilisations humaines. « Le
protestantisme n'est qu'un moyen... On se sépare pour se réunir,
l'individualisme doit ramener au socialisme, la liberté à l'unité. »

Les difficultés de l'heure actuelle ne doivent pas nous empêcher de

voir de quel côté nous désirons avancer. Les historiens et les philosophes

peuvent beaucoup pour éclairer la voie, les plus simples fidèles
en créant autour d'eux une atmosphère d'amour rendront la marche de

tous plus facile et plus joyeuse.
M. Bœgner signale aux penseurs un thème de méditation très riche.

Il use surtout des termes de Vinet. Il cite Ernest Naville et Tommy
Fallot. Quelques-unes des formules dont il se sert viennent, sans qu'il
s'en doute peut-être, de Félix Bovet. Mais il ne paraît pas connaître
J. J. Gourd. On jugera par le résumé que M. Reverdin a fait, dans ce

numéro, de la Philosophie de la religion quel précieux auxiliaire
quelques-unes des idées chères à M. Bœgner trouveraient dans ces
puissantes analyses. U y a là des pages admirables. A vrai dire il y est
question des conditions d'existence de la société religieuse plutôt
encore que de l'unité de l'église chrétienne ; mais cette distinction,
précisément, de l'Evangile et de la religion pose un problème capital,



MISCELLANÉES 237

en théorie et en pratique, eque M. Bœgner n'a peut-être pas suffisamment

considéré.
Souhaitons donc d'entendre parler encore de M. Mac Bee, l'homme

du Nouveau Monde, et de son « itinéraire irénique » à travers les

Eglises d'Orient, souhaitons longue vie à sa revue de théologie «
constructive » (The Constructive Quarterly). Un autre homme de cœur
simple et droit — très Ancien Monde celui-là, mais fondateur de revue
lui aussi et dévoué à une cause bien voisine — monte dans mon
souvenir. Je songe à Maximilien, prince de Saxe, et à l'article si retentissant,

si vite désavoué, mais d'une beauté si permanente, aux « Pensées

sur l'union des églises » qu'il donnait en 1910 dans Roma e l'Oriente.
Son cas ne symbolise-t-il pas à la fois les plus hauts espoirs et les

plus grands obstacles auxquels la pensée s'arrête quand elle médite
sur l'unité de l'Eglise. P. B.

A PROPOS DE PÉDAGOGIE

La ce collection d'actualités pédagogiques » fondée par M. Pierre
Bovet et qui depuis 1912 paraît sous les auspices de l'Institut J.-J. Rousseau

vient de s'enrichir d'un nouveau volume aussi intéressant que les

précédents. Ce volume intitulé L'école et l'enfant a pour auteur M. John

Dewey, le professeur distingué de Columbia University à New-York.
Comment en se basant sur le pragmatisme M. Dewey a transformé les

problèmes pédagogiques comme il l'a fait des problèmes logiques et

métaphysiques, c'est ce que M. Ed. Claparède explique dans une
préface alerte et limpide.

Fécondée par la vision pragmatiste de la vérité, la pédagogie sera
tout d'abord dynamique, c'est-à-dire qu'elle placera son centre de gravité

dans l'enfant, et non dans le manuel ou le maître. Elle sera en
outre génétique, fonctionnelle et sociale ; en d'autres termes, elle édu-

quera l'enfant sans user de contrainte extérieure et cependant sans
l'abandonner à ses caprices et en utilisant ses goûts et ses intérêts
dans la mesure et aussi longtemps que ceux-ci se manifestent ; elle
considérera les facultés intellectuelles et morales non point comme ayant
leur fin en elles-mêmes, mais comme de simples outils servant à un
but. Ce but enfin sera l'apprentissage de la vie sociale dans laquelle
l'enfant est appelé à vivre.

Le livre de M. Dewey est riche et suggestif à tous égards ; il sera lu
avec un vif intérêt et un réel profit par tous ceux que préoccupe le
problème pédagogique. Toutefois on ne saurait en accepter toutes les idées
sans réserve.

La valeur philosophique du pragmatisme qui en est la base est très
contestable, car si le pragmatisme ec ne se paie pas de mots » (p. vu)
il repose sur de graves équivoques qui le rendent incohérent el suspect.
Telle, l'ambiguïté attachée au mot expérience. Mais même au point de



238 MISCELLANÉES

vue pédagogique et psychologique nous ne saurions adopter toutes les
conclusions de M.Dewey. C'est, nous semble-t-il, trancher un peu
cavalièrement un grave et obscur problème que de considérer le moi comme
une relation purement fonctionnelle et sans réalité propre en dehors
des impulsions qui le caractérisent (p. 17). Les enfants, nous persistons
à le croire, devront toujours apprendre par devoir, purement et simplement,

des choses ennuyeuses comme le livret et sans qu'il soit possible
de leur faire comprendre toute la portée et l'utilité réelle de cet acte.
Nous doutons enfin que le critère social puisse et doive être l'unique
critère en matière d'instruction et d'éducation.

Au reste bien des méthodes dites nouvelles ne le sont qu'en apparence.
Il suffit pour s'en convaincre de lire le livre si vivant que M. Ch. Burnier,
privat-docent à la Faculté des lettres de Neuchâtel, vient de consacrer
à La pédagogie de Sénèque (Lausanne, Payot, 1914)- En matière
d'éducation, répète fréquemment Sénèque, on ne saurait procéder toujours
de fa même manière : de deux enfants, si l'un est enclin a la colère,
l'autre à l'apathie, il importe de les traiter différemment (p. 46)- Et
voici un passage qui garde toute son actualité et qui vise l'encombrement

des programmes : ce C'est n'être nulle part que d'être partout.
Ceux dont la vie se passe à voyager finissent par avoir des milliers
d'hôtes et pas un ami. Il en arrive de même à celui qui ne se lie
intimement avec aucun auteur, mais qui les parcourt tous en courant
et en se hâtant... La multitude des livres dissipe l'esprit » (p. 5o).

A. R.

LA POPULATION ET LES MŒURS

Que la population soit un des facteurs essentiels des transformations
historiques, c'est ce qu'il semble difficile de contester après la lecture
des essais que M. Henri-F. Secrétan a réunis sous le titre La population
et les mœurs (Lausanne, Payot, igi3. 439 P- in 12). ce La population
c'est le sol de l'histoire sur lequel germent les institutions et les idées »,
sa croissance et sa décroissance ont des conséquences politiques et
économiques qu'il est difficile aux contemporains de discerner mais
auxquels il faut attribuer un rôle de premier ordre et qui doivent
s'imposer à l'attention de tous ceux qui méditent sur la grandeur et sur la
décadence des civilisations. La disparition de l'empire romain en face
des bandes germaniques a sa cause essentielle dans la dépopulation
qui a affaibii Rome dès la fin de la République. Si les barbares ont
vaincu, c'est qu'ils se sont imposés par leur masse même à un Etat
qui n'était plus capable de se gouverner par ses propres moyens et
que menaçait l'anarchie, ce régime auquel sont voués les peuples dont
la densité décroît. Le moyen âge ne procède pas en tout premier lieu
d'une transformation des idées ou des mœurs, il résulte de l'appauvrissement

en hommes dont l'Europe civilisée donnait alors le spectacle et



MISCELLANÉES 23g

que les mesures préventives des empereurs les plus perspicaces n'ont
pas réussi à enrayer.

Nous n'avons pas la prétention d'apprécier ni de juger la thèse
démographique dont nous venons de tracer les grandes lignes, notre
incompétence nous l'interdit ; alors même que la vigueur de
l'argumentation de M. Secrétan et la valeur probante des citations dont il a
enrichi son livre produisent sur le lecteur une impression très forte et
qu'elles entraînent presque adhésion. Au reste, quel eque doive être le
sort des thèses chères à M. Secrétan, son livre restera ; il mérite de
retenir l'attention de tous ceux qui étudient le passé. Sur la propagation
du christianisme primitif, sur les causes des persécutions, sur l'esclavage,
sur l'état intellectuel et moral'de l'antiquité, M. Secrétan propose des
conclusions qui forcent à réfléchir. L'apologétique traditionnelle a mis en
circulation beaucoup d'idées inexactes parce que trop simplistes ;

M. Secrétan s'entend à remettre les choses au point : qu'on étudie pour
s'en convaincre ce qu'il a écrit sur l'esclavage et sur l'influence que les
idées chrétiennes ont exercée sur ce régime social, l'on s'apercevra combien

le problème est complexe.
Riche en thèmes de réflexion, l'œuvre de M. Secrétan est en outre

une savoureuse introduction à l'étude des écrivains historiques de la
décadence, que l'on connaît trop peu. Ils apportent tous de précieux
témoignages sur l'état moral de l'Europe, les allusions qu'ils font aux
événements contemporains sont pleines de faits curieux, sur l'intérêt
desquels on ne saurait trop insister.

Enfin — et ce n'est pas ce qui fait le moindre charme du livre de

M. Secrétan — l'auteur aborde les problèmes les plus controversés avec
une liberté d'esprit qui inspire une très grande confiance dans ses
conclusions. M. Secrétan, qui refuse de voir dans les idées ou dans les

croyances les facteurs essentiels des transformations des sociétés, a
écrit sur la beauté de la morale évangélique et sur son influence des

pages qui témoignent d'une inteiligence profonde des valeurs
spirituelles. R. G.

NOTES HUSLIOGRAPHIQUES

— Aveugle dès l'âge de deux ans, M. Pierre Villey n'en n'est pas
moins parvenu à conquérir le grade d'agrégé. Il est actuellement
professeur à la Faculté des lettres de Caen, il collabore à la Revue des

Deux Mondes et a publié sur Montaigne plusieurs études très appréciées.
Son dernier livre, des plus instructifs, est intitulé : Le monde des aveugles

(Paris, Flammarion, 3 fr. 5o). Voici quelques titres de chapitres :

la suppléance des sens, l'aveugle en voyage, un aveugle électricien ; la
suppléance des images et le mobilier de l'esprit ; la nature et les voyages,

l'art, la poésie ; psychologie de l'aveugle en société. Nous croyons
utile de signaler ce livre à nos lecteurs et tout spécialement aux pasteurs.



24o MISCELLANÉES

Non seulement ceux-ci y trouveront matière à une ou plusieurs confé-

ences, mais peut-être y puiseront-ils des renseignements précieux pour
la cure d'âmes.

— M. Georges Berguer vient de publier dans les Archives de psychologie

un important article intitulé Revue et bibliographie générales de

psychologie religieuse (t. xrv, n° 53, février 1914, p. 1—91; en tirage à

part chez Kündig, 3 fr. 5o). Ce travail vient à son heure ; il permet de

mesurer l'accroissement considérable de la littérature relative à la
psychologie de la religion depuis l'époque où M. Flournoy formulait les

principes directeurs de cette nouvelle spécialité scientifique (1902).

L'auteur, admirablement informé, donne un aperçu à la fois très riche
et très succinct de ce qui s'est fait dans ce genre d'études et de ce qui
reste à faire. Après cet exposé, divisé en trois parties (Psychologie
religieuse normale — Psychologie religieuse anormale — Théories
sur l'origine et la nature des phénomènes religieux), vient un index
bibliographique qui ne comprend pas moins de 40 pages du grand
format des Archives. Il faut dire que M. Berguer fait figurer sur sa liste
une foule d'ouvrages de psychologie générale, d'histoire, de philosophie,

au milieu desquels le concept même de psychologie religieuse
apparaît un peu noyé. Il cite aussi des biographies, des mémoires, etc.,
mêlant un peu arbitrairement aux travaux sur la matière, des ouvrages
qui ne valent qu'à titre de documents. D'autre part certaines omissions
étonnent. Ainsi, du moment qu'on faisait une place aux écrits de
M. Henri Junod, le missionnaire et ethnographe bien connu, pourquoi
ne pas mentionner ses deux œuvres capitales : Les Ba-Ronga (1898) et
The life of a South African Tribe (2 vol., 1912 et I9i3)? Pourquoi citer,
de MM. Hubert et Mauss, l'Essai sur la nature et la fonction du sacrifice,

mais non pas l'Esquisse d'une théorie générale de la magie
(Année sociologique, t. vu), ni les Mélanges d'histoire des religions
(1909)? Mais M. Berguer paraît s'être résigné à un certain arbitraire.
Il nous livre simplement son dossier de fiches, sa belle collection de

références, et c'est un grand service qu'il nous rend. Au reste, il faut
reconnaître que la science dont il s'occupe est difficile entre toutes à

déiimiter. On peut, à la iecture de son exposé, juger de fa peine que
les psychologues religieux ont à sauvegarder l'indépendance de leur
programme, contre ceux qui tendent à l'absorber soit dans la sociologie,
soit dans la p sychopathologie, soit dans la philosophie de la religion.
Tel qu'il est, le travail que nous signalons sera extrêmement utile.
L'auteur a droit à tous nos remerciements. E. L.

LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



Georges Godet. La seconde épitre aux Corinthiens. Commentaire pu¬
blié d'après ie manuscrit de fauteur par Paul Comtesse fils, avec
une notice biographique par Auguste Thiébaud et une préface de
Ch. Porrei. Neuchâtel, Attinger. 1914. lv, 362 p. in 8. — 10 fr.

Wilhelm Hadorn. Zukunft und Hoffnung. Grundzüge einer Lehre von
der christlichen Hoffnung. (Beiträge zur Förderung christlicher
Theologie, xvin, 1.) Gütersloh, Bertelsmann, 1914. i4? P- m 8- —
3 Mk.

Alois Hudal. Die religiösen und sittlichen Ideen des Spruchbuches.
Kritisch-exegetische Studie. (Scripta pontifici instituli biblici) Rom,
Kommissionsverlag Max Bretschneider, 1914. xxvm, 261 p. in 8.

— 4 fr. 00.

Eugène Ménégoz. Notre seul Maître. Réponse à une «Letlre ouverte»
de Paul Lobstein. Paris, Fischbacher, 1914. vu, 63 p. in 12. — 1 fr.

Jean Rivière. Le dogme de la rédemption. Etude théologique. Paris,
Gabalda, 1914- xiv, 670 p. — 4 fr-

Stuart L. Roussel. Education et conversion. Les facteurs humains de

la nouvelle naissance. Neuchâtel, Delachaux et Niesllé, 119141. 5i p.
in 12. — 00 cent.

Reinhold Seeberg. Der Ursprung des Christiisglaubens. Leipzig, Dei¬

chert, 1914. m, 6a p. in 8. — 1 Mk. 80.

Ernst Sellin. Der alttestamentliche Prophetismus. Drei Studien.
Leipzig, Deichert, 1912. vin, a52 p. in 8. — 4 Mk. 80.

Maurice Vernes. Les emprunts de la Bible hébraïque au grec, et au
latin. (Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes. Section des
sciences religieuses. xxixe volume.) Paris, Ernest Leroux, 1914.
2,56 p. in 8. — 7 fr. 5o.

Jean Wagner. La religion de l'idéal moral. Lausanne, Th. Sack, 1914.

224 p. in 8.

Heinrich Weinel. Fichte. (Die Beligion der Klassiker, vi) Berlin-
Schœneberg, Protestantischer Schriflenverlrieb, 1914. xxiv, inp.
in 12. — 1 Mk. 5o.



LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

