Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)
Heft: 9
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES

POESIE ET PHILOSOPHIE

Je ne sais pas grand’chose de Phérécyde. Il était de Syros, la
ville blanche, et il écrivit un livre dont il ne nous reste, sauf
erreur, que le titre : Heptamychos, L’anire aux sept replis.
Mais le nom de Phérécyde est resté dans tous les cours de phi-
losophie : car, le premier des Grecs, il mit ses réflexions sur
I'univers dans la langue de la prose. Si I'on en juge par son
titre, cette prose était encore a demi poésie. Phérécyde reste
trés proche parent des auteurs de théogonies, mais il marque
une date de la pensée humaine : celle ou la philosophie cesse
d’étre un genre littéraire, en attendant cet autre moment, tout’
prochain, ou elle prétendra étre une espéce de science. Les
aphorismes d'Héraclite, les apologues de Prodicos, les mythes
de Platon occupent l'intervalle de Phérécyde a Aristote.

Nous connaissons le premier philosophe qui ait écrit en
prose, mais nous ignorons le nom du dernier qui écrira en vers.
Parménide et Lucréce sont venus depuis Phérécyde, et d’autres
viendront apres eux.

Si I'on renonce a faire de la philosophie une science, ses affi-
nités avec certaines ceuvres d’art s'imposent nécessairement a I'es-
prit. Si une philosophie est une facon de concevoir le monde
et la vie et d’ordonner librement, suivant des gotts et des
idéals qui nous soient personnels, les matériaux fournis par
Iexpérience scientifique ou vulgaire, qu’est-ce qu'une philoso-



224 PIERRE BOVET

phie sinon une ccuvre d’art, la langue dans laquelle elle s’ex-
prime fit-elle hérissée de termes techniques ? ‘

Et cela explique pourquoi, chez les penseurs les plus abstrus,
les moins lyriques, nous rencontrons si souvent une page — et
c’'est celle qui restera — ou les mots lumineux trouent, mal-
gré l'auteur, le voile poussiéreux des déductions pour laisser
passer la beauté rayonnante d'une ame.

Pensez a Kant, et, plus prés de nous, a Renouvier et a
J.-J. Gourd.

De la vient encore, comme l'a remarqué M. Bergson, qu'un
systéeme de philosophie se laisse si souvent ramener a une
image plastique : pour Plotin, le monde est une lampe éternelle,
et pour M. Bergson lui-méme, c’est un intarissable jet d’eau.

Ce préambule, qui aurait pu étre moins long, est pour me
convaincre moi-méme que le poéme philosophique n’est, pas
plus que le roman historique, un genre batard et que l'on ne
saurait aucunement reprocher 4 M. Frank Grandjean d’avoir
donné des rythmes et des rimes & sa vision de l'univers. (1)

Je porte, pour ma part, une secréte envie 4 ceux de mes con-
temporains qui ont le courage de mettre sur le papier I'image
qu’ils se font du monde. Qu’'ils donnent & leurs livres l'allure
d'une thése ou celle d’une épopée, jen suis jaloux, et c’est pour
la crainte que j'ai d’étre, par jalousie, injuste a leur égard, que
je fais ici I'aveu humilié de ce vilain sentiment.

Pourtant, quand mon ami Grandjean m’apprit quilimprimait
une épopée philosophique de quelque huit mille vers, je m’en
réjouis. Je savais que hardi n’est pas synonyme de téméraire,
j’avais encore dans l'oreille un éloge enthousiaste et compétent
de I'Olympischer Frihling de Carl Spitteler, je me rappelais
les vers soigneusement ciselés que Grandjean nous lisait au
temps de nos études, je savais qu’il avait coup sur coup subi
trés profondément l'empreinte de deux penseurs, trés différents
mais également propres a élargir notre vue du monde :
J.-J. Gourd et Henri Bergson.

Je n’ai pas été décu. Sans doute, Grandjean a changé de ma-
niére. Je ne crois pas qu’il pat dire de son épopée ce que Baour-
Lormian, sauf erreur, disait de la sienne: « J’ai retranché tous

(1) Frank GranpseaN. L’épopée du solitaire, poéme. Genéve, Atar, 1914.



POESIE ET PHILOSOPHIE 225

les vers qui n’étaient que bons». Mais pour nous qui avalons de
puis tantoét quinze ans les tirades de Péguy parce que toutes les
vingt ou trente pages nous y trouvons trente lignes admirables,
nous aurions mauvaise griace a peser chaque mot dun poéme
comme les traités de rhétorique nous enseignent & faire d’un
sonnet. Il y a dans I'Epopée d’'un solitaire bien des choses que
j’ai trouvées saisissantes, et dans des genres trés divers: plu-
sieurs morceaux a la Baudelaire qui vous font passer dans le
dos un frisson, d’autres — quelques centaines de vers dans le
chant d’Apollon — qui sont d'une splendeur et d'une simplicité
classiques.

Mais je m’étais promis de ne pas faire de littérature, je n'y
connais rien. Et je viens d’affirmer quune philosophie en vers
ou en prose est une ceuvre d’art, qu’elle soit ou non littéraire-
ment belle.

Voici, en bref, la philosophie de M. Grandjean.

11 faut avoir le courage de se poser des problémes sur notre
raison d’étre en 'immense univers. Deux courants de pensée,
symétriques mais contradictoires, s'imposent a nous d’emblée.
La philosophie de I'Unité d’abord :

il i’y a qu'un grand Etre
absolu, solitaire, éternel, incréé,
immuable, ignorant du mourir et du naitre,
et qui réside au fond de ses cieux, ennuyé.

Cette philosophie ne reconnait aucune réalité & la personne
humaine :

Dis! qu’es-tu done, quand tout ce monde n’est qu'un réve,
0 toi, réve de réve, ombre d’ombre, qu’'es-tu,

bulle qui sur la mer du songe nais et créves,

quand le grand tout n’est rien, qu’est ton individu ?

Mais a ces considérations renouvelées des Eléates, on peut
répondre : « vivre, c’est devenir et non étre. » Apres la philo-
sophie de I'Unité, celle de la multiplicité infinie. Méme aprés
Lucréce, il me semble que ces vers-ci se laissent lire :

15



226 PIERRE BOVET

Rien est tout. Tout n’est rien. Il n’y a que le Vide,
le Néant infini, le Noir illimité.

Et dans ce Noir béant il pleut du feu liquide,
Goutte a goutte, sans fin, pendauat I'éternité.
Chaque goutte est un monde aussi bien qu'un atome.
La pluie immense tombe invariablement.

Pourquoi dans ce Néant cet Univers fantome ?

Cela n’a pas de sens ni de commencement.

Et cette pluie immense, entrechoquant ses gouttes,
Cette vaste poussiére, agglomérant ses grains,

et tombant dans le Noir par d’'innombrables routes,
a formé ce vain Monde et tous ses étres vains.

L’atomisme aboutit aux mémes conclusions que la philesophie
de 1I'Unité, mais on y échappe par les mémes affirmations :
« L'infiniment petit... l'infiniment grand sont des illusions... La
Reéalité, c’est I'Individu. »

Apreés ces philosophies négatives, les systémes positifs. Celui
qui s’est incarné dans le génie grec et qui trouve la raison
d’étre du monde dans sa beauté, — celui du génie hindou, pour
qui le monde consiste dans la douleur :

Que la vie est brutale, inexplicable et bréve !
— Réve entre deux éternités | —

Oh! Plutdt que d’avoir vécu ce mauvais réve,
Je voudrais n’avoir pas été !

— celui d’'un vague naturisme, la philosophie de l'inconscient
peut-étre,

Enfin une philosophie de la vie. C'est celle qui apporte I'apai-
sement au penseur, c’est celle de la victoire.

Comme de juste, c'est la partie la moins aisée 4 comprendre
pour le lecteur, puisqu'il s’agit, non d'un systéme déja étiqueté
dans lhistoire, mais de la vision méme du poéte-philosophe.
(Des notes renvoient cependant & M. Bergson.)

L’Ether universel tend au plaisir supréme...
Tout le Plaisir flottant dans I’Ether en puissance
se concentre en soi-méme afin de s’augmenter.

Le coeur et le cerveau, 'intuition et la raison débattent leurs
droits respectifs, mais ils se mettent d’accord pour reconnaitre



POKSIE ET PHILOSOPHIE 227

— si j'ai bien compris — que les grandes individualités morales
s'imposent a la fois a l'instinct et 4 la raison.

C’est le ceeur le plus grand, 'ame la plus puissante,
C’est le moi le meilleur qui reste le plus fort !...
Toute la dignité de 'Homme est la Pensée

Et c’est aussi la Force aimante, c’est PAmour !

Il 0’y a pas entre le cceur et la raison d’'antagonisme irréduc-
tible pourvu que I'un et I'autre s’appliquent & la vie :

Cessons de mesurer. Vivons, aimons ! La Vie
ne peut pas nous mentir, puisqu’elle est le Réel !
En vivant, je me sens aussi grand que le ciel,
en vivant, en aimant, je comprends et joublie
le froid ricanement de ma Raison qui nie.

Le penseur s’attend a ce que cet hymne 4 la vie ne soit pas
compris. Il récuse en des vers piquants les historiens de la phi-
losophie qui voudront le cataloguer, les hommes de science qui
étiquettent la nature, les poétes faiseurs de madrigaux, la foule
enfin. Justifions son mépris, et concluons comme nous avons
commencé en comparant cette vision du monde a celles du passé.
Les méditations de M. Grandjean ne 'ont pas amené a dresser
un systéme nouveau — mais nous nous en réjouissons, nous
sentant ainsi plus prés de lui. Il parait avoir entendu le conseil
de Geethe :

Das Wahre ward schon lingst gefunden,
Hat edle Geisterschaft verbunden,
Das alte Wahre, pack’ es an!

Car il fait sienne, en effet, la vérité antique, depuis longtemps
trouvée et dans laquelle ont communié déja tant de nobles esprits.

Pierre Bover.



UN DIALOGUE PHILOSOPHIQUE

Nach ehernen Gesetzen missen alle Wesen
Ihres Dasein Kreise vollenden (G@THE)

ainsi les astres s’allument et s’éteignent, ainsi les étres vivanis
s'éveillent, s’agitent un instant et meurent, et tout s'équilibre,
tout s’harmonise en un vaste concert... Il y a pourtant ce fait
étrange que l'homme se révolte contre la loi qui lui est impo-
sée. La nature, prodigue d’existences, l'a créé éphémeére. Il veut
durer, durer comme la matiére éternelle, toujours identique a
travers le jeu de ses multiples recompositions. Et c’est pour
durer qu'il invente l'art, la science et la philosophie.

Toute frémissante du spectacle des choses, 'dme de 'artiste
manifeste sa volonté d’étre en créant de la beauté. Elle posséde
le secret de revétir ses émotions passagéres d'un caractére éter-
nel, de les promouvoir en dignité et d’en prolonger indéfiniment
I'écho, car il y a dans lordonnance harmonieuse de toute
ceuvre d'art comme un reflet de I'’harmonie cosmique et comme
une « transposition de I'infiniment grand dans I'infiniment petit ».
C'est & un but tout semblable que vise le penseur, mais par
des moyens différents. Pénétrer par l'intelligence le secret des
lois éternelles, les repenser en soi, n’est-ce pas, pour un instant,
sidentifier avec I'univers impérissable, et, pour peu qu'on aug-
mente ou seulement qu'on transmette a d’'autrcs le trésor pa-
tiemment amassé d’'une science, n’est-ce pas leur communiquer
quelque chose de son ame ? Renaitre en des esprits qui vous
continuent, y a-t-il plus noble et plus réelle survie? Nous
vivons pour disputer a4 la mort ce que nous avons de plus cher,
notre étre intime, notre pensée, notre ame. Non, « il n’est pas
d’action désintéressée » pour qui sait voir derriére le rideau des
apparences ; nous nous donnons pour nous retrouver, pour
nous prolonger en autrui, Chétifs « parasites de la matiére im-
mortelle », nous avons concu la folle ambition de durer, nous
nous raidissons contre I'inéluctable destinée, et c'est la qu’il
faut, en dépit de nos habitudes de pensée, chercher la cause et
le ressort unique de notre activité.



UN DIALOGUE PHILOSOPHIQUE 229

Sans doute, pour celui qui sait voir et prévoir, pour le philo-
sophe, c’est 12 « une bataille ou la défaite est certaine ». Mais,
aprés tout, quimporte ? L’illusion d’étre éternels, méme breéve,
illumine I'existence et, quant & ceux qui en ont percé la finale
vanité, ils auront I'ame assez haute pour se déclarer satisfaits
d’avoir pu contempler quelques instants l'ineffable harmonie du
monde.

Telles sont, brievement et séchement résumées, quelques-
unes des idées que M. Oltramare (1) préte au philosophe Her-
modore, lequel les expose & son jeune disciple Cotta. A peine
revenu d’Athénes ou il s’est dégoité de la creuse éloquence des
philosophes bavards, Cotta s’est senti repris du désir de créer.
Le marbre qu’il a sculpté et qu’il montre & son maitre repré-
sente Sulpicia & I'agonie. C’est l'ceuvre d'un désespéré qui ne
trouve plus rien & exprimer que sa douleur. Sulpicia mourante
fait un dernier geste pour achever un poéme commencé. Et le
sculpteur, qui n’a jamais été plus sincérement lui-méme, ne sait
pas que son ceuvre est le plus saisissant des symboles. Nest-
elle pas la réponse a toutes les questions sur l'art, sur la vie et
sur la mort que son esprit inquiet vainement posait aux maitres
d’Athenes ? Mieux que lui-méme, Je sage Hermodore en a com-
pris la signification profonde. Sulpicia mourante, c’est I'huma-
nité créant la poésie, créant 'art en son effort sublime et déses-
péré pour échapper a I'angoisse de la destruction menacante.

Il est assez rare de voir s'affirmer chez nous une pensée qui
ose heurter de front notre spiritualisme traditionnel. Jen ai,
pour mon compte, gohté I'dpre saveur et 'accent de maéle sin-
cérité. Et puis ce n'est pas un talent méprisable que de savoir
revétir d'une forme attrayante et concréte une discussion ou un
exposé d'idées ! Langage aisé, élégant parfois, images heureuses ;
on s’arréte, on préte l'oreille et on suit 'entretien jusqu’'au bout
sans fatigue.

Quant au fond, le dialogue de M. Oltramare me semble con-
tenir deux idées maitresses. Une conception métaphysique
d’abord : I'univers est matiere impérissable régie par des lois et
la vie spirituelle n’est qu’'un épisode de son évolution. Une con-
ception psychologique enfin qui voit dans l'horreur de la mort

(1) André OrrramMARE, Sulpicia mourante. (Les Feuillets, nov. 1913.)



230 HENRI-L. MIEVILLE

le mobile consciemment ou inconsciemment agissant de toutes
les activités humaines et particuliérement la source de I'art et
de la philosophie.

De ces deux théses la premiére, la thése métaphysique, préte
son appui a la seconde; elle est, pour Hermodore et pour Cotta,
vérité acquise dont ils ne discutent plus. Aussi bien, comment
leur demander de partager la prudente réserve des modernes
— Jje pense aux plus avisés, aux plus séveres — concernant
la matiére et sa relation avec l'esprit, comment leur en vouloir
de ne pas éprouver plus d’embarras a poser I'un des deux
termes séparément comme se suffisant a lui-méme ? Ne chica-
nons pas et souvenons-nous que les tempéraments vigoureux s’af-
franchissent volontiers des scrupules de la raison raisonnante.

Quelle que soit, d’ailleurs, la valeur des idées métaphysiques
du philosophe Hermodore, il est difficile de ne pas lui donner
raison, quand il estime que la volonté de vivre, que l'horreur
du non-étre, sont le plus puissant ressort de l'activité humaine.
J’ajoute seulement que pour en constater l'action, il ne me
parait pas nécessaire de préjuger le probléme métaphysique.
Car il s’agit 1a d'un instinct et linstinct n’emprunte pas aux
idées sa vertu opérante. Que la créature spirituelle soit vouée
ou non a la destruction, la mort reste enveloppée d’assez de
mystere et d’assez d’incertitude pour que l'horreur instinctive
qu’elle nous inspire en tout état de cause puisse agir en nous
comme un stimulant de vie.

Admettons donc la thése d’Hermodore pour autant qu’elle
ne prétend pas glisser une métaphysique sous le couvert d'une
observation de psychologue. Et maintenant, qu’allons-nous en
faire ? N'est-elle pas d'une généralité telle qu'elle en perd une
partie de sa signification ? Oui, sans doute, vivre est la grande
affaire et vivre, c’est agrandir le rayonnement de notre moi —
n’est-ce pas, a peu prés, la thése si éloquemment soutenue par
Guyau ? Mais la simple volonté d’étre ou la pear du néant ne
me fournit point encore un idéal esthétique et point non plus
I'idée d'une vérité a connaitre. Qu’est-ce, au fond, que ces deux
formes d’activité humaine et quelles en sont les conditions ? Que
faut-il pour que la beauté soit et dans quelle relation mon
esprit doit-il étre avec le réel pour que mon aspiration a la
vérité ait un sens ? Voila ce qu’il m’importerait de savoir.



UN DIALOGUE PHILOSOPHIQUE 231

Laissons cette derniére question qui dépasse toutes les consi-
dérations sur l'origine psychologique du besoin de connaitre.
Hermodore concoit l'ceuvre d’art comme réalisant en petit
I'équilibre et I'harmonie qui régnent dans le grand tout. La for-
mule est séduisante, mais je crains qu'elle ne recéle une équi-
voque. L'’harmonie du monde ? que faut-il entendre par la ? Si
je comprends bien le vieux philosophe, c'est le concert des
choses qui résulte de leur action réglée par les lois naturelles.
Mais les lois naturelles — celles du moins que la science con-
nait — sont des lois mécaniques de séquence et d’équilibre
quantitatif. Comment voulez-vous qu’elles suffisent & constituer
Pordonnance d’une ceuvre d’art ? Ce qu'il y a de plus caracté-
ristique dans les créations de I'art, c’est l'invisible principe qui
tient les éléments unis en un tout, qui leur assigne a chacun sa -
place et sa fonction ; c'est 'idée ou mieux c’est I'émotion inspi-
ratrice. Il n'y a pas d’art qui ne porte l'empreinte d'une per-
sonnalité, et je me trompe fort, si 'harmonie qui résulte, pour
Iceuvre d’art, de l'action de ce facteur humain et qui s’appelle
convenance et proportion, n'est pas bien différente du méca-
nisme des lois naturelles tel que les savants le congoivent...
Mais j’allais oublier qu'Hermodore est un philosophe antique et
que les anciens n’ont jamais clairement séparé dans leurs sys-
témes les conceptions rationnelles des conceptions esthétiques.

J'ajoute que nous les séparons peut-étre trop. Le monde

est-il dépourvu de toute unité vivante comparable a celle que

manifestent les ceuvres du génie humain? Grave question ou
I’esthétique, en creusant son sillon, atteint aux confins de la
métaphysique et pourrait bien en définitive nous orienter vers
une philosophie assez différente de celle du maitre de Cotta. Ce
n’est pas moi qui condamnerai la hardiesse réfléchie des syn-
théses. Mais, quelles qu’elles soient, encore faut-il qu’elles ne
se fassent pas confusément, & la faveur d’un mot. Distinguons
les notions avec toute la netteté possible et que les analyses
rigoureuses préparent les fortes synthéses.

Je termine ici mon trop long commentaire. Que les manes
d’Hermodore me pardonnent, si j'ai mal interprété sa pensée !

H.-L. MIEvVILLE.



LA RELIGION DU TEMPS
ET LA RELIGION DE L’ETERNITE

Zeitlichkeits- und Ewigkeitsreligion, von P. H. Wicksteed. Aus dem
Englischen iibersetzt, von Charlotte Broicher. Géttingen, Vanden-
hoeck und Ruprecht, 1913. (Extrait de « Religion und Geisteskultur »)

Pour le penseur du moyen 4ge, I'éternité ne signifie pas: le
temps infini, mais un état d’existence simultanée, opposé a la
succession qui caractérise 'existence temporelle, et un état dans
lequel la perfection est atteinte. La vie éternelle est alors non
seulement digne de 'effort de la recherche, mais digne et capable
d’étre possédée. Elle renferme la jouissance de Dieu (fruitio Dei);
la conscience de soi y est, non pas absorbée par l'inconscience,
mais transfigurée en conscience de Dieu, en conscience de I'éternel.

Pour le moyen age, le temps est au second plan, élément créé;
I'histoire est plutét 'histoire de la chute et de la corruption que
I'histoire du progrés. L'homme a a lutter contre le mal, non
pas pour aider 4 une victoire finale impossible, mais pour choi-
sir, en ce qui le concerne personnellement, la bonne part. Il
s’agit de s'enfuir loin du monde et du temps, de regarder a
I'immuable, & 1'éternel, de s’attacher au Dieu en qui le passé
et I'avenir sont un éternel présent.

Aujourd’hui la situation a changé. L'idée de progres domine
tout ; nous regardons & l'avenir ; nous avons retrouvé lidéal
prophétique du royaume de Dieu : — non pas le paradis perdu
du passé, mais le monde idéal de I'avenir. Le mal doit dispa-
raitre, et c’est I'ccuvre humaine de le détruire.

En dépit des avantages de cette conception moderne, nous
courons un danger. Notre devise est celle de Lessing: nous
choisirions, si Dieu nous placait dans cette alternative, la re-
cherche de la vérité plutot que sa possession. Nous cherchons,
non pas dans l'espérance de trouver, mais convaincus de n’étre



LA RELIGION DU TEMPS ET LA RELIGION DE L ETERNITE 233

jamais au bout de la recherche, comparables aux sportsmen qui
chassent pour le plaisir de chasser, plutét que pour abattre le
gibier. Et cela apparait dans les contradictions de notre vie mo-
rale et sociale. ‘

Les valeurs premiéres de notre morale sont: l'effort, la lutte ;
le sacrifice de soi. D’autre part nous cherchons, préparons
et appelons de nos priéres un état de choses parfait : un monde
d’out le mal et l'injustice auraient disparu. Or si ce Royaume
idéal venait, ce serait 'écroulement de nos valeurs morales.
Nous ne savons plus ce que c’est quune vie qui mériterait d’étre
vécue pour elle-méme. Nous combattons ; et le combat nous
plait et nous apparait comme un bien. Mais quel est I'objet de
Peffort, quel est le but? Nous levons la contradiction en nous
disant (solution toute pratique qui ne peut satisfaire la pensée):
la victoire est lointaine, je n’y assisterai point ; luttons toujours !
En d’autres termes, la lutte, qui n’est qu'un moyen, devient le
but. Or ce n'est pas l'effort, la lutte, le progrés qui peut étre le
but de la vie. Nous avons perdu le sens du « frui deo », la no-
tion de 'union véritable avec Dieu, Nous nous représentons
l'au-deld comme un progres indéfini. Un progres vers quoi ?
Vers un but qui, s’il était jamais atteint, nous révélerait l'illu-
sion, et signifierait la stagnation et I'ennui. La possession de
'éternité et de la perfection ne nous paraissent ni possibles ni
désirables. Le temps nous domine. La piété moderne est si véri-
tablement une religion du temps qu’elle va jusqu'a mettre le
progres en Dieu lni-méme, a réclamer un Christ qui prenne part
a nos luttes, qui travaille encore & sa victoire, qui vive la vie
du temps. L’idée d’éternité ne pouvant pourtant étre annihilée,
nous verrons réapparaitre Iantique avayxn, le Sort, maitre
éternel du temps et de tout ce qui s’agite dans le temps : I'hu-
manité et Dieu lui-méme. _

11 y a donc lieu de prendre garde, et de sauvegarder I'Eter-
nité divine. Le moyen 4ge eut raison sur ce point: en unissant
nos ames a Dieu, nous gottons quelquechose de la vie intempo-
relle. Ce n'est pas la une phrase vide de sens. Plus nous tachons
de nous réaliser nous-mémes, plus nous nous sentons élevés au-
dessus de la domination du temps. Notre rapport au temps
cesse, dans les instants ou la parfaite unité se fait en notre étre.
Créatures temporelles, nous arrivons a voir diminuer Pimpor-



234 AUGUSTE LEMAITRE

tance de la notion du temps au sein de notre vie spirituelle la
plus profonde. Dans la composition, comme dans l'audition
musicales, 'impression présente peut étre produite aussi bien
par ce que nous avons entendu, ou par ce que nous savons ou
pressentons devoir entendre, que par le son actuel proprement
dit. Nous avons des impressions semblables en relisant un chef-
d’ceuvre littéraire qui nous est familier. Il en est ainsi de la vie.
Le passé peut étre rappelé ; il y a une vie totale de I'esprit au
sein de laquelle la succession temporelle n’a qu'une signification
relative et qui peut arriver au pressentiment de 1'éternel. Notre
bien le plus précieux n’est-il pas ce que le temps ne peut nous
prendre ? — l'amour, qui survit & son objet; la sagesse acquise,
qui reste en nous, alors qu'est évanouie la connaissance qui l'a
engendrée; la pitié et la sympathie, qu’'ont mises en nous des
heures de souffrances, aujourd’hui abolies; la certitude de la
valeur de la vie, imposée par des émotions disparues, mais que
plus aucun choc ne peut ébranler. En tout cela nous avons une
conscience discréte de réalités éternelles, nous voyons Dieu. Une
telle vie, formant en elle-méme un tout, mérite qu'on en jouisse.
Et en jouir, c’est non pas abolir, mais nourrir aux sources vives
la volonté du progrés et de leffort, qui n'apparait plus alors
comme une aveugle impulsion.

Cette volonté a trouvé son sens. Le contact de 1'éternel trans-
figure notre existence temporelle.

Avuc. LEMAITRE.



	Variétés

