Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 8

Artikel: Dogmatisme et symbolisme

Autor: Lobstein, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOGMATISME ET SYMBOLISME

Je voudrais indiquer la direction dans laquelle il me
semble qu’évolue actuellement la dogmatique protestante.
Cette évolution se dessine avec plus ou moins de netteté et
de logique dans toutes les fractions de la théologie moderne,
mais elle saccuse le plus fortement la ou tendent a
dominer les théories de la connaissance qui s’inspirent du
kantisme. Au lieu de m’engager dans un exposé de princi-
pes et une discussion théorique, jessaierai de montrer ce
développement en action et de Pillustrer par un exemple
tiré du coeur méme de la dogmatique chrétienne. La con-
ception de la mort du Christ me servira de paradigme ; ce
type particulier fera saisir les caracteres généraux de la
transformation (ui s’accomplit en ce moment sous nos yeux.

Rappelons d’abord quelques-unes des interprétations
qu’a rencontrées, dans l'histoire des idées chrétiennes, le
dogme de la rédemption par la mort du Sauveur.

Dans les communautés issues du judaisme et formées a
I’école de la tradition lévitique, la catégorie qui se présen-
tait naturellement & I'esprit de ceux qui interprétaient reli-
gieusement la mort du Christ, était la notion du sacrifice.
Les rites prescriis par le code sacerdotal furent le cadre



DOGMATISME ET SYMBOLISME | 103
dans lequel s’enchissa sans effort le tableau de la passion :
la foi puisa dans les inslitations mosaiques les types pro-
phétiques de Ueeuvre de Golgotha; le parallélisme divine-
ment ¢tabli entre la mort du Christ et les sacrilices de I'an-
cienne alliance parlail & la conscience judéo-chréiienne un
inpressif et émouvant langage.

Dans le monde gréco-romain, alors que les religions
orientales haterent la dissolution du polythéisme national et
amencrent 'avenement d'un syncrétisme religieux qui régna
pendant quelques sitcles, les mystéres devinrent le refuge
des ames fatiguées du monde ou altérées de pardon. Dans
ce milieu, le fait de la mort du Christ se colora des lueurs
que projetaient les cultes antiques : il apparut aux conscien-
ces malades et troublées comme une guérison et une déli-
vrance, une initiation a la vie divine, une participation bénie
4 la nature impérissable et bienheureuse du Rédempteur.

Dans quelle mesure I'Evangile de l'apotre Paul a-t-il subi
influence du judaisme ou celle de I’hellénisme ? S’est-il
form¢ a4 I'ombre de la synagogue ou dans le creuset ou
fermentait la religion des mystércs ? La critique historique
est en ce moment aux prises avec ce probléeme qu’elle est
loin d’avoir résolu ; mais il parait des maintenant vraisem-
blable que la docirine paulinienne de la mort du Christ
garde l'empreinte de la notion du sacrifice sans qu’il soit
possible cependant de contester toute influence hellénique.

A une époque dominée par la croyance a l'exislence el a
Paction du diable et des démons, il est naturel qu’on ait
veprésenté eeuvre de Jésus-Christ comme une lutte avec le
prince de se monde, le clief du royaume des ténebres, soit
que P'on considérat cette lutte comme un formidable duel,
soit qu'on y vil une ruse divine destinée A confondre 1'im-
puissance et la folie de Satan. Telle fut la conception my~
thologique qu'a la suite d’indications éparses dans les écri-
vains plus anciens, Origéne et d’autres Peres de ['Hglise
adoptérent pour expliquer la mort du Sauveur.

L’Eglise médiévale apporta & ces essais d’interprétation



104 PAUL LOBSTEIN

ou d’application religieuse de nouvelles formes et des essais
plus appropriés a lintelligence et & la conscience des
fideles. L’age de la chevalerie mit en circulation et en crédit
la notion. de honneur et il concut sous cet angle le rap-
port entre la divinité et sa créature. D’autre part, la discipline
ecclésiastique avait créé et développé un ensemble de con-
ceptions essentiellement juridiques, les idées de satisfaction.
de mérite, de pénalité et de récompense qui faconnérent la
mentalité des églises placées sous l'influence de Rome. Cest
dans ces milieux dominés par 'esprit romain ou germanique
que prit naissance la célebre théorie d’Anselme, expression
fidéle des préoccupations et des intéréts spirituels et reli-
gieux du moyen age. \

A coté de ces doctrines écloses dans ’enceinte des écoles,
le mysticisme représente plus directement la piété vivante
et les saintes ferveurs ui souvent s’abritaient dans le sanc-
tuaire des cloitres. Au lieu de théories laborieusement
consiruites, des élans et des ardeurs, des effusions qui
s’expriment dans les ravissements de la contemplation ou
le lyrisme des hymnes religicuses : I'image du crucifié, la
téte couronnée d’épines, voild ce que chante saint Bernard ;
le Fils de 'homme ui n’a pas o reposer sa téte et (ui est
venu non pour étre servi mais pour servir, voila 'objel de
Padoration de Francois d’Assise. Une vue plus immédiate,
un sentiment plus intense, impose silence aux réflexions
purement théoriques et aux spéculations souvent subtiles et
stériles de I'école.

La Réforme n’innova pas sur ce point. Pour interpréter
et apprécier la mort du Christ, elle s’empara des formules
du passé, donnant la préférence aux notions pauliniennes,
empruntant & Anselme quelques-unes de ses conceptions,
s’inspirant & la fois de saint Bernard et de Thomas d’Aquin,
mais cherchanl & établir un lien vivant entre I'awuvre objec-
tive du salut et la conscience du croyant, enfin s’eflor-
cant de donner & ces théories souvent disparales le fonde-
ment d’'une argumentation biblique large et solide.



DOGMATISME ET SYMBOLISME 105

De nos jours la plupart de ces notions qui correspondent
a des ¢époques définitivement évanouies, sont dépourvues
de signification et de valeur. Elles ne nous disent plus rien
et elles ont perdu toute prise sur 'esprit et la conscience
de nos contemporains. Au lieu des théories mythologiques
et juridiques, celles-la seules nous paraissent supportables
et assimilables, qui sont empreintes d'un caractere moral el
religieux en harmonie avec les postulats de notre conscience
et de notre cceur. Il semble (ue la notion qui répond le
mieux h ces besoins et a ces préoccupations est la notion de
solidarité. Cette clef d'or ouvre au chrétien moderne
Iintelligenee de 'ceuvre rédemptrice et lui explique le sacri-
fice de Celui qui passa sur la terre en faisant du bien et qui
aima les siens jusqu’a la mort.

I

Pourquoi avons-nous rappelé quelques-uns des points de
vue sous lesquels 'HEglise chrétienne a envisagé tour a tour
la mort de son Seigneur ? Pour montrer dans quel sens le
dogmatisme objectif et transcendental que professaient nos
peéres est destiné & se résoudre dans le symbolisime subjectif et
pratique (ue nous impose une théorie pluas juste de la con-
‘maissance en matiere religieuse.

Je m’explique.

Tous les théologiens dont nous avons rappelé les noms,
élaborérent leurs doctrines avec I'ambition de donner une
explication objective du mystere de la Rédemption. Ils
entendaient rendre compte du drame surnaturel qui s’est
déroulé dans les profondeurs de I'étre divin, entre la pre-
miere et la seconde personne de la Trinité et qui a trouvé
sa realisation historique dans la tragédie du Calvaire. Il
s’agit bien d'une rlaliié positive dont les Peres de 1'Eglise
et les Réformateurs analysent les éléments et les facteurs.
L’explication qu’ils proposeni doit étre la traduction exacle
de ce qui s’est passé entre le ciel et la terre, dans le eceur



106 PAUL LOBSTEIN

du Pere céleste et dans celui de son Fils bien-aimé, pour le
salut de P'humanité pécheresse et perdue. Or du point de
vue du symbolisme critique cette prétention est illusoire et
décevante.

Ii est impossible que le dogme nous fournisse un rensei-
gnement quelconque sur les faits transcendants et divins
qui constituent Uccuvre de la Rédemption, ces faits dépas-
sant & jamais les limites imposées & notre connaissance. Le
dogme ne saurait étre qu'un essai d’explicaiion par lequel
la conscience religieuse traduit 'impression qu’a faite sur
elle la révélation évangélique. Ce que le dogme peul seul
nous indiquer ou nous apprendre, ce n’est pas la nature
objective de !’étre ¢éternel ou de lactiviié divine, c¢’est I'état
d’ame du théologien, sa mentalité, sa vigueur spéculative
ou dialectique, sa piété chrétienne.

(Vest dire (ue toutes les théories dogmatiques sont en
détinitive non des explications scientitfiques, mais des repré-
sentations symboliques, exprimant le rapport de notre cons-
cience avec le fait de la personne et de l'ceuvre de Jésus-
Christ. 11 y a done un facteur objectif & la base de notre
impression, mais ce fait ne nous importe religieusement (ue
par sa signification et sa valeur. Or cette valeur et cette
signification, nous ne pouvons les traduire qu'a laide
d’'un symbole essentiellement subjectif. La mort du Christ
n'est pour le fidele un fait religieux que dans la mesure ou
elle est concue, sentie, appliquée par le fidele : le fait ne
vaul que par Dellet, et ¢’est précisément cet effet que nous
traduisons par nos théories, c¢’est & dire par nos symbolcs‘.

Des lors la variété et la multiplicité de ces théories ne
constituent pas une lacune, une erreur ou un défaut, elles
sont utiles, elles sont dans l'ordre, elles sont bienfaisantes
et heureuses. Elles répondent & des mentaliiés difiérentes, &
des états d’ame, a des besoins et & des intéréts qui varient
d’aprés les époques, les églises et les individus.

La théorie de la ruse qui a dupé Satan ne rapporte pas
un fait objectif et réel, elle nous révele 'impression que



DOGMATISME ET SYMBOLISME 107

Peeuvre accomplie par le Christ a produite sur Pame d’Ori-
gene ; c'est une image qui n’a de valeur que par la pensée
qu’elle suscite et par le sentiment qu’elle réveille. Ce senti-
ment, cetie pensée, que sont-ils ? La certitude que le bien,
la sainteté et 'amour de Dieu 'emportent éternellement sur
toutes les puissances du mal. — La doctrine de la satisfac-
tion offerte 4 'honneur divin par le supplice de "Homme
Dieu a été élaborée par Anselme avec la prétention de tra-
duire la réalit¢ objective d’une histoire qui, aprés s'élre
passée en Dieu au sein de U'éternité, a trouvé son dénoue-
ment effectif’ dans le sacrifice du Calvaire. Ainsi comprise,
celte théorie est de la mythologie pure ; concue comme la
création subjective de la piété féodale et médiévale, elle
présente un puissant intérét, parce qu’elle répond a l'idéal
religieux qui se forma sous l'inspiration de la chevalerie et
sous le gouvernement de I'Eglise romaine.

Ce caractére subjeclif et symbolique esl commun a toutes
les formules imaginées dans la suite pour résoudre le
probléme posé a la foi chrétienne par le fait de la mort du
Christ. L’illusion de tous les penseurs (ributaires du dogma-
tisme traditionnel a été de transformer en réalités objectives
et transcendantes les explications et relations subjectives a
laide desquelles ils rendent compte de la maniére dont ils
se sentent impressionnés et affectés par la mort de Jésus-
Christ. A la lumiére d’une théorie plus saine de la connais-
sance religieuse, la dogmatique moderne remplacera la
méthode objeclive et métaphysique par une méthode con-
forme aux lois d'une psychologie plus avertie et aux don-
nées de Ihistoire scrupuleusement étudiée.

[

Des principes que nous venons d’exposer découlent une
série de coroliaires qui, j'ose I'espérer, coniribueront & les

expliquer et & les confirmer. Que le caractére relatif et
partant transitoire du dogme soit la conséquence nécessaire



108 PAUL LOBSTEIN

de linterprétation psychologique et historique du dogme,
cela est évident et nous ne perdrons pas notre temps i le
démontrer. Aussi bien les théologiens les plus conservateurs
affirment-ils celte relativité et cette variabilité de la formule
dogmatique. Les jours sont passés, ot 'on élevait & absolu
des doctrines nées dans le temps el se modifiant néces-
sairement pour continuer a vivre dans le temps.

Ce que l'on aura peul-étre plus de peine a admeltre, c¢’est
la légilimité, j'oserai dire la nécessité psychologique et his-
torique de la multiplicité et de la variété des formes et des
formules dogmatiques. Conservons l'exemple autour duquel
gravite toute notre discussion, et remontons jusqu’aux pre-
miers temps de I'économie chrétienne.

N’est-il pas incontestable que la mort du Christ a ren-
contré des explications nombreuses el variées dans les écrits
du Nouvean Testament, parfois jusque chez le méme auteur ?
Interprétations juridique, morale, mystique, chacune d’elles
se trouve chez Papotre Paul avee des variantes el des
nuances qu’il est {acile de marquer. On résout bien gratui-
tement la difficulté en relevant les contradictions du grand
penseur. Disons plutot que chacun de ces essais répond soit
a un étal d’ame du chrétien, soit & une préoccupation de
Iapologiste ou du polémiste, soit & I'horizon spirituel des
lecteurs auxquels Paul adresse ses épitres. Le synthese de
ces points de vue s'opére dans la conscience religicuse de
'apotre. Pour nous, loin de chercher & les réduire a une
formule unique au moyen d’une harmonistique souvent for-
cée et peun sinceére, nous y verrons des faces différentes
d'une vérité qui a réveillé dans 'ame apostolique des échos
multiples en y suscitant des émotions el des pensées d'une
richesse infinie.

Ne craignons pas de donner & ces observations une por-
tée plus générale et de les appliquer & la pensée contempo-
raine. Vous concever Dieu surtocut comme législateur et
comme juge, c’est en cette qualit¢ quil parle a votre cons-
cience ? Emparvez-vous avec gratitude des notions paulinien-



DOGMATISME ET SYMBOLISME 109

nes de vietime expiatoire el substitutive dont Papdtre
aime & se servir pour nous faire saisir un mystere que ne
pénétre pas le regard des anges. — Hsi-ce la paternité
divine qui a remué votre coear au point de faire palir toute
aulre image de celui qui est au-dessus de toutes nos pensées
et de toutes nos voies ? Recueillez, dans la parabole de 'en-
fant prodigue, l'expression saisissante et le gage assuré de
votre adoption divine et de votre communion avec le Pére
céleste.

Osons aller encore plus loin et pousser plus avant cette
application de la théorie du dogme consideré comme sym-
bole. La notion de la coleére divine semble & bien des ames
une idée indigne de Dieu, impliquant une arriére-pensée
de passion, de faiblesse ou de cruauté, par conséquent
inapplicable au Pére céleste que nous a révélé Jésus-Christ.
D’autres, par contre, ont de la peine i se passer de cette
conception ; elle fait partie de leur représentation du divin,
elle est inséparable des aitributs de justice ou de sainteté
divine ; etfacer ce trait de leur image de Dieu, ce serait
porter atteinte & ce Dieu méme, ce serait aflaiblir en eux le
seniiment du péché et ravaler la grandeur du juge incorrup-
tible dont les yeux sonl trop purs pour voir le mal. Des
lors, leur counception de la mort du Christ leur paraitrait
insuffisante sans la notion corrélative de lexpiation, de
I'apaisement du courroux divin, de la satisfaction donnée
aux imprescriptibles exigences de la justice et de la sainteté
de Dieu. Dans ce cas, gardez-vous bien de déraciner de cet
esprit primitif et inculte des notions qui sont peut-étre
essentielles & sa vie morale ; il serait spirituellement désem-
paré si on lui enlevait l'idée d’expiation, centre de sa foi &
la rédemption et au salut.

Ainsi le grand fait de la mort du Christ est le rayon lumi-
neux (ui, passant par le prisme de la conscience chrétienne,
se réfracte et se décompose en couleurs multiples, images,
comparaisons, symboles qui procédent tous d’un centre
unique, mais se répandent et se dispersent dans une infinité



110 PAUL LOBSTEIN

de directions, suivant l'atmosphere qu’ils traversent ou les
yeux qui les percoivent.

v

Me trompé-je en pensant que la conception que jessaie
de défendre ne fait que résumer el ramener & une synthése
supérieure les interprétations convergentes du symbolisme,
du fidéisme et du pragmatisme ? (1)

Elle présente encore un autre avantage, ou pluiot elle
maintient et sauvegarde une autre veérité. Elle nous ensei-
gne lattitnde & prendre vis-a-vis du Nouveau Testament et
des différents types doctrinaux qu’il renferme. Reportons-
nous 4 'exemple qui nous sert de fil conducteur dans toute
notre ¢tude.

Quelle doit étre, religieusement et théoriquemeni, notre
conduite en présence des explications de la mort de Jésus-
Christ contenues dans nos documents bibliques ?

Essayerons-nous d’extraire de cette matiere si ample et si
riche, un mince résidu, essence simple qu’'une distillation
rigoureuse laisserait au fond de l'alambic ?

Loin de la : gardons-nous bien de mutiler la vie féconde
et intense (ui circule dans nos saints livres. Laissons sub-
sister la riche diversité des notions et des images dans les-
quelles se traduit la conscience religieuse de I'iglise primitive.
Sans doute nous faisons notre choix et nous nous approprions
les paroles qui répondent fidelement & nos convictions

(1) Peut-étre mon éminent collégue de Montauban, M. le professeur
E. Doumergune, reconnaitra-t-il. s’il lui arrive de lire ces pages, que je ne
mérite pas les éloges qu’il a bien voulu me décerner dans som journal
(Le Christianisme au XX° siécle, 22 janvier 1914), parce que, parait-il,
Javais rompu avee les principes professés par les maitres de I'école symbo-
lofidéiste, Aug. Sabatier et Eug. Ménégoz. Si je souffre a la pensée de la
déception que lui causera cette découverte, je m’en console en me repré-
sentant la joie qu’il éprounvera quand il se verra lui-méme plus voisin de
M. Ménégoz que de celui dans lequel il espérait retrouver un allié et un

compagnon d’armes.



DOGMATISME ET SYMBOLISME ITr

intimes. Mais nous sommes loin de rejeter les déclarations
qui ne s’accordent pas exactement avec celles auxquelles
nous donnons la préférence. Nous savons que les témoi-
gnages (ui nous semblent moins heureux et moins concluants
rencontrent 'adhésion d’un grand nombre de nos freres et
expriment leur sincére piété. Nous nous souvenons surtoul
que les paroles bibliques ne doivent pas étre transformées
en formules que 'on manierait & Vinstar d’articles de loi ou
de théoremes géométriques. Expressions d’une foi vivante,
elles n'ont pas la rigidité de ce qui est mort et pétrifié. Elles
traduisent une émotion ou une pensée, el ne sauraient
servir (u’a ceux en (ui elles réveillent une ¢motion sembla-
ble ou une pensée pareille. Rien de plus funeste que le
conseil de plier notre intelligence & une conception & laquelle
celle-ci serait réfractaire ; rien de plus contraire & la spiritua-
lité de I'Evangile que la tentative de se suggestionner soi-
méme au point d’opter pour des théories ou des notions
quen ame el conscience on ne saurait considérer comme
absolument vraies, mais que l'ocn accepterait sur la foi d’une
autorité ¢trangere. Non, il faut que la sincérité soit entiere,
et qu'en veriu d'un consentement de nous-méme & nous-
méme nous puissions nous assimiler sans réserve les paro-
les bibliques qui doivent étre 'expression naturelle et orga-
nique de notre expérience personnelle. Le témoignage
biblique peut, il est vrai, provoquer en nous-mémes des
expériences nouvelles ; toujours est-il qu’il faut qu’il y ait,
entre I'Eeriture et notre ime, correspondance réelle et sentie
el que nous ne prononcions pas un mot ui ne soit 'ex-
pression de notre conviction vraie. Alors, mais alors seule-
ment, ce que I'on appelle assez improprement les doctrines
bibliques, rempliront leur role approprié et répondront &
leur destination véritable. Au lieu de peser comme un joug
sur la pensée des fideles, elles seron! un appui précieux,
un réconfort etun aiguillon, les truchements exacts de tous
les phénomeénes bénis qui se produisent dans les ames
chréiiennes. Leur variéié méme correspondra i la variéié



112 ’ PAUL LOBSTEIN

des individus qui trouveront sans peine, dans l'inépuisable
trésor des expériences veligieuses (ue renferme 'Ecriture
sainie, le terme juste et la notation précise de leurs senti-
ments, de leurs expériences, de leurs luttes, de leurs vie-
toires. Laissons done, laissons au recueil sacré, la mouvante
complexité et linfinie richesse des témoignages religieux
qu’il contient ; et laissons aux chrétiens, simples fideles ou
théologiens de profession, le libre choix des paroles et des
pensées, des explications et des directions, des principes et
des formules en harmonie avec leurs besoins spirituels et
leur foi personnelle et indépendante.

\;"

Il n’est pas possible que les pages qui précedent ne sou-
levent pas de vives et graves objections. Cette manieére
d’envisager et de traiter le dogme, cet essai de résoudre la
métaphysique en psychologie, ce caraciére subjectif de la
dogmatique nouvelle, ce symbolisme enfin n’aboutit-il pas
nécessairement a la pire des anarchies ? N'ouvre-t-il pas la
porte & un irrémédiable scepticisme, puisqu’il parait porter
atteinte a la réalité objective du phénoméne religieux et
saper par la base toute certitude chrétienne ? N’équivaut-il
pas au suicide de la dogmatique condamnée a 'impuissance
finale et & 'incapacité fonciére de construire un systéme ?

Tant pis pour les systemes, s’ils sont condamnés par 'ex-
périence ! Qu’ils s’écroulent, il ne vaut pas la peine de les
rebitir ¢’il faut les édifier sur une base entamée par lirré-
cusable témoignage des faits ! Mais il n’y a pas lieu de s’¢-
mouvoir, etle fantdome de la peur qu'une science pusillanime
évoque pour nous eflrayer et nous faire venir i résipiscence
s’évanouira a la lumiére de la vérité bien entendue et since-
rement écoutée.

Aflirmer le caractére subjectif de la connaissance reli-
gieuse et le caractére symbolique du langage religieux, c’est
énoncer simplement un fait qu’attestent a la fois la psycholo-



DOGMATISME ET SYMBOLISME 113

gie et l'histoire. Ce fait ne réduit pas & néant la réalité du
rapport religieux, mais il en décrit la forme, qui est préci-
sément celle du symbole. Or qui dit symbole ne dit nulle-
ment illusion. Le symbole est bien effectivement 'enveloppe
dont se revét le divin, il est le vase d’argile renfermant un
trésor impérissable et sacré. Qu’on relise, dans I'Esquisse
d’Auguste Sabatier, le chapitre consacré au symbolisme criti-
que (1) ; il faudrait étre singulierement prévenu pour en
dégager I'équation du symbolisme et de lillusionisme. En
revendiquant pour chaque croyant le droit de chercher et
de choisir, dans I'Ecriture sainte, les symboles dans lesquels
il retrouve sa propre pensée, nous ne songeons pas i affir-
mer que tous les témoignages bibliques se valent. Si les
symboles correspondent exactement aux besoins et aux
préoccupations de I'individu, il s’ensuit qu’ils n’ont pas une
signification universelle et absolue. La foi élémentaire qui a
besoin de croire que la mort du Christ a apaisé la colere de
Dieu mne saurait étre placée sur la méme ligne que la con-
fiance tiliale qui s’appuie sur la grice souveraine du Pére
céleste. En d’autres termes, il importe d’établir une échelle
de valeurs entre les symboles religieux. Il existe une hiérar-
chie dans les différentes explications dogmatiques auxquelles
le théologien a recours pour exprimer sa foi. Cette hiérar-
chie, quel est le principe qui en réglera 'ordonnance ? Quel
est le critere de cette échelle des valeurs ? C’est dans ces
termes qu’il convient de poser le probleme qui traite de I'au-
torité religieuse, partant de la norme en dogmatique.

Le critérium propre 4 déterminer la place 4 assigner aux
symboles religieux, c’est-a-dire aux formules dogmatiques,
n’est autre que « la valeur morale, dans 'échelle des senti-
ments, du rapport ou ils nous placent avee Dieu » (2). Sui-
vant ce principe régulateur, la notion du salut qu'implique

2

la parabole de l'enfant prodigue est supérieure a celle qui

(1) P. 390 et suiv.
(2) A. SaBaTiERr, Op. cil., p. 3g6.



PAUL LOBSTEIN

est dominée par I'image d'un courroux céleste et par celle
du sacrifice sanglant d'une victime expiatoire. Cette affir-
mation ne contredit nullement ce qui a été dit de la valeur
relative des conceptions pauliniennes ou de la théorie d’An-
selme. Il y a des mentalités et des consciences (ui ne
trouvent la paix que dans des pensées (ui relevent de la
sphére légale et juridique. Il serait brutal et cruel d’arracher
violemment & des esprits encore engagés dans les liens d'une
croyance plus grossiére, des représentations dont se nourrit
leur foi et dont ne saurait se passer leur vie intérieure. Est-ce
a dire qu’il faille les laisser sur ce degré inférieur de 1'é-
chelle religieuse ? Nullement, notre devoir et notre désir
tendront a purifier et & élever la foi de ces fréres mineurs
pour les faire passer du régne de la crainte servile dans le
rovaume de la liberté glorieuse des enfants de Dieu. Il n’est
done rien de plus injuste et de plus faux que de crier a I'ef-
fondrement ou a la banqueroute de la foi chrétienne par le
nivellement de toutes les conceptions dogmatiques. Quoi de
plus fécond au contraire, quoi de plus encourageant et de
plus bienfaisant que le travail auquel nous appelle et nous
sollicite la compréhension vraie du dogme considéré com-
me le symbole humain d’'une réalité divine ?

Il ne s’agit pas ici d’un travail de critique historique qui
serait a la portée du seul théologien de profession. Non,
le simple fidele fait d’instinct le triage entre les notions et
les expressions religieuses dont il se sert pour traduire sa
foi; a la rigueur, il se erée le langage approprié¢ a ses be-
soins ; mais le plus souvent sans doute et le plus volontiers
il a recours aux termes (ue recele l'inépuisable trésor de
la Bible. Dans la mesure ou sa piété devient plus ferme,
plus pure, plus profonde, il saisit et s’assimile les réalités
divines qui alimentent sa foi et les symboles humains qui ai-
dent a la rendre et & lillustrer. Marche ascendante et lumi-
neuse au cours de laquelle le croyant trouve dans I'Evan-
gile la source d’out procéde sa vie intérieure, l'idéal qui le
stimule et le guide, la force qui I'encourage et le soutient.



DOGMATISME ET SYMBOLISME 1H

Ainsi, au contact de la conscience religieuse de Jésus et au
souffle de son esprit, le symbolisme auquel nous pensons
que se réduira de plus en plus la dogmatique de l'avenir,
sera, non une forme vide et creuse, mais le vétement souple
et riche d'une pensée incessamment nourrie de I'’Evangile,
force divine qui, & travers toules les transformations de I’hu-
manité future, prendra peut-étre des aspects (ue nous som-
mes loin de soupconner, mais gardera 4 jamais la jeunesse
victorieuse qu’elle doit & sa céleste origine el & l'impérissa-
ble vérité de son principe.

PavurL LoBsTEIN.



	Dogmatisme et symbolisme

