
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 8

Artikel: Dogmatisme et symbolisme

Autor: Lobstein, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOGMATISME ET SYMBOLISME

Je voudrais indiquer la direction dans laquelle il me
semble qu'évolue actuellement la dogmatique protestante.
Cette évolution se dessine avec plus ou moins de netteté et
de logique dans toutes les fractions de la théologie moderne,
mais elle s'accuse le plus fortement là où tendent à

dominer les théories de la connaissance qui s'inspirent du
kantisme. Au lieu de m'engager dans un exposé de principes

et une discussion théorique, j'essaierai de montrer ce

développement en action et de l'illustrer par un exemple
tiré du cœur même de la dogmatique chrétienne. La
conception de la mort du Christ me servira de paradigme ; ce

type particulier fera saisir les caractères généraux de la
transformation qui s'accomplit en ce moment sous nos yeux.

I

Bappelons d'abord quelques-unes des interprétations
qu'a rencontrées, dans l'histoire des idées chrétiennes, le

dogme de la rédemption par la mort du Sauveur.
Dans les communautés issues du judaïsme et formées à

l'école de la tradition lévitique, la catégorie qui se présentait

naturellement à l'esprit de ceux qui interprétaient
religieusement la mort du Christ, était la notion du sacrifice.
Les rites prescrits par le code sacerdotal furent le cadre



DOGMATISME ET SYMBOLISME Io3

dans lequel s'enchâssa sans effort le tableau de ia passion :

Ja foi puisa dans les institutions mosaïques les types
prophétiques de l'œuvre de Golgotha ; le parallélisme divinement

établi entre la mort du Christ et les sacrifices de
l'ancienne alliance parlait à la conscience judéo-chrétienne un
impressif et émouvant langage.

Dans le monde gréco-romain, alors que les religions
orieniales hâtèrent la dissolution du polythéisme national et

amenèrent l'avènement d'un syncrétisme religieux qui régna
pendant quelques siècles, les mystères devinrent, le refuge
des âmes fatiguées du monde ou altérées de pardon. Dans
ce milieu, le fait de la mort, du Christ se colora des lueurs

que projetaient les cultes antiques : il apparut aux consciences

malades et troublées comme une guérison et une
délivrance, une initiation à la vie divine, une participation bénie
à la nature impérissable et bienheureuse du Rédempteur.

Dans quelle mesure l'Evangile de l'apôtre Paul a-t-il subi
l'influence du judaïsme ou celle de l'hellénisme S'est-il
formé à l'ombre de la synagogue ou dans le creuset où
fermentait la religion des mystères La critique historique
est en ce moment aux prises avec ce problème qu'elle est

loin d'avoir résolu ; mais il paraît dès maintenant vraisemblable

que la doctrine paulinienne de la mort du Christ
garde l'empreinte de la notion du sacrifice sans qu'il soit
possible cependant de contester toute influence liellénique.

A une époque dominée par la croyance à l'existence et à

l'action du diable et, des démons, il est naturel cju'on ait
représenté l'œuvre de Jésus-Christ comme une luite avec le

prince de se monde, le chef du royaume des ténèbres, soit

que l'on considérât cette lutte comme un formidable duel,
soit qu'on y vît une ruse divine destinée à confondre
l'impuissance et la folie de Satan. Telle fut la conception my-
thologique qu'à la suite d'indications éparses dans les
écrivains plus anciens, Origene et d'autres Pères de l'Eglise
adoptèrent pour expliquer la mort du Sauveur.

L'Eglise médiévale apporta à ces essais d'interprétation



Io4 PAUL LOBSTEIN

ou d'application religieuse de nouvelles formes et des essais

plus appropriés à l'intelligence et à la conscience des
fidèles. L'âge de la chevalerie mit en circulation et en crédit
la notion de l'honneur et il conçut sous cet angle le
rapport entre la divinité et sa créature. D'autre part, la discipline
ecclésiastique avait créé et développé un ensemble de
conceptions essentiellement juridiques, les idées de satisfaction,
de mérite, de pénalité el. de récompense qui façonnèrent la
mentalité des églises placées sous l'influence de Rome. C'est
dans ces milieux dominés par l'esprit romain ou germanique
que prit naissance la célèbre théorie d'Anselme, expression
fidèle des préoccupations et des intérêts spirituels et
religieux du moyen âge.

A côté de ces doctrines écloses dans l'enceinte des écoles,
le mysticisme représente plus directement la piété vivante
et les saintes ferveurs qui souvent s'abritaient dans le
sanctuaire des cloîtres. Au lieu de théories laborieusement
construites, des élans et des ardeurs, des effusions qui
s'expriment dans les ravissements de la contemplation ou
le lyrisme des hymnes religieuses : l'image du crucifié, la
tête couronnée d'épines, voilà ce que chante saint Bernard ;

le Fils de l'homme qui n'a pas où reposer sa tète et qui est

venu non pour être servi mais pour servir, voilà l'objet de

l'adoration de François d'Assise. Une vue plus immédiate,
un sentiment plus intense, impose silence aux réflexions

purement théoriques et aux spéculations souvent subtiles et
stériles de l'école.

La Réforme n'innova pas sur ce point. Pour interpréter
et apprécier la mort du Christ, elle s'empara des formules
du passé, donnant la préférence aux notions pauliniennes,
empruntant à Anselme quelques-unes de ses conceptions,
s'inspirant à la fois de saint Bernard et de Thomas d'Aquin,
mais cherchant à établir un lien vivant entre l'œuvre objective

du salut et la conscience du croyant, enfin s'effor-

çant de donner à ces théories souvent disparates le fondement

d'une argumentation biblique large et solide.



DOGMATISME ET SYMBOLISME Io5

De nos jours la plupart de ces notions qui correspondent
à des époques définitivement évanouies, sont dépourvues
de signification et de valeur. Elles ne nous disent plus rien
et elles ont perdu toute prise sur l'esprit et la conscience
de nos contemporains. Au lieu des théories mythologiques
et juridiques, celles-là seules nous paraissent supportables
et assimilables, qui sont empreintes d'un caractère moral et

religieux en harmonie avec les postulats de notre conscience
et de notre cœur. Il semble que la notion qui répond le
mieux à ces besoins et à ces préoccupations est la notion de

solidarité. Cette clef d'or ouvre au chrétien moderne

l'intelligenee de l'œuvre rédemptrice et lui explique le sacrifice

de Celui qui passa sui la terre en faisant du bien et qui
aima les siens jusqu'à la mori.

II

Pourquoi avons-nous rappelé quelques-uns des points de

vue sous lesquels l'Eglise chrétienne a envisagé tour à tour
la mort de son Seigneur Pour montrer dans quel sens le

dogmatisme objectif et, transcendental que professaient nos
pères est destiné à se résoudre dans le symbolisme subjectif et

pratique que nous impose une théorie plus juste de la
connaissance en matière religieuse.

Je m'explique.
Tous les théologiens dont nous avons rappelé les noms,

élaborèrent leurs doctrines avec l'ambition de donner une
explication objective du mystère de la Rédemption. Ils
entendaient rendre compte du drame surnaturel qui s'est
déroulé dans les profondeurs de l'être divin, entre la
première et la seconde personne de la Trinité et qui a trouvé
sa réalisation historique dans la tragédie du Calvaire. 11

s'agit bien d'une réalité positive dont les Pères de l'Eglise
et les Réformateurs analysent les éléments et les facteurs.

L'explication qu'ils proposent doit être la traduction exacte
de ce qui s'est passé entre le ciel et la terre, dans le cœur



IOfi PAUL LOBSTEIN

du Père céleste et dans celui de son Fils bien-aimé, pour le

salut de l'humanité pécheresse et perdue. Or du point de

vue du symbolisme critique cette prétention est illusoire et
décevante.

Il est impossible que le dogme nous fournisse un
renseignement quelconque sur les faits transcendants et divins
qui constituent l'œuvre de la Rédemption, ces faits dépassant

à jamais les limites imposées à notre connaissance. Le
dogme ne saurait être qu'un essai d'explication par lequel
la conscience religieuse traduit l'impression qu'a faite sur
elle la réA'élation évangélique. Ce que le dogme peut seul

nous indiquer ou nous apprendre, ce n'est pas la nature
objective de l'être étemel ou de l'activité divine, c'est l'état
d'âme du théologien, sa mentalité, sa vigueur spéculative
ou dialectique, sa piété chrétienne.

C'est dire que toutes les théories dogmatiques sont en
définitive non des explications scientifiques, mais des
représentations symboliques, exprimant le rapport de notre
conscience avec le fait de la personne et de l'œuvre de Jésus-

Christ. Il y a donc un facteur objectif à la base de notre
impression, mais ce fait ne nous importe religieusement que
par sa signification et sa valeur. Or cette valeur et cette

signification, nous ne pouvons les traduire qu'à l'aide
d'un symbole essentiellement subjectif. La mort du Christ
n'est pour le fidèle un fait religieux que dans la mesure où
elle est conçue, sentie, appliquée par ie fidèle : le fait ne
vaut que par l'effet, et c'est précisément cet effet que nous
traduisons par nos théories, c'est à dire par nos symboles.

Dès lors la variété et la multiplicité de ces théories ne
constituent pas une lacune, une erreur ou un défaut, elles

sont utiles, elles sont dans l'ordre, elles sont bienfaisantes
et heureuses. Elles répondent à des mentalités différentes, à

des états d'âme, à des besoins et à des intérêts qui varient
d'après les époques, les églises et les individus.

La théorie de la ruse qui a dupé Satan ne rapporte pas
un fait objectif el réel, elle nous révèle l'impression que



DOGMATISME ET SYMBOLISME IOJ

l'œuvre accomplie par le Christ a produite sur l'àme d'Origène

; c'est une image qui n'a de valeur que par la pensée
qu'elle suscite et par le sentiment qu'elle réveille. Ce

sentiment, cette pensée, que sont-ils La certitude cpie le bien,
la sainteté et l'amour de Dieu l'emportent éternellement sur
toutes les puissances du mal. — La doctrine de la satisfaction

offerte à l'honneur divin par le supplice de l'Homme
Dieu a été élaborée par Anselme avec la prétention de
traduire la réalité objective d'une histoire qui, après s'être

passée en Dieu au sein de l'éternité, a trouvé son dénouement

effectif dans le sacrifice du Calvaire. Ainsi comprise,
cette théorie est de la mythologie pure ; conçue comme la
création subjective de la piété féodale et médiévale, elle

présente un puissant intérêt, parce qu'elle répond à l'idéal
religieux qui se forma sous l'inspiration de la chevalerie et

sous le gouvernement de l'Eglise romaine.
Ce caractère subjectif et symbolique est commun à toutes

les formules imaginées dans la suite pour résoudre le

problème posé à la foi chrétienne par le fait de la mort du
Christ. L'illusion de tous les penseurs tributaires du dogmatisme

traditionnel a été de transformer en réalités objectives
et transcendantes les explications et relations subjectives à

l'aide desquelles ils rendent compte de la manière dont ils
se sentent impressionnés et affectés par la mort de Jésus-

Christ. A la lumière d'une théorie plus saine de la connaissance

religieuse, la dogmatique moderne remplacera la
méthode objective et métaphysique par une méthode
conforme aux lois d'une psychologie plus avertie et aux
données de l'histoire scrupuleusement étudiée.

III
Des principes que nous venons d'exposer découlent une

série de corollaires qui, j'ose l'espérer, contribueront à les

expliquer et à les confirmer. Que le caractère relatif et

partant transitoire du dogme soit la conséquence nécessaire



I08 PAUL LOBSTEIN

de l'interprétation psychologique et historique du dogme,
cela est évident et nous ne perdrons pas notre temps à le

démontrer. Aussi bien les théologiens les plus conservateurs
affirment-ils cette relativité et cette variabilité de la formule
dogmatique. Les jours sont passés, où l'on élevait à l'absolu
des doctrines nées dans le temps et se modifiant
nécessairement pour continuer à vivre dans le temps.

Ce que l'on aura peut-être plus de peine à admettre, c'est
la légitimité, j'oserai dire la nécessité psychologique et

historique de la multiplicité et de la variété des formes et des

formules dogmatiques. Conservons l'exemple autour duquel
gravite toute notre discussion, et remontons jusqu'aux
premiers temps de l'économie chrétienne.

N'est-il pas incontestable que la mort du Christ a

rencontré des explications nombreuses et variées dans les écrits
du Nouveau Testament, parfois jusque chez le même auteur?

Interprétations juridique, morale, mystique, chacune d'elles
se trouve chez l'apôtre Paul avec des variantes et des

nuances qu'il est facile de marquer. On résout bien
gratuitement la difficulté en relevant les contradictions du grand

penseur. Disons plutôt que chacun de ces essais répond soil
à un étal d'âme du chrétien, soil à une préoccupation de

l'apologiste ou du polémiste, soit à l'horizon spirituel des

lecteurs auxquels Paul adresse ses épitres. Le synthèse de

ces points de vue s'opère dans la conscience religieuse de

l'apôtre. Pour nous, loin de chercher à les réduire à une
formule unique au moyen d'une harnionistique souvent forcée

et peu sincère, nous y verrons des faces différentes
d'une vérité qui a réveillé dans l'âme apostolique des échos

multiples en y suscitant des émotions el des pensées d'une
richesse infinie.

Ne craignons pas de donner à ces observations une portée

plus générale et de les appliquer à la pensée contemporaine.

Vous concevez Dieu surtout comme législateur et

comme juge, c'esl en cette qualité qu'il parle à votre
conscience? Emparez-vous avec gratitude des notions paulinien-



DOGMATISME El SYMBOLISME IIK)

nés de victime expiatoire el substitutive dont l'apôtre
aime à se servir pour nous faire saisir un mystère que ne

pénètre pas le regard des anges. — Est-ce la paternité
divine qui a remué votre cœur au point de faire pâlir toute
autre image de celui qui est au-dessus de toutes nos pensées
et de toutes nos voies Recueillez, dans la parabole de l'enfant

prodigue, l'expression saisissante et le gage assuré de

votre adoption divine et de votre communion avec le Père

céleste.
Osons aller encore plus loin et pousser plus avant cette

application de la théorie du dogme considéré comme
symbole. La notion de la colère divine semble à bien des âmes

une idée indigne de Dieu, impliquant une arrière-pensée
de passion, de faiblesse ou de cruauté, par conséquent
inapplicable au Père céleste que nous a révélé Jésus-Christ.
D'autres, par contre, ont de la peine à se passer de cette

conception ; elle fait partie de leur représentation du divin,
elle est inséparable des attributs de justice ou de sainteté
divine : effacer ce trait de leur image de Dieu, ce serait

porter atteinte à ce Dieu même, ce serait affaiblir en eux le
sentiment du péché et ravaler la grandeur du juge incorruptible

dont les yeux sont trop purs pour voir le mal. Dès

lors, leur conception de la mort du Christ leur paraîtrait
insuffisante sans la notion corrélative de l'expiaiion, de

l'apaisement du courroux divin, de la satisfaction donnée

aux imprescriptibles exigences de la justice et de ia sainteté
de Dieu. Dans ce cas, gardez-vous bien de déraciner de cet
esprit primitif et inculte des notions qui sont peut-être
essentielles à sa vie morale ; il serait spirituellement désemparé

si on lui enlevait l'idée d'expiation, centre de sa foi à

la rédemption et au salut.
Ainsi le grand fait de la mort du Christ est le rayon

lumineux qui, passant par le prisme de la conscience chrétienne,
se réfracte et se décompose en couleurs multiples, images,
comparaisons, symboles qui procèdent tous d'un centre

unique, mais se répandent et se dispersent dans une infinité



IIO PAUL LOBSTEIN

de directions, suivant l'atmosphère qu'ils traversent ou les

yeux qui les perçoivent.

IV

Me trompé-je en pensant que la conception que j'essaie
de défendre ne fait que résumer et ramener à une synthèse
supérieure les interprétations convergentes du symbolisme,
du fidéisme et du pragmatisme (i)

Elle présente encore un autre avantage, ou plutôt elle
maintient et sauvegarde une autre vérité. Elle nous enseigne

l'attitude à prendre vis-à-vis du Nouveau Testament et
des différents types doctrinaux qu'il renferme. Reportons-
nous à l'exemple qui nous sert de fil conducteur dans toute
notre étude.

Quelle doit être, religieusement et théoriquement, notre
conduite en présence des explications de la mort de Jésus-
Christ contenues dans nos documents bibliques

Essayerons-nous d'extraire de cette matière si ample et si

riche, un mince résidu, essence simple qu'une distillation
rigoureuse laisserait au fond de l'alambic

Loin de là : gardons-nous bien de mutiler la vie féconde
et intense qui circule dans nos saints livres. Laissons
subsister la riche diversité ries notions et des images dans
lesquelles se traduit la conscience religieuse de l'Eglise primitive.
Sans doute nous faisons noire choix et nous nous approprions
les paroles qui répondent fidèlement à nos convictions

(i) Peut-être mon eminent collègue de Montauban, M. le professeur
E. Doumergue, reconnaîtra-t-il, s'il lui arrive de lire ces pages, qne je ne
mérite pas les éloges qu'il a bien voulu me décerner dans son journal
(Le Christianisme au XX" siècle, 22 janvier 1914), parce que, paraît-il,
j'avais rompu avec les principes professés par les maîtres de l'école symbo-
lolidéisle. Aug. Sabatier et Eug. Ménégoz Si je soutire à la pensée de la
déception que lui causera cette découverte, je m'en console en me
représentant la joie qu'il éprouvera quand il se verra lui-même plus voisin de

M. Ménégoz que de celui dans lequel il espérait retrouver un allié et un
compagnon d'armes.



DOGMATISME ET SYMBOLISME

intimes. Mais nous sommes loin de rejeter les déclarations
qui ne s'accordent pas exactement avec celles auxquelles
nous donnons la préférence. Nous savons que les

témoignages qui nous semblent moins heureux et moins concluants
rencontrent l'adhésion d'un grand nombre de nos frères et

expriment leur sincère piété. Nous nous souvenons surtout

que les paroles bibliques ne doivent pas être transformées

en formules que l'on manierait à l'instar d'articles de loi ou
de théorèmes géométriques. Expressions d'une foi vivante,
elles n'ont pas la rigidité de ce qui est mort et pétrifié. Elles
traduisent une émotion ou une pensée, et ne sauraient
servir qu'à ceux en qui elles réveillent une émotion semblable

ou une pensée pareille. Bien de plus funeste que le

conseil de plier noire intelligence à une conception à laquelle
celle-ci serait réfractaire ; rien de plus contraire à la spiritualité

de l'Evangile que la tentative de se suggestionner soi-
même au point d'opter pour des théories ou des notions
qu'en âme et conscience on ne saurait considérer comme
absolument vraies, mais que l'on accepterait sur la foi d'une
autorité étrangère. Non, il faut que la sincérité soit entière,
et qu'en vertu d'un consentement de nous-même à nous-
même nous puissions nous assimiler sans réserve les paroles

bibliques qui doivent être l'expression naturelle et
organique de notre expérience personnelle. Le témoignage
biblique peut, il est vrai, provoquer en nous-mêmes des

expériences nouvelles ; toujours est-il qu'il faut qu'il y ait,
entre l'Ecriture et notre âme, correspondance réelle et sentie
et que nous ne prononcions pas un mot qui ne soit
l'expression de notre conviction vraie. Alors, mais alors seulement,

ce que l'on appelle assez improprement les doctrines
bibliques, remplironl leur rôle approprié et répondront à

leur destination véritable. Au lieu de peser comme un joug
sur la pensée des fidèles, elles seront un appui précieux,
un réconfort et un aiguillon, les truchements exacts de tous
les phénomènes bénis qui se produisent dans les âmes

chrétiennes. Leur variété même correspondra à la variété



PAUL LOBSTEIN

des individus qui trouveront sans peine, dans l'inépuisable
trésor des expériences religieuses que renferme l'Ecriture
sainte, le terme juste et la notation précise de leurs
sentiments, de leurs expériences, de leurs luttes, de leurs
victoires. Laissons donc, laissons au recueil sacré, la mouvante
complexité et l'infinie richesse des témoignages religieux
qu'il contient ; et laissons aux chrétiens, simples fidèles ou
théologiens de profession, le libre choix des paroles et des

pensées, des explications et des directions, des principes et
des formules en harmonie avec leurs besoins spirituels et
leur foi personnelle et indépendante.

Il n'est pas possible que les pages qui précèdent ne
soulèvent pas de vives et graves objections. Cette manière

d'envisager et de traiter le dogme, cet essai de résoudre la

métaphysique en psychologie, ce caractère subjectif de la

dogmatique nouvelle, ce symbolisme enfin n'aboutit-il pas
nécessairement à la pire des anarchies N'ouvre-t-il pas la

porte à un irrémédiable scepticisme, puisqu'il paraît porter
atteinte à la réalité objective du phénomène religieux et

saper par la base toute certitude chrétienne N'équivaut-il
pas au suicide de la dogmatique condamnée à l'impuissance
finale et, à l'incapacité foncière de construire un système

Tant pis pour les systèmes, s'ils sont condamnés par
l'expérience Qu'ils s'écroulent, il ne vaut pas la peine de les
rebâtir s'il faut les édifier sur une base entamée par
l'irrécusable témoignage des faits Mais il n'y a pas lieu de

s'émouvoir, et le fantôme de la peur qu'une science pusillanime
évoque pour nous effrayer et nous faire venir à résipiscence
s'évanouira à la lumière de la vérité bien entendue et
sincèrement écoutée.

Affirmer le caractère subjectif de la connaissance
religieuse et le caractère symbolique du langage religieux, c'est
énoncer simplement un fait qu'attestent à la fois la psycholo-



DOGMATISME ET SYMBOLISME Il3

gie et l'histoire. Ce fait ne réduit pas à néant Ja réalité du

rapport religieux, mais il en décrit la forme, qui est
précisément celle du symbole. Or qui dit symbole ne dit nullement

illusion. Le symbole est bien effectivement l'enveloppe
dont se revêt le divin, il est le vase d'argile renfermant un
trésor impérissable et sacré. Qu'on relise, dans YEsquisse
d'Auguste Sabatier, le chapitre consacré au symbolisme critique

(i) ; il faudrait être singulièrement prévenu pour en
dégager l'équation du symbolisme et de l'illusionisme. En
revendiquant pour chaque croyant le droit de chercher et
de choisir, dans l'Ecriture sainte, les symboles dans lesquels
il retrouve sa propre pensée, nous ne songeons pas à affirmer

que tous les témoignages bibliques se valent. Si les

symboles correspondent exactement aux besoins et aux
préoccupations de l'individu, il s'ensuit qu'ils n'ont pas une
signification universelle et absolue. La foi élémentaire qui a

besoin de croire que la mort du Christ a apaisé la colère de

Dieu ne saurait être placée sur la même ligne que la
confiance filiale qui s'appuie sur la grâce souveraine du Père
céleste. En d'autres termes, il importe d'établir une échelle
de valeurs entre les symboles religieux. Il existe une hiérarchie

dans les différentes explications dogmatiques auxquelles
le théologien a recours pour exprimer sa foi. Cette hiérarchie,

quel est le principe qui en réglera l'ordonnance Quel
est le critère de cette échelle des valeurs C'est dans ces

termes qu'il convient de poser le problème qui traite de
l'autorité religieuse, partant de la norme en dogmatique.

Le critérium propre à déterminer la place à assigner aux
symboles religieux, c'est-à-dire aux formules dogmatiques,
n'est autre que ce la valeur morale, dans l'échelle des

sentiments, du rapport où ils nous placent avec Dieu » (2).
Suivant ce principe régulateur, la notion du salut qu'implique
la parabole de l'enfant prodigue est supérieure à celle qui

(1) P. 390 et suiv.
(2) A. Sabatier, Op. cit., p. 3g6.



PAUL LOBSTEIN

est dominée par l'image d'un courroux céleste et par celle
du sacrifice sanglant d'une victime expiatoire. Cette
affirmation ne contredit nullement ce qui a été dit de la valeur
relative des conceptions pauliniennes ou de la théorie
d'Anselme. Il y a des mentalités et des consciences qui ne
trouvent la paix que dans des pensées qui relèvent de la

sphère légale et juridique. Il serait brutal et cruel d'arracher
violemment à des esprits encore engagés dans les liens d'une

croyance plus grossière, des représentations dont se nourrit
leur foi et dont ne saurait se passer leur vie intérieure. Est-ce
à dire qu'il faille les laisser sur ce degré inférieur de
l'échelle religieuse Nullement, notre devoir et notre désir
tendront à purifier et à élever la foi de ces frères mineurs

pour les faire passer du règne de la crainte servile dans le

royaume de la liberté glorieuse des enfants de Dieu. Il n'est
donc rien de plus injuste et de plus faux que de crier à

l'effondrement ou à la banqueroute de la foi chrétienne par le
nivellement de toutes les conceptions dogmatiques. Quoi de

plus fécond au contraire, quoi de plus encourageant et de

plus bienfaisant que le travail auquel nous appelle et nous
sollicite la compréhension vraie du dogme considéré comme

le symbole humain d'une réalité divine
Il ne s'agit pas ici d'un travail de critique historique qui

serait à la portée du seul théologien de profession. Non,
le simple fidèle fait d'instinct le triage entre les notions et
les expressions religieuses dont il se sert pour traduire sa

foi ; à la rigueur, il se crée le langage approprié à ses
besoins ; mais le plus souvent sans doute et le plus volontiers
il a recours aux termes que recèle l'inépuisable trésor de

la Bible. Dans la mesure où sa piété devient plus ferme,
plus pure, plus profonde, il saisit et s'assimile les réalités
divines qui alimentent sa foi et les symboles humains qui
aident à la rendre et à l'illustrer. Marche ascendante et
lumineuse au cours de laquelle le croyant trouve dans l'Evangile

la source d'où procède sa vie intérieure, l'idéal qui le
stimule et le guide, la force qui l'encourage et le soutient.



DOGMATISME KT SYMBOLISME [l5

Ainsi, au contact de la conscience religieuse de Jésus et au
souffle de son esprit, le symbolisme auquel nous pensons
que se réduira de plus en plus la dogmatique de l'avenir,
sera, non une forme vide et creuse, mais le vêtement souple
et riche d'une pensée incessamment nourrie de l'Evangile,
force divine qui, à travers toutes les transformations de
l'humanité future, prendra peut-être des aspects que nous sommes

loin de soupçonner, mais gardera à jamais la jeunesse
victorieuse qu'elle doit à sa céleste origine et à l'impérissable

vérité de son principe.

Paul Lobstein.


	Dogmatisme et symbolisme

