
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 7

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

— M. James-H. Leuba, un Neuchâtefois d'origine qui enseigne la
psychologie à Bryn Mawr College (Pennsylvanie), a réuni en un
volume, dont une traduction française vient de paraître, la matière de
toute une série d'articles relatifs à l'origine, à la fonction et à l'avenir
de ia religion (A psychological Study of Religion, its Origin, Function,

and Future. New-York, Mac-millan, 1912. Traduit sous le titre :

La psychologie des phénomènes religieux. Paris, Alcan, 1914).

Il convient de prendre en considération ta date (1896 et 1897) à

laquelle remontent les plus anciens de ces écrits. M. Leuba, en effet, a
été des premiers à réclamer une application conséquente des méthodes

psychologiques à l'étude des phénomènes religieux. Il a débuté

par un travail sur la conversion, qui fut sa thèse de doctorat (Studies
in the Psychology of religious Phenomena. American Journal of
Psychology, 1896, vol. vu, p. 3og-385). On a de lui un essai sur Les
Tendances religieuses chez les mystiques chrétiens (Revue philosophique,
liv, juillet et novembre 1902, p. i-36, 44I_487) deux ee revues générales

» de psychologie religieuse (Année psychologique, vol. xi, 1905,

p. 482-493 ; vol. xii, 1906, p. 55o-56o), et un rapport en deux parties,
présenté concurremment avec celui de M. Harald Hôffding au Congrès
de psychologie tenu à Genève en 1909 (La religion conçue comme
fonction biologique. Les relations de la religion avec la science et la
philosophie. vie Congrès international de psychologie. Rapports et
comptes rendus, p. 118-137. Genève 1910).

L'esprit dans lequel était conçu ce rapport est le même dont s'inspire

le présent ouvrage. On y retrouve, entr'autres, le terme de
ee fiasco » employé à propos de l'Expérience religieuse deWilliam James.
Comme méthode, M. Leuba, s'en tient aux données de la ee

psychologie générale», sans tirer parti des nouveaux procédés d'analyse
cjui permettent de serrer le rapport de la vie religieuse avec le
développement affectif de l'individu. Il se documente par questionnaires et

par correspondance. Dans l'examen des questions d'origine, il assimile

un peu sommairement la mentalité de l'enfant civilisé à celle de
l'homme primitif. Avec raison, il revendique contre les sociologues
le bon droit de la psychologie, quoique on puisse se demander si



MISCELLANÉES j3

les thèses qu'il développe sont toujours de nature à s'opposer
avantageusement aux suggestives et fortes constructions de M. Durkheim.

Nous ne pouvons, dans ces petites notes de chronique, entamer la
discussion de fond que mériterait une œuvre de celte importance.
Toutefois une remarque générale doit être faite, c'est que M. Leuba
tout psychologue qu'il est, s'aventure souvent, et pas toujours avec
bonheur, sur le terrain de la spéculation philosophique. Il paraît tenir
beaucoup à invoquer les enseignements de la psychologie contre la foi
des chrétiens. Une telle façon d'appliquer le principe d' ee exclusion de

la transcendance » constitue, à notre avis, un retour en arrière. Elle
ne peut servir qu'à éterniser de stériles disputes. M. Flournoy, on
s'en souvient, dans son exposé des Principes de la psychologie
religieuse (Archives de psychologie, t. u, déc. 1902), préconisait cette
exclusion à titre purement méthodologique. Il demandait que la
psychologie s'abstînt de faire appel aux facteurs transcendants, sans

pour cela se prononcer contre leur existence. M. Leuba estime que si
ces facteurs existaient, la psychologie serait bien placée pour les
apercevoir, et que, puisque elle ne les constate nulle part, elle peut les
nier en toute sécurité.

Il ne pense pas, d'ailleurs, que l'homme soit fait pour se passer de

religion. Mais il réclame une religion qui s'accorde avec ee l'ensemble
des connaissances scientifiques admises ». Et il croit en trouver le

principe dans la notion d'une « force transhumaine » qui dirigerait
l'humanité vers la réalisation de «l'idéal éthique conçu comme fin
sociale ». Il nous conjure donc de renoncer au Dieu des croyances
traditionnelles pour fixer nos regards sur la « société humaine en voie de

formation ».
Cette société humaine en voie de formation ferait bien dans le

discours de quelque démagogue. Mais nous sommes ici à cent lieues de

la psychologie. Et si c'est de la métaphysique qu'on prétend nous
donner, il ne manquera pas de métaphysiciens pour montrer à quel
point elle est mauvaise. On juge l'hypothèse Dieu inadmissible, parce
qu'on ne peut la vérifier expérimentalement, et l'on n'hésite pas à
extraire du spectacle peu réconfortant de l'humanité empirique une
affirmation mystico-morale qui, si elle ne met pas-en cause un élément
de transcendance, ne signifie rien, ne rime à rien.

M. Leuba annonce que son ouvrage aura une suite. Tant mieux pour
lui et pour nous si elle contient un peu plus de chapitres proprement
psychologiques, un peu moins de théologie à rebours.

— Un autre de nos compatriotes établis en Amérique, M. Albert
Schinz, l'auteur d'Anti-pragmatisme, prépare un livre sur la philosophie

de Rousseau. On peut être sûr que, même après la débauche de
rousseauisme à laquelle nous avons assisté dernièrement, M. Schinz



74 MISCELLANÉES

aura quelque chose d'intéressant à nous dire. Nous avons entre les
mains un extrait (non mis dans le commerce) de la Revue d'histoire
littéraire de la France, où il étudie, comme travail d'approche, la question

de l'accord du Contrat social, avec l'ensemble de la pensée de
Rousseau (La question du « Contrat social». Nouvelle contribution suites

rapports de J.-J. Rousseau avec les Encyclopédistes. Revue d'histoire

littéraire de la France, octobre-décembre 1912). Celte question
est, d'abord, celle de l'accord du Contrat social, tel qu'il fut donné à

l'impression, avec la première rédaction dont nous avons pour témoin
le manuscrit de Genève (publié en 1887 par M. A.-C. Alexeieff et en
1896 par M. Dreyfus-Brisac).

M. Schinz voue, comme il convient, une attention particuière à la
comparaison du chapitre omis dans l'ouvrage définitif (il était intitulé:
De la société générale du genre humain) ei du chapitre ajouté (il a pour
titre : De la religion civile). Sa conclusion est que le sentiment de
l'auteur a varié sur ce grand sujet de l'origine du droit. Rousseau pensait

d'abord tenir une solution ce philosophique» du problème social,
à savoir la fameuse idée du pacte issu de la libre décision des intéressés.

Puis il s'est avisé que sans l'affirmation de la volonté divine, qui
courbe l'homme sous l'autorité de la loi, il n'y a pas de pacte viable.
A cette opinion nouvelle répond le fragment sur la nécessité d'une
religion civile, inséré dans l'ouvrage au grand détriment de son unité de

conception.
M. Schinz incline à croire que Rousseau ne s'est pas clairement

aperçu de ses inconséquences ; mais il donne de bonnes preuves de
l'embarras où elles l'ont mis, ec Le fait que ce chapitre de la Religion
civile, qui n'allait réellement nulle part dans le Contrat social, y a été

cependant introduit, comme de force, montre que Rousseau y tenait
absolument ; — le fait que ce chapitre, qui, s'il avait réellement sa place
marquée dans le Contrat social, devait figurer à la place d'honneur, est
relégué au contraire tout à la fin..., montre que Rousseau a dû se rendre

vaguement compte au moins de la fausse position dans laquelle il
se trouvait... On voit bien queile était la véritable orientation de
l'évolution des idées de Rousseau, à savoir l'abandon du droit naturel
ee philosophique », et l'adoption du spiritualisme... Rousseau ne devant
jamais renoncer à l'idée du Contrat philosophique, ne devait donc
jamais non plus pouvoir s'entendre avec lui-même puisqu'il professait
des croyances incompatibles avec elle. Mais à chaque fois qu'il rencontrait

à nouveau la question du principe du droit naturel, il trébuchait. »
On peut juger, par ces quelques citations, de la portée philosophique

du problème d'érudition littéraire que M. Schinz s'est donné la peine
d'examiner tout à nouveau. E. L.

— Le compte rendu des réunions d'automne de l'Association
chrétienne d'étudiants de la Suisse romande (Sainte-Croix igi3, Lausanne,



MISCELLANÉES -j5

Imprimerie La Concorde) contient cette année, outre le récit de la
conférence, des travaux de MM. Arnold Reymond, Alfred Schrœder
et Ed. Jacottet, ainsi qu'une étude biblique de M,le Renée Warnery.
Chacune de ces études est remarquable dans son genre et mérite une
lecture attentive.

M. Alfred Schrœder cherche à dégager les éléments essentiels et
permanents du christianisme de l'apôtre Paul. Certains théologiens,
préoccupés avant tout de découvrir les origines de la pensée paulinienne,
la mettent en morceaux et déclarent que ces fragments épars sont
empruntés aux diverses doctrines et aux cultes qui pullulaient au premier
siècle. Ils ne voient plus ni l'unité ni l'originalité du système. Elle existe
bien pourtant cette originalité, et M. Schrœder la discerne presque
partout comme l'empreinte très personnelle du converti du chemin de
Damas. De sorte que ce qu'il faut chercher dans les épitres de Paul ce
n'est pas une dogmatique complète et définitive, une doctrine abstraite
et impersonnelle, mais l'homme lui-même tel qu'il se donne à d'autres
hommes et c'est cela précisément qui leur confère une valeur permanente.

Dans quelques pages lumineuses M. Arnold Reymond expose les

progrès de la pensée contemporaine concernant les rapports de la
vérité scientifique et de la vérité religieuse. Il n'est plus possible d'établir
entre elles une séparation absolue ainsi qu'on le faisait naguère en les

opposant comme la connaissance objective à la connaissance symbolique.

D'une part le progrès même de la science en a accusé la structure

théorique et a mis en évidence la valeur toujours relative de ses

hypothèses. D'autre part l'histoire et l'ethnographie, la psychologie et
la sociologie tendent à reconnaître l'universalité et la permanence du
phénomène religieux et cherchent à en déterminer l'importance dans
l'ensemble des choses humaines. Nous n'en sommes plus au temps de
Ritschl et d'Auguste Sabatier. Et cependant faut-il affirmer qu'un
accord parfait régnera désormais entre la science et la pensée religieuse?
M. Reymond ne le pense pas. Des conflits restent possibles entre les
affirmations de la foi chrétienne el les diverses théories scientifiques.
Et ce ne sont pas même là les problèmes les plus graves qui se posent
au philosophe croyant. Il surgit d'autres conflits à l'intérieur même de

la pensée religieuse, bien plus troublants ceux-là, et où M. Reymond
voit une des causes profondes du malaise dont souffrent les églises
actuelles. Tel est par exemple le problème de l'existence du mal et de la
personnalité divine.

Je ne puis songer à résumer ici l'étude que M. Jacottet consacre à

l'influence sociale, morale et intellectuelle du christianisme sur les Bas-

soutos. Le tableau qu'il trace en rend l'importance évidente et fait
mesurer l'effort qui se soutient là-bas. La parole indirecte el personnelle

de Mlle Warnery ne se résume pas non plus ; elle appelle la
méditation.



76 MISCELLANÉES

La brochure de Sainte-Croix revenant chaque année, comme les
réunions dont elle est l'écho, me paraît être l'une des manifestations
les plus significatives de notre protestantisme, une de celles qui
affirment le mieux sa vitalité el qui font espérer pour lui un avenir meilleur.

L'orientation qu'elle signale est très cligne d'attention. Ignorant
systématiquement les écoles et les partis qui séparent les chrétiens,
l'Association s'est constamment adressée, pour présider ses réunions,
aux hommes qu'elle sait capables d'une action profonde et généreuse.
De même ceux qui ont répondu à son invitation ont su oublier, en montant

à Sainte-Croix, les luttes et les rivalités qui dans la vie journalière
les distraient souvent du but dans la poursuite duquel ils pourraient
tous s'unir. Ainsi se crée lentement l'espoir d'une communion plus
large, d'une action plus libre et plus comprehensive, d'une coopération
plus étendue fondée tout entière sur la confiance mutuelle et sur la
charité. On traite souvent de chimère l'idéal d'une église où la diversité

des tempéraments et des croyances n'exclurait pas l'unité de
l'esprit. Cet idéal n'apparaîtrait peut-être plus comme une chose irréalisable

si l'effort fait une fois l'an à Sainte-Croix se répétait chaque jour.
Samuel Gagnebin.

— La Société d'édition Vinet vient de mettre en vente le quatrième
volume des ec Œuvres complètes »de Vinet, dont elle a entrepris la
publication il y a cinq ans. Ont déjà paru : deux volumes de la série «
Prédications et études bibliques » (les Discours et les Nouveaux discours)
publiés par M. A. Chavan, puis un volume de la série ee Critique
littéraire » (Madame de Staël et Chateaubriand) publié par M. Paul Sirven,
enfin celui que nous annonçons, qui appartient à la série « Philosophie
morale et religieuse ». Sous le titre Philosophie morale et sociale (un
vol. in-8, de xlvi 4o3 pages, Lausanne et Paris, Georges Bridel et
Fischbacher), M. le professeur Ph. Bridel donne, avec la collaboration de M. le

pasteur Paul Bonnard, un premier recueil de trente et un essais, articles
el fragments ; cjuatre numéros sont inédits, dix-huit sont extraits du
Nouvelliste vaudois et du Semeur, les autres avaient été publiés par
Vinet lui-même en 1837 dans le volume intitulé Essais de philosophie
morale et de morale religieuse. Le Comité a donc renoncé à rééditer les
Essais sous leur forme primitive, et l'on doit reconnaître, après
avoir lu la préface de M. Bridel, qu'il avait de fortes raisons pour
cela. On n'en regrette pas moins que l'admirable petit volume de 1837

ne figure plus désormais que dans la bibliothèque de trop rares
privilégiés, car de tous les livres de Vinet il était le plus profond, le plus
représentatif et le plus attachant.

Dans sa préface, M. Bridei indique de quelles œuvres se composera
la série dont il va diriger la publication, puis il présente quelques
remarques générales sur le rôle que la philosophie joua dans les
préoccupations de Vinet, il termine par des notes très complètes sur chacun



MISCELLANEES 77

des articles qui composent le volume. Ceux qui savent avec quel soin
et avec quelle précision dans le détail M. Bridel a enrichi d'appendices
et cte notes la quatrième édition de la biographie de Vinet par Eugène
Rambert ne s'étonneront pas que nous marquions notre admiration
pour la manière dont le commentateur s'est acquitté de la tâche délicate

qui lui incombait. Rien n'a été négligé pour renseigner le lecteur
sur les circonstances dans lesquelles Vinet a composé ses articles et

pour expliquer toutes les allusions qu'il fait en passant.
Les articles qui constituent le volume dont nous nous occupons

sont insérés dans l'ordre chronologique de leur première apparition
(1825 à 1837). Un deuxième voiume contiendra la suite des études de

philosophie morale et sociale, et un cours inédit d'Encyclopédie des
sciences humaines. Il est à souhaiter que ce volume ne se fasse pas
attendre longtemps, et que la collection se complète sans trop tarder.

Ce souhait s'adresse moins au Comité d'édition qu'au public cultivé
de langue française qui devrait soutenir avec beaucoup plus d'entrain
et de générosité l'initiative de ceux qui ne ménagent pas leurs peines

pour nous doter d'un Vinet complet et définitif. Il est inadmissible que,
depuis cinq ans qu'elle est fondée, la société n'ait pu faire paraître que
quatre volumes — sur trente, dont se composeront les œuvres
complètes — car la lenteur avec laquelle le Comité est obligé de procéder
est due à l'insuffisance des ressources financières dont il dispose. Nous
rendons les lecteurs de la Revue attentifs à celle situation : il importe,
ils le comprendront, que l'oeuvre puisse être rapidement menée à
bonne fin par ceux qui en ont conçu le plan et préparé l'exécution.

— Le Rév. John Macaskill, de Paisley (Ecosse), consacre dans The
Expository Times de janvier, p. 170 et suiv., une étude très sympathique

du catéchisme de MM. L. Emery et A. Fornerod, Le Royaume de
Dieu. Après avoir brièvement caractérisé la tendance théologique des

auteurs, il rend hommage à l'effort qu'ils ont fait — avec succès — pour
formuler les vérités chrétiennes dans une langue parfaitement
compréhensible pour une jeune intelligence de notre temps; dans une langue
qui, parfois, s'élève jusqu'à une beauté très sobre, qu'il serait difficife
de surpasser — en particulier dans le chapitre consacré à la personne
du Christ.

A titre d'exemples, M. Macaskill reproduit ensuite un certain nombre
de fragments du catéchisme, questions et réponses qui lui paraissent
particulièrement réussies, puis il conclut : ee Cet ouvrage mérite d'être
largement répandu parmi les amis de la vérité. Sans doute il ne répond
pas à notre vieille conception écossaise du catéchisme considéré
comme un résumé de la dogmatique chrétienne, mais il répond par
contre aux aspirations de ceux de nos contemporains qui cherchent un
exposé de la foi qu'ils portent en eux, rédigé dans une langue claire et
sans apprêt. »



78 MISCELLANÉES

— Dans le numéro de janvier des Annales de bibliographie théologique,

p. 9 et suiv., M. le prof. Jules Breitenstein rend compte de la
façon la plus élogieuse du Nouveau catéchisme (Paris, 33 rue des
Saints-Pères; Genève, Jeheber; 60 cent.) dans lequel, remaniant
complètement les deux catéchismes publiés par lui il y a une vingtaine
d'années, M. le past. E. Nyegaard a condensé les expériences d'un long
ministère pastoral.

— Un des représentants de l'Allemagne protestante au Congrès du
progrès religieux de Paris, M. le professeur Karl Bornhausen, de Mar,-
burg, a fait paraître en novembre dernier, dans la Christliche Welt,
trois articles fort distingués sur la situation religieuse en France à
l'heure actuelle (Die religiöse Gegenwart in Frankreich. Année I9i3,
n»s 46, 47 et 48).

La première étude est consacrée aux courants philosophiques et
théologiques au sein du protestantisme. Après avoir rendu hommage à
l'influence considérable que M. Emile Boutroux exerce depuis quelques
années, sur la pensée religieuse en France et à l'étranger, M.
Bornhausen caractérise brièvement les idées directrices de Renouvier, du
Symbolo-fidéisme et du christianisme social. Trop dépendant peut-
être d'un des derniers interprètes allemands de Renouvier, M. Feigel,
M. Bornhausen ne semble pas avoir rendu pleine justice au néo-criticisme

français dans iequeî ii ne voit qu'un système hybride, incapable
de comprendre la liberie telle que la conçoit le protestantisme. — Très
ingénieuses et très fines, les remarques sur le Symbolo-fidéisme.
M. Bornhausen voit dans cette tendance théologique — dont les
fondements philosophiques et psychologiques lui paraissent n'être pas
aussi solides qu'il faudrait — le système d'idées qui convient le mieux
au tempérament français, puisqu'il donne tous ses droits au sentiment
religieux traditionnel tout en restant fidèle à l'esprit du rationalisme
radical. — M. Bornhausen ne cache pas son admiration el sa sympathie

pour le mouvement du christianisme social français, sous sa forme
intellectuelle, comme dans les œuvres pratiques qu'il a suscitées. 11

retrouve chez MM. Gounelle, Ch. Wagner et Wilfred Monod certains
traits caractéristiques qu'il a rencontrés déjà chez quelques pasteurs
des Etats-Unis et dans la Suisse allemande chez les représentants du
christianisme social : ne serait-ce point, se demande M. Bornhausen, à

leurs origines calvinistes que ces hommes, si différents à tant d'égards,
doivent les traits communs que l'observateur sagace discerne chez
chacun d'eux? « Il est incontestable, conclut-il, que les pays dans
lesquels le calvinisme joue un rôle de premier plan, l'Amérique, la Suisse
et la France, cherchent à développer la foi protestante par une mise en
valeur plus conséquente des principes sociaux qu'elle porte en elle. »

Le deuxième article passe en revue des ouvrages récents, où
s'expriment les aspirations religieuses de la génération nouvelle. Il s'arrête



MISCELLANEES 79

en particulier sur L'histoire de la liberté de conscience de G. Bonet-

Maury, sur Science et religion de Emile Boutroux, sur L'orientation
religieuse de la France actuelle de Paul Sabatier, — auquel M.
Bornhausen reproche l'optimisme un peu grandiloquent avec lequel il
annonce la religion française de l'avenir, — enfin le livre de Gaston
Riou, Aux écoutes de la France qui vient. M. Bornhausen rend hommage
au généreux enthousiasme qui inspire ce chant de jeunesse et de foi,
mais il refuse son approbation à la tendance qui semble devoir prédominer

actuellement dans certains groupements de la jeunesse française
et dont Gaston Riou se fait le poète et le théoricien, tendance qui cherche

à unir dans une fusion unique la foi et le patriotisme. e< Toute limitation

nationaliste (ou nationale)en religion... doit être considérée comme
dangereuse..., car l'Evangile, bien qu'il consacre et mette en honneur
la vie nationale, ne saurait sans déchoir renoncer à son orientation
internationale et à son souffle humanitaire. »

Il serait difficile de traiter avec plus de délicatesse, de respect des

nuances et d'objectivité le problème, ardu entre tous, des relations
entre la France et l'Allemagne, que M. Bornhausen ne l'a fait dans sa
troisième étude. Disons seulement, pour en caractériser l'esprit et la
tendance, que le professeur allemand voit dans les églises et dans la
théologie protestante le trait d'union qui pourrait permettre aux deux
peuples antagonistes de se rapprocher dans la vérité. Par le temps qui
court les grandes déclarations d'amitié entre les deux peuples n'ont
pas grand sens, ce Une bonne amitié avec cpielques Français est peut-
être plus importante que des assemblées pacifistes dans lesquelles
chacun est contraint de faire de tacites réticences ; car l'amitié est la
mère de la droiture, elle répugne aux demi vérités. »

Quelque opinion que l'on ait sur les jugements que porte M.
Bornhausen on devra reconnaître que ses articles se distinguent
avantageusement de beaucoup d'études similaires par une documentation
extrêmement abondante, par une sympathie profonde pour le génie
français dans ses manifestations les plus variées et par une hauteur de

vues vraiment ce évangélique ».

— L'Ecole de théologie baptiste de Rome non contente de faire
paraître la plus luxueuse des revues de théologie (Bilychnis. Rivista
di sludi religiosi. Rédacteurs : Lodovico Paschetto et D. G. Whittin-
ghill. 6 fascicules in 4° très richement illustrés. Abonnements pour
l'étranger : 6 francs) — la Faculté baptiste de Rome, dis-je, vient
d'inaugurer une petite Bibliothèque d'études religieuses d'aspect
engageant et de conienti varié. Les deux derniers volumes, envoyés gratis
sur demande, soni des recueils d'articles dûs les uns (Verso la fede) à

divers auteurs italiens, les autres (Il cristianesimo alla prova) à

plusieurs théologiens étrangers, c'est-à-dire américains. Il s'agit surtout
de la critique biblique, mais le contraste est curieux entre la préface



8o MISCELLANÉES

écrite en Italie, qui reproche aux catholiques l'aveuglement de la
commission biblique pontificale, et le premier article, par exemple, dans
lequel un chanoine canadien fait de la haute critique une caricature
qui ne détonnerait dans aucune Encyclique et allègue l'autorité du
Christ en faveur de fa mosaïcité du Pentateuque.

Pour finir, l'évêque méthodiste de Zurich, M. John L. Nuelsen refait
en deux pages et demie, contre MM. Pfleiderer et Jensen, et à propos
de Roosevelt, le tour de force qu'un chanoine d'Angers, sauf erreur,
exécutait déjà de façon si parfaite il y a soixanle-dix ans en écrivant
son admirable Comme quoi Napoléon n'a jamais existé. L'iconographie,
la linguistique, l'histoire de la civilisation mises à contribution l'amènent

à la conclusion que ce ce héros personnifie l'avenir des deux races
européennes qui ont posé les fondements de la civilisation américaine
primitive, la race latine et la race teutonique. Les Américains imaginèrent

qu'un homme qui réunissait en lui tant de traits de caractère
merveilleux ne pouvait être qu'un ce don de Dieu » ; ils pensèrent crue si un
homme qui personnifiait leur idéal avait eu chez eux pleins pouvoirs,
leur pays se serait transformé en un ec champ de roses ». P. B.

— A ceux de nos lecteurs qui s'occupent du problèmelie la valeur,
nous signalons la bibliographie, due au Dr J. Frederick Dashiell, qu'a
publiée le Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods
(vol. X, N° 17, August 14, 1913). Préparée en vue de la réunion de « the
American Philosophical Association», cette bibliographie comprend
les subdivisions suivantes : ouvrages de psychologues allemands, de

pragmatistes, de néo-réalistes, d'idéalistes : importance de la philosophie

de la valeur ; phase sociale ; classifications ; publications d'ordre
économique, éthique, religieux, logique, esthétique ; enfin références
générales. H. R.

Lausanne — Imprimerie coopérative La Concorde



Edvai'd Lehmann. Sören Kierkegaard (Die Klassiker der Religion,
vin et ix). Bei'lin-Sc'böiieberg, Protestantischer Schriftenvertrieb,
1913. 295 p. in 12. — 3 Mk.

Henri Monniek. La mission historique de Jésus. Deuxième édition re¬

vue et corrigée. Paris, Fischbacher, iqi4- xxxix. 38i p. in-8. —
5 fr.

Ed. de Periiot. La Bible et le ciel étoile. Préface de II. Narbel. Avec
deux planches en couleur. Lausanne, Martinet, [1914h 33op.in 12.

— 4 fr- 5o.

Sainte-Croix 191 3. Publié par l'Association chrétienne d'étudiants de

la Suisse romande. Lausanne, Imprimerie La Concorde, ,191.3.

97 p. in 12. — 1 l'r. 5o.

Paul Vallotton. La grande aurore. Lausanne et Paris, Rouge et
Fischbacher, 1914. vm, 4^4 P- >n 12- — 3 fr. 5o.



LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

