
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 2 (1914)

Heft: 7

Artikel: Revue générale : les études sur le quatrième évangile. Partie 1

Autor: Goguel, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LES ETUDES SUR LE QUATRIEME EVANGILE

Aucun des problèmes que soulèvent les livres du Nouveau
Testament n'a été aussi abondamment et aussi âprement discuté

que le problème johannique. (i) Cela s'explique, non seulement

par la valeur religieuse et théologique de l'évangile de Jean,
mais encore par la manière dont se pose le problème de son

origine. La critique johannique. semble-t-il au premier abord,
n'a pas à explorer un terrain inconnu, mais seulement à vérifier
l'exactitude d'une tradition. L'Eglise en effet a, sur l'origine du
quatrième évangile, sur son auteur, sur les conditions dans
lesquelles cet évangile a été écrit et reçu dans le canon, une tradition

d'autant plus précise et plus ferme qu'elle est d'origine
relativement tardive et qu'elle a été au début plus fortement

(ï) On pourrait répéter ici les lignes par lesquelles Schürer commençait
il y a vingt-cinq ans un rapport présenté à la Conférence théologique de
Giessen sur ec l'étal actuel du problème johannique ». « Beaucoup, disait-il,
sont tentés de voir dans la question johannique une pierre de touche pour
éprouver les esprits, comme si à propos du quatrième évangile il s'agissait
de choisir entre la foi et l'incrédulité... ce n'est pas l'incrédulité, c'est un
travail sérieux entrepris pour servir l'Eglise de Jésus-Christ qui a amené à

faire une série d'observations qui obligent à mettre, en question l'origine
apostolique de l'évangile... Si un examen consciencieux conduit à donner
raison à la critique négative le christianisme ne sera pas compromis pour
cela, seul le manque de foi peut affirmer le contraire... Il ne s'agit pas ici
d'une question de foi mais d'un problème scientifique extrêmement compliqué

et difficile. » (Vorträge der theologischen Konferenz zu Giessen,
gehalten am 20. Juni 1889. V. Folge. Giessen, 1889, p. 41 et suiv.)



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 49

contestée (i). D'après cette tradition, l'apôtre Jean aurait vécu
à Ephèse sous le règne de Trajan. Il y aurait, à l'aide de ses

souvenirs personnels et directs, composé son évangile, à la fois

pour compléter l'œuvre de ses prédécesseurs et pour la dépasser,
en écrivant, après les évangiles de la chair, l'évangile de l'esprit.
Nous aurions ainsi dans le récit johannique l'œuvre du plus
intime des amis de Jésus, de celui qui a le mieux compris son
œuvre et pénétré le plus profondément dans son cœur. Cette
tradition, qui ne remonte pas au delà du dernier tiers du second

siècle, a accompagné le quatrième évangile dans l'Eglise.
Pendant tout le dix-neuvième siècle, elle a dominé le problème
johannique : dans les débats auxquels le quatrième évangile a
donné lieu, il s'est agi avant tout d'examiner le bien ou le mal
fondé de la tradition. Défenseurs de l'authenticité et adversaires
nous apparaissent comme défenseurs et assiégeants d'une place
forte. Pour les critiques, il s'agit d'ébranler la thèse traditionnelle;

pour les apologètes, de repousser les attaques dirigées
contre elle. Dans l'ardeur qu'on a apportée au combat, on a

parfois, semble-t-il, oublié que l'évangile, après tout, est plus
important que la tradition et que c'est lui, et non pas Irénée,
Papias ou Polycarpe, qu'il convient, avant tout, d'interroger.

Le début du xxe siècle pourrait bien marquer une date dans
l'évolution du problème johannique. A ce moment, la critique
libérale produit des œuvres, celles de Jean Béville, de Loisy,
de Jülicher, d'autres encore, dans lesquelles se résume le travail
de tout un siècle. Entre les critiques libéraux l'accord est fait
sur les points les plus importants, il ne reste plus que des questions

accessoires à résoudre. On peut se demander si l'intérêt
du débat n'est pas épuisé et si la critique libérale n'est pas
condamnée à répéter sa réfutation cent fois faite déjà, de la thèse

traditionnelle. D'un autre côté, les critiques conservateurs
présentent, toujours dans les mêmes conditions, une thèse qui
d'ailleurs, par sa nature même, est condamnée à rester toujours
identique à elle-même. C'est à ce moment que l'intervention
d'un orientaliste, Julius Wellhausen et d'un philologue Eduard
Schwartz vient renouveler le problème.

(i) Par exemple par les Aloges. Voir aussi la tradition différente sur
l'origine du quatrième évangile qui est donnée par le canon de Muratori.



5o MAURICE GOGUEL

Nous indiquerons d'abord comment le travail du xixe siècle a,

par un lent effort, dégagé le problème et fixé les termes dans
lesquels il se pose au début du xxe siècle. Puis nous résumerons les
théories formulées à ce moment et nous indiquerons les points de

vue nouveaux qu'on a essayé de faire valoir dans ces dernières
années. Nous n'essayerons pas de faire de ces travaux une
enumeration complète (i) et de donner de chacun d'eux une
appréciation motivée. Une bibliographie raisonnée des travaux
consacrés au quatrième évangile depuis le début de ce siècle
remplirait bien des pages. Nous nous bornerons à parler des plus
caractéristiques d'entre eux. de ceux qui ont posé quelques
problèmes nouveaux ou indiqué des voies nouvelles pour résoudre
les problèmes anciens.

LE PROBLÈME JOHANNIQUE AU XIXe SIECLE

L'histoire du problème johannique jusqu'au début du xxe
siècle peut être approximativement divisée en quatre périodes
que séparent les années 1820, 1840, 1867., Aucune de ces dates

ne marque une séparation absolue, elles n'ont cpie la valeur
d'une indication.

Dans la première période qui va de la naissance de la critique
biblicpie à la fin du xvme siècle jusqu'en 1820, l'opinion générale

est favorable aux données de la tradition. Seules quelques
voix s'élèvent pour faire valoir contre elle certaines objections
appelées à jouer un rôle considérable dans la suite de
l'histoire du problème mais dont on ne sentit pas d'abord tout le

poids.
Un des premiers, le déiste anglais Evanson (2), s'autorisant

des différences qu'if refève entre le quatrième évangile et l'Apo-

(1) La littérature relative au quatrième évangile a été cataloguée jusqu'en
1874 par Luthardt, Der johanneische Ursprung des vierten Evangeliums,
1874, p. 6 et suiv. La littérature depuis 1881 est enregistrée d'une manière

presque complète dans la collection du Theologiseher Jahresbericht. Pour
les années 1874-1880, on trouvera l'essentiel dans les principaux ouvrages
sur la question johannique. Les bibliographies de la Theologische
Literaturzeitung peuvent être aussi consultées avec fruit.

(2) Evanson, The dissonnance of the four generally received evangelists
and the evidence of their respective authenticity examined, 1792.



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 5l

calypse attribue l'évangile à un platonicien du second siècle. Dès

1793 sa thèse fut réfutée par Priestley (1) et Simpson (2).
En 1796 Eckermann (3) soutient qu'il faut distinguer entre

l'auteur et l'éditeur de l'évangile. Il devait toutefois reconnaître
plus tard (4) que les réfutations faites de sa théorie par Storr(5)
et par Sùsskind (6) étaient probantes. Entre temps, son opinion
avait été reprise par Vogel, auteur d'un ouvrage anonyme
publié en 1801 sous ce titre menaçant Der Evangelist Johannes
und seine Ausleger vor dem jüngsten Gericht.

Vers le même temps, Horst reprenait l'opinion d'Evanson (7).
Gludius (8), Ammon (9), Balleustedt (io) se prononçaient contre
l'authenticité. Leurs opinions, toutefois, trouvaient peu d'écho
et la thèse traditionnelle avait pour la défendre des hommes

comme Eichhorn (11), Wegscheider (12), Gieseler (i3).

La seconde période de la critique johannique s'ouvre par la

publication d'un ouvrage qui, sous une forme modeste et non
sans une certaine timidité, expose avec une rare pénétration les

principales raisons qui devaient être mises en avant contre
l'authenticité de l'évangile de Jean. Cet ouvrage, qui marque
une date dans l'histoire de la critique, est l'œuvre d'un rationaliste,

le superintendant Bretschneider (1776-184.8), auteur d'une

dogmatique, d'un lexique du Nouveau Testament et d'une édition
des œuvres de Mélanchthon. Son ouvrage parut sous ce titre :

(1) Priestley, Leiters to an young man.
(2) Simpson, An essay on the authenticity of Ihe New Testament designed

as an answer to Evansons dissonance.
(3) Eckermann, Theologisehe Beiträge, 1796, V. 2, p. 106 et suiv.
(4) Id., Erklärung aller dunklen Stellen des Neuen Testaments, 1807.

(5) Flatt's Magazin, 4, p. 23g et suiv.
(6) Ibid. 6, p. 96 et suiv.
(7) Henke's Museum für Religionswissenschaft, I, 1, p. 4" et suiv.
(8) Cludius, Uransichten des Christentums, 1808.

(9) Ammon, Programm quo docelur Joannem evangelii auctorem ab
editore hujus libri fuisse diversum, 1811.

(10) Ballenstedt, Philo und Johannes, 1812.

(11) Eichhorn, Einleitung in das Neue Testament, 1804-1812.

(12) Wegscheider, Vollständige Einleitung in das Evangelium Johannis,
1806.

(i3) Gieseler, Historisch-kritischer Versuch über die Entstehung der
schriftlichen Evangelien, 1818.



MAURICE GOGUEL

Probabilia de evangelii et epistolarum Joannis apostoli indole
et origine eruditorum judiciis modeste subjecit Carolus Theo-

philus Bretschneider. (ï) L'auteur relève l'insuffisance des

témoignages externes en faveur du quatrième évangile, montre
les contradictions qu'il y a entre cet évangile et les synoptiques.
Il relève dans l'Evangile des traces de culture grecque, signale
son point de vue universaliste et conclut qu'il est l'œuvre d'un
presbytre alexandrin du second siècle.

L'ouvrage de Bretschneider provoqua diverses répliques.
L'authenticité de l'évangile fut défendue par Olshausen (2),
Crome (3). Hauff'(4), et surtout par Lücke (5) et par Tholuck (6).
Lücke en particulier, qui devait plus tard faire de larges
concessions aux points de vue de Strauss et de Bruno Bauer, est,
dans les deux premières éditions de son commentaire (1820,
182.4), un partisan décidé de l'authenticité. Mais aucun défenseur
de la tradition n'exerça, pendant le second quart du xixe siècle,

une influence comparable à celle de Schleiermacher (7). Les

raisons qui déterminèrent son jugement furent plutôt d'ordre
théologique et philosophique que d'ordre historique et critique.
Le Christ johannique et le Christ synoptique ne sont pas,
d'après lui, plus inconciliables que le Socrate de Platon et celui
de Xénophon. et surtout on ne pourrait comprendre la
naissance et le développement du christianisme avec le seul Jésus

des synoptiques sans le Christ spirituel du quatrième évangile.
L'effet produit par les diverses apologies du quatrième évangile

fut tel que la cause de l'authenticité parut plus assurée que
jamais. Bretschneider lui-même déclarait en 1824 que les réponses

faites à son livre étaient plus que suffisantes et qu'il n'avait
voulu en publiant ses Probabilia que provoquer une. démons-

(i) Sur l'ouvrage de Bretschneider, voir Moffatt, Ninety years after: a

survey of Bretschneider's « Probabilia » in the light of subsequent johannine

criticism. The American Journal of Theology, 1913, p. 368 et suiv.
(2) Olshausen, Die Echtheit der vier kanonischen Evangelien, 1823.

(3) Crome, Probabilia haud probabilia, 1824.

(4) Hauff, Die Authentic und der hohe Werlh des Evangeliums, i83i.
(5) Lücke, Commentar über die Schriften des Evangelisten Johannes,

1820.

(6) Tholuck, Comm. de l'êv. 1827.

(7) Schleiermacher, Reden über die Religion, i83i ; Einleitung ins Neue
Testament, i845.



REVUE GENERALE — ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 53

tration de l'authenticité de l'évangile plus rigoureuse que celle

qui avait été donnée jusque-là. (i)
De 1820 jusqu'à i835, c'est à peine si quelques voix s'élèvent

timidement contre la théorie traditionnelle, ce sont celles de

Paulus qui attribue l'évangile à un disciple de Jean (2), de Rettig

qui soutient la thèse de l'inauthenticité (3), de Reuterdahl

qui essaye de montrer le mal fondé de la tradition relative au

séjour de l'apôtre Jean à Ephèse (4), A la même époque, de

Wette, tout en penchant du côté de l'authenticité, déclare clans

son Introduction uu Nouveau Testament (5) qu'on ne peut
donner de cette authenticité une démonstration rigoureuse.
Malgré ces quelques voix discordantes on peut bien dire que
l'opinion unanime entre 1820 et i836 trouve son expression
dans Y Introduction au Nouveau Testament de Credner qui
déclare que, même en l'absence de toute tradition extérieure, on

pourrait affirmer ec que fauteur de cet évangile ne peut être

qu'un palestinien, qu'il ne peut être qu'un témoin oculaire, qu'il
ne peut être qu'un apôtre, qu'il ne peut être que l'intime ami
de Jésus. Il ne peut être que ce Jean qui reposait sur le sein de

Jésus qui était au pied de la croix, cpii, son séjour à Ephèse le

prouve, pouvait faire bonne figure au milieu des philosophes

grecs » (6). Plus tard, Credner devait modifier complètement
ses vues et se rallier à la thèse de F.-C. Baur.

Au moment où Credner s'exprimait sur le quatrième évangile

dans les termes que nous avons cités, la thèse de l'authenticité

et, d'une manière générale, de l'historicité des évangiles allait
subir un nouvel et formidable assaut.

En i835-i836 paraissait la Vie de Jésus de D.-F. Strauss. (7)

(1) Bretschneider, Tzschirner s Magazin für christliche Prediger, II, 2,

p. ï53.

(2) Paulus, Heidelberger Jahrbücher, 1821, p. 112 et suiv.
(3) Rettig, Ephemerides exeg.-theol.., I, 1824.

(4) Reuterdahl, De fontibus historice eusebiance, 1826.

(5) de Wette, Einleitung in die kanonischen Bücher des Neuen
Testaments, 1822.

(6) Credner, Einleitung ins Neue Testament, i836, p. 208.

(7) D.-F. Strauss, Das Leben Jesu, i835-i836. — Sur Strauss et son œuvre,
comme sur les discussions qu'il a provoquées, il faut lire les chapitres con-



54 MAURICE GOGUEL

Non seulement Strauss y appliquait sa théorie du mythe aux
récits johanniques comme aux récits synoptiques, mais encore
il montrait dans le quatrième évangile une tendance dogmatique
et apologétique très nette qui choisit, crée et groupe les
matériaux. La prédominance de l'élément théologique et apologétique
dans l'évangile de Jean le conduisait à ne reconnaître à cet

évangile qu'une valeur historique plus minime encore que celle

qu'il attribuait aux synoptiques. Dans l'évangile de Jean, Strauss
constatait l'influence des idées grecques ; d'une manière générale,

il reconnaissait qu'il appartenait à un stade de l'évolution
mythique plus avancé que les synoptiques. Aussi, rompant avec

l'opinion traditionnelle, refusait-il de reconnaître comme valable
le cadre du récit johannique. En un certain sens, la théorie de

Strauss est le contrepied de celle de Schleiermacher : le
quatrième évangile est, par lui, rejeté comme le plus mythique au
lieu d'être glorifié comme le plus spirituel.

Albert Schweitzer prétend que la levée de boucliers dont la
Vie de Jésus fut le signal tient à ce cpie Strauss avait attaqué ce

qui était un dogme de la théologie scientifique de son temps et

que celle-ci défend toujours ses dogmes avec plus d'acharnement

encore que ceux de l'Eglise, (i) Quoi qu'il en soit, la thèse
de Strauss provoqua la publication de toute une série d'ouvrages

consacrés à la défense du point de vue traditionnel sur
l'évangile de Jean. Neander(2), Tholuck (3), de Wette (4),
Gfrœrer (5), d'autres encore, prirent position contre Strauss.
Devant l'orage, un moment, Strauss parut céder. Dans sa
troisième édition (i838-i83q), il se déclara convaincu par Neander
et de Wette. Puis il se ressaisit, et, dans la préface de sa
quatrième édition (1840), déclara qu'il ne comprenait pas comment
il avait pu écrire ce qu'il avait écrit en i838. Plus tard les vues
de Strauss sur le quatrième évangile se modifièrent encore et il
se rallia à la manière de voir exposée par Baur.

sacrés à Strauss par Albert Schweitzer, Geschichte der Lehen-Jesu-Forschung.

2e Aufl., 1913, p. 69 et suiv.
(1) Alb. Schweitzer, Op. cit., p. 87.

(2) Neander, Das Leben Jesu, 1837.

3) Tholuck, Glaubwürdigkeit der evangelischen Geschichte, 1837.

4) de Wette, Kurzgefasster exeg. Komm, zum N. T., i836.

(5) Gfrœrer, Geschichte des Urchristentums, i838.



REVUE GENERALE — ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 55

La première opinion de Strauss fut reprise en 1840 par Bruno
Bauer (1) qui soutint, allant en cela plus loin que Strauss, que
le quatrième évangile n'était pas seulement le développement
plus ou moins légendaire d'une tradition reposant à l'origine
sur un fonds historique, mais que c'était une pure création de

l'imagination.
Ni Strauss, ni Bruno Bauer ne furent suivis, mais — et ce fait

montre bien la valeur des arguments qu'ils avaient essayé
de faire valoir — un homme comme Lücke, parti de la
défense absolue de la thèse de l'authenticité, fit, dans la troisième
édition de son commentaire (1840), de larges concessions aux
idées de Strauss, notamment en ce qui concerne la christologie

de l'évangile et les discours du Christ johannique.
Une place à part dans cette période revient à Weisse (2) qui

essaya de concilier ce qu'il trouvait juste dans les arguments
invoqués de part et d'autre en admettant que l'évangile était
formé de discours authentiques insérés dans un cadre historique
postérieur amplifié. Un peu plus tard, Alexander Schweizer (3)

crut lui aussi pouvoir reconnaître deux mains dans le quatrième
évangile.

Après les noms de Bretschneider et de Strauss c'est celui de

Ferdinand-Christian Baur qui marque une étape dans l'histoire
du problème johannique. Pour Baur (4), le quatrième évangile
est un livre de conciliation et de synthèse. L'universalisme y est
absolu et ne fait même plus l'objet d'une discussion; l'idée de la
loi manque complètement. Le livre est un essai de combinaison
du gnosticisme naissant avec la tradition chrétienne. Il a dû être
écrit vers 170 à Alexandrie ou en Asie Mineure.

La thèse de Baur avait été préparée par certains de ses élè-

(1) Bruno Bauer, Kritik der evangelischen Geschichte des Johannes, 1840.

(2) Weisse, Die evangelische Geschichte kritisch und philosophisch
bearbeitet, i838; Die Evangelienfrage, 1800.

(3) Alexander Schweizer, Das Evangelium Johannes nach seinem inneren
Werlh untersucht, 1841.

(4) F.-C. Baur, Ueber die Composition und den Charakter des

Johannesevangeliums. Theologische Jahrbücher, i844- — Kritische Untersuchungen
über die kanonischen Evangelien, 1847, — Das johanneische Evangelium
und die Passahfeier des 2 Jahrhunderts. Theol. Jahrb., 1848.



56 MAURICE GOGUEL

ves et collaborateurs, par Schwegler (ï), qui avait soutenu que
le quatrième évangile avait paru en Asie Mineure vers i5o,
dans le même milieu que le montanisme, par Kœstlin (2), qui
avait pensé qu'il ne pouvait pas être antérieur au milieu du
second siècle. La théorie de l'école fut confirmée ensuite par Zel-

ler(3), qui s'efforça de montrer qu'il n'y avait pas, dans la
première moitié du second siècle, de témoignage extérieur favorable
au quatrième évangile.

D'autres disciples de Baur modifièrent ses vues sur des points
importants. Hiigenfefd (4) crut découvrir un rapport entre
l'évangile et la gnose de Valentin et en fit remonter la composition

jusque vers i3o. Volkmar (5) le data de i4o-i55 et lui attribua
une préoccupation antijudéo-chrétienne.

Les contradicteurs vinrent à Baur et à son école de tous les

points de l'horizon théologique. Parmi eux, on ne trouve pas
seulement des théologiens conservateurs comme Luthardt (6),
Hengstenberg (7), Godet (8), de Pressensé (9), mais encore des critiques
comme de Wette (10), Bleek (11), Beuss (12), Hase (i3), d'autres
encore. Ces derniers ne se bornèrent pas à affirmer la conception

(1) Schwegler, Der Montanismus und die christliehe Kirche des zweiten
Jahrhunderts, 1841. — Die' neueste johanneische Literatur, Theol.
Jahrbücher, 1842. — Das nachapostolische Zeitalter, 1846.

(2) K.-R. Kœstlin, Der Lehrbegriff des Evangeliums und der Briefe
Johannis, 1843. — Die pseudonyme Literatur der ältesten Kirche, ein
Beitrag zur Geschichte der Bildung des Kanons. Theol. Jahrbücher, 1801.

(3) Zeller, Die äusseren Zeugnisse über das Dasein und den Ursprung
des vierten Evangeliums. Theol. Jahrbücher, 1840, 1847, i853.

(4) Hilgenfeld, Das Evangelium und die Briefe Johannis nach ihrem
Lehrbegriff dargestellt, 1849, — Die Evangelien nach ihrer Entstehung und
geschichtlicher Bedeutung, 1854.

(5) Volkmar, Der Ursprung unserer Evangelien, 1866.

(6) Luthardt, Das johanneische Evangelium nach seiner Eigentümlichkeit

geschildert und erklärt, 1802. — Der johanneische Ursprung des vierten

Evungeliums, 1874.

(7) Henostenbero, Das Evangelium des heiligen Johannes, i863.

(8) Godet, Commentaire sur l'évangile de saint Jean, 1864.

(9) E. de Pressensé, Jésus-Christ, son temps, sa vie, son œuvre, i865.

(10) de Wette, Einleitung in das Neue Testament, 5C Ausgabe, 1848.

(11) Bleek, Beiträge zur Evangelienkritik, 1846. — Einteilung in das Neue

Testament, 1862.

(12) Reuss, Geschichte der heiligen Schriften des Neuen Testaments, i853.

(i3) Hase, Leben Jesu, 4e Auflage, :854-



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 5^

traditionnelle, mais tentèrent d'expliquer les faits mis en avant

par les adversaires de l'authenticité. Plusieurs de ceux qui
commencèrent par combattre l'école de Tubingue devaient d'ailleurs,
dans la suite, être amenés à modifier leurs vues et à se rapprocher

des thèses qu'ils avaient d'abord repoussées.
La controverse eut en effet pour conséquence d'atténuer sur

beaucoup de points l'antithèse qui avait existé au début entre
partisans et adversaires de l'école de Tubingue. La thèse de

l'inauthenticité, qui, au début, avait été une thèse spécifique de

Baur et de ses éièves, combattue par tous ceux qui étaient
étrangers à l'école, commença à être admise aussi par des

critiques du dehors. Comme l'a remarqué Bernhard Weiss (i), la
question johannique est celle sur laquelle l'école de Tubingue a

exercé la plus grande influence puisque ses vues ont été admises

en dehors de son sein par un nombre de plus en plus grand de

critiques. En même temps ces vues subissaient dans l'école de

fortes atténuations. Les adversaires des deux partis faisant
chacun un pas à la rencontre de l'autre, la question cessa bientôt

d'être une question d'école pour devenir un problème
débattu en dehors de toute préoccupation de système. Schürer (2),
dans le tableau qu'il a tracé de l'évolution du problème johannique,

date cette modification de 1867. époque de la publication
du premier volume de la Vie de Jésus de Keim.

A partir de cette date la situation, en ce qui concerne le
problème johannique, devient d'année en année plus complexe. On
n'est plus en présence d'une antithèse simple, mais les opinions
diverses se croisent et s'entrecroisent sans qu'il soit toujours
possible de discerner des symptômes qui permettent de supposer

qu'on s'approche d'une solution qui puisse prévaloir d'une
manière générale. Il se fait pourtant, entre partisans et adversaires

de l'authenticité, un rapprochement indéniable. L'écart
devient de moins en moins considérable entre les dates de

composition adoptées par les uns et par les autres. Mais il y a un
problème qui prime la question de date, c'est celui de savoir si

(1) B. Weiss, I^ehrbuch der Einleitung in das Neue Testament, i853, 3e

Ausg., 1897, p. 089.

(2) Schürer, Vorträge der theol. Konferenz zu Giessen,N, \). 02 et suiv.



58 MAURICE GOGUEL

le quatrième évangile est ou n'est pas, pour l'histoire évangélique,

un document direct qui émane du cercle des intimes de

Jésus. Sur ce point, on peut dire que l'opposition des adversaires

en présence reste la même malgré l'indéniable concession

que certains partisans de l'authenticité ont faite au point de

vue de leurs adversaires en admettant un large élément subjectif
dans la manière dont l'auteur apostolique du quatrième évangile

exprime et traduit son témoignage direct.
Nous passerons donc rapidement sur la période qui va de

1867 à la fin du xixe siècle. De part et d'autre, le quatrième
évangile a provoqué pendant cette période des travaux importants

sans cpie la manière dont le problème se pose ait été
sensiblement modifiée et sans qu'on soit parvenu à découvrir un
point de vue nouveau duquel il soit possible de concilier les

opinions divergentes. Notons seulement les noms des principaux
critiques qui, pendant la période considérée, ont consacré leurs
efforts à l'étude — puisque nous ne pouvons pas dire à la solution

— du problème johannique.
Parmi ces critiques, Keim (1) soutient que l'évangile composé

vers 100-117 n'est pas une histoire mais le développement de

l'idée contenue dans le prologue. Vers la même époque, Schenkel

(2) pense que l'évangile a été écrit entre 110 et 120, après la
mort de l'apôtre, mais sous l'influence d'une tradition venant de

lui.
L'attitude de Benan (3) a quelque peu varié. Il pensait au

début qu'il y avait une tradition johannique solide pour les faits,
à l'exclusion des discours, et c'était au quatrième évangile c{u'il
empruntait le cadre de sa Vie de Jésus. Plus tard il fit des
concessions de pfus en plus larges à la thèse de l'inauthenticité et
en vint à soutenir que l'évangile n'avait pas été écrit du vivant
de l'apôtre.

(1) Keim, Geschichte Jesu von Nazara, 1867.

(2) Schenkel, Das Charakterbild Jesu, 1864. — Schenkel avait d'abord
soutenu (Theol. Studien und Kritiken, 1840) qu'une partie seulement de l'évangile

venait de l'apôtre, le reste de son disciple. Il devait aboutir (Charakterbild,

4e Aufl., 1873 ; et Das Christusbild der Apostel und der nachaposto-
lichen Zeit, 1879) à nier toute relation de l'évangile avec l'apôtre Jean et
à admettre i5o comme date de composition.

(3) Renan, Vie de Jésus, i863. — Sur l'opinion de Renan, voir la note
d'Albert Réville, Jésus de Nazareth, 1897, I, p. 477-



REVUE GENERALE — ETUDES SUR LE QUATRIEME EVANGILE OO,

En 1862, Michel Nicolas (1) attribuait l'évangile au presbytre
Jean d'Ephèse, disciple de l'apôtre et auteur de deux petites
épîtres. Pour Weizsäcker aussi (2), l'évangile a été composé par
un disciple d'après une tradition venant de Jean, mais librement

idéalisée. Dans la suite (3), Weizsäcker fut amené à diminuer

l'importance de cette tradition johannique. Vers la même

époque Beuss, qui avait d'abord combattu les thèses de

Tubingue sur la littérature johannique, accentuait ses doutes. Il
devait aboutir en 1879 (4) à l'idée que les récits remontaient à

Jean, mais que Jean n'était pas l'auteur de l'évangile.
H.-J. Holtzmann, dans une série de publications qui

s'échelonnent de 1869 (5) à sa mort (6), a soutenu que le quatrième
évangile était une combinaison idéale faite au commencement
du second siècle à l'aide d'éléments synoptiques.

Sabatier, qui avait d'abord soutenu la thèse de l'authenticité
de l'évangile (7), suivit l'évolution de Beuss et attribua finalement

l'évangile à un disciple de Jean (8).
En 1882, Thoma (9) soutient que l'évangile est, presque jusque

dans les moindres détails, une allégorie de la doctrine du logos.
En 188.4 (IO)> Jacobsen insiste sur la dépendance du quatrième

évangile à l'égard des trois premiers, de celui de Luc en
particulier. Les éléments empruntés par l'évangéliste à ses prédécesseurs

sont utilisés par lui pour illustrer une combinaison de la
doctrine du logos avec les idées pauliniennes.

Oskar Holtzmann (11) estime que l'auteur du quatrième évan-

(1) Michel Nicolas, Etudes critiques sur la Bible, 1862 ; cf. Edm. Stapfer,
Michel Nicolas, critique biblique, dans Etudes de théologie et d'histoire,
1901, p. 170 et suiv.

(2) Weizsäcker, Untersuchungen über die evungelische Geschichte, 1864.

(3) Id., Das apostolische Zeitalter, 1886, 2e Aufl. 1892.

(4) Reuss, La Bible : La théologie johannique, 1879.

(5) H.-J. Holtzmann, Das Schriftstellerverhältnis des Johannes zu den

Synoptikern. Zeitschr. für wissensch. Theologie, 1869.

(6) La deuxième édition de sa Neutestamentliehe Theologie a été publiée
après sa mort, en 1911, par Ad. Jülicher et W. Bauer.

(7) Aug. Sabatier, Essai sur les sources de la vie de Jésus, 1866.

(8) Id., Article Jean, dans l'Encyclopédie de Lichtenberger, t. vu, 1879-

(9) Thoma, Die Genesis des Johannesevangeliums, 1882.

(10) Jacobsen, Untersuchungen über das Johannesevangelium, 1884.

(11) O. Holtzmann, Das Johannesevangelium, 1887.



6o MAURICE GOGUEL

gilè a utilisé, à côté de la tradition synoptique, une autre tradition

qui n'est pas sans relation avec elle.
Pfleiderer (ï), suivi pai- Brandt (2), voit dans le quatrième

évangile un produit de l'idéalisme chrétien sans relation avec
l'histoire.

Harnack, après avoir soutenu que le prologue n'avait pas une
relation intime avec le corps de l'évangile, et que, par conséquent,

la notion du logos ne jouait pas dans la pensée johannique

un rôle prépondérant (3), a .repris la théorie de Michel
Nicolas et attribué l'évangile au presbytre Jean, disciple de

l'apôtre, utilisant, outre les enseignements et les récits de son

maître, les trois premiers évangiles (4),

Baldensperger (5), s'inspirant de cette idée de Baur que le

premier devoir de c[ui veut étudier le quatrième évangile est de

reconstituer le milieu historique dans lequel l'évangile a pu
apparaître, cherche dans le souci de polémiser contre les disciples

du Baptiste la préoccupation dominante de l'évangéliste.
En 1902, Grill publie un premier volume de recherches sur

l'origine du quatrième évangile consacré à l'analyse des notions
philosophiques fondamentales du prologue. (6)

De leur côté, les partisans de l'authenticité n'étaient pas restés

inactifs ; ils avaient apporté à la défense de leur thèse une
ardeur qu'explique la sincérité de leur conviction et. chez beaucoup,

le sentiment cpie c'est la cause même du christianisme
qu'ils défendent. Parmi les partisans de l'authenticité absolue,
on peut nommer au premier rang Godet et Zahn. Pour Godet,
au moment où, après la chute de Jérusalem, l'apôtre Jean est

venu s'établir en Asie, les hérésies commençaient à s'y manifester.

Une main apostolique était nécessaire pour diriger les

églises que l'apôtre Paul avait fondées. A Ephèse, la pensée de

l'apôtre Jean s'élargit et s'épanouit, il consacra son activité à

introduire les fidèles dans la pleine connaissance de la personne

(1) O. Pfleiderer, Das Urchristentum, 1889, 2e Aufl. 190.3.

(2) Brandt, Die evangelische Geschichte, 1893.

(3) Harnack, Ueber das Verhältnis des Prologs des vierten Evangeliums
zum ganzen Werk, Zeitschr. für Theol. und Kirche, 1892.

(4) Id., Die Chronologie der altchristlichen Literatur bis Eusebius, 1897.

(5) W. Baldensperger, Der Prolog des vierten Evangeliums, 1898.

(6) J. Grill, Untersuchungen über die Entstehung des vierten Evangeliums,

1902. Le premier volume a seul paru.



REVUE GENERALE — ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 6l

du Sauveur et à leur faire connaître un grand nombre de faits

que la tradition avait négligé de recueillir. A la demande des

églises l'apôtre Jean consentit à mettre par écrit l'enseignement
qu'il avait donné. Ainsi naquit le quatrième évangile. (ï)

Zahn (2) est de même un partisan résolu de l'authenticité.
L'auteur de l'évangile est pour lui l'apôtre Jean et il n'y a pas
eu d'autre Jean que lui à Ephèse. Le terme de logos n'a pas de

portée philosophique et il n'y a aucune divergence entre le

témoignage du quatrième évangile et celui des synoptiques. Le

chapitre xxi n'est pas de l'apôtre mais a été écrit de son vivant
pour attester qu'il était bien l'auteur de l'évangile.

D'autres, non moins convaincus de l'authenticité de l'évangile,
s'efforcent de tenir plus exactement compte des faits signalés

par les théologiens qu'ils combattent. Luthardt écrit par exemple

de l'évangéliste : ec Ce n'est pas la réalité historique
extérieure qu'il décrit, mais, en s'inspirant de l'impression que la

personne et l'histoire de Jésus ont faite sur lui, il reproduit
l'image du Christ, fruit de son expérience intime telle qu'elle
s'est développée au cours d'une longue vie comme ce qu'il a
possédé de plus précieux» (3). B. Weiss insiste aussi sur ce que la vie
et l'enseignement de Jésus sont vus et présentés dans le
quatrième évangile sous un angle très spécial. Dans les discours en

particulier, B. Weiss admet que la pensée de Jean est
représentée à côté de celle de Jésus (4). Beyschlag accorde de même

que le quatrième évangile est éminemment subjectif, mais le
caractère idéal du récit n'exclut pas, d'après lui, sa composition
par un des intimes de Jésus. Tout subjectif qu'il soit, le
quatrième évangile peut être plus historique que la narration objective

des synoptiques (5).

(1) Godet, Commentaire sur l'Evangile de saint Jean, 3e édit., 1881, t,

p. 368.

(2) On trouve le résumé des travaux de Zahn sur la question johannique
au tome II de son Einleitung in das Neue Testament (1900, 3e Aufl. 1906-

I9°7)> et dans son commentaire (1908, 3e und 4e Aufl. 1912).

(3) Luthardt, Der johanneische Ursprung' des vierten Evangeliums, 1874,

p. 200.

(4) B. Weiss, Einteilung in das Neue Testament, 3e Aufl. 1897. — Leben

Jesu, 4e Aufl. 1902. — Evangelium Johannis, dans le commentaire de

Meyer, 1902.

(5) Beyschlag, Leben Jesu, 1880-1886. — NeutestamentUche Theologie,
2e Aufl. 1896.



62 MAURICE GOGUEL

LE PROBLEME JOHANNIQUE DEPUIS LE DEBUT DU XXe SIECLE

Il serait prématuré de vouloir dès maintenant reconnaître les

lignes directrices de l'évolution du problème johannique depuis
le commencement de ce siècle. Le recul indispensable nous fait
encore défaut. Tout ce que nous pouvons tenter, c'est un
classement empirique de la production théologique de ces dernières
années sur le quatrième évangile.

Dans un premier groupe, nous rangerons un certain nombre
d'ouvrages généraux parus au début de la période cpie nous
considérons. Ils ont pour caractéristique commune qu'ils tirent la
conclusion des recherches poursuivies dans les travaux de la
période précédente.

Un second groupe sera formé des études relatives à la tradition.

Ce qui présente ici le plus d'intérêt et de nouveauté, c'est
la position du problème telle qu'elle résulte de l'hypothèse de

Wellhausen et de Schwartz sur le martyre de l'apôtre Jean.
Un troisième groupe est, lui aussi, dominé par les noms de

Wellhausen et de Schwartz. Nous y rangerons les études récentes

sur la composition de l'évangile.
Dans un quatrième groupe nous mettrons les dernières en

date des études générales, celles de Bousset et de Wendland.
Enfin nous réunirons dans un dernier paragraphe les commentaires

et les études diverses qui n'auront pas trouvé place dans
les catégories précédentes.

i. Les essais de synthèse au début du XXe siècle.

Jean Béville n'a pas cessé à travers toute sa carrière
scientifique de s'occuper du quatrième évangile. Sa thèse de
baccalauréat en théologie est intitulée Le Logos d'après Philon
d'Alexandrie (ï), celle de licence La doctrine du Logos dans le

quatrième évangile et dans les œuvres de Philon (2). Le livre
qu'il fit paraître en 1901 sous ce titre : Le quatrième évangile,

(1) Genève, 1877.

(2) Paris, 1881.



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 63

son origine et sa valeur historique (i) est donc le fruit mûr
d'un quart de siècle d'activité scientifique.

Dans sa préface, Réviile insiste avec beaucoup de force sur
l'incompatibilité qu'il y a, d'après lui, entre le témoignage du
quatrième évangile et celui des trois premiers. Il ne s'agit pas
de combiner, il faut choisir entre eux.

La première partie du livre est consacrée à l'examen de la
tradition. Son origine s'explique par une confusion faite par
Irénée entre Jean le presbytre, personnage réel de l'église
d'Ephèse, et l'apôtre Jean. Réville ne manque pas de relever
combien, en dehors de l'attribution à l'apôtre Jean, la tradition
sur l'origine et les circonstances de composition du quatrième
évangile est peu explicite et peu homogène. La manière dont
l'autorité apostolique du livre a été peu à peu reconnue, non
sans de très vives résistances, exclut l'hypothèse de sa composition
au grand jour par le dernier survivant du collège apostolique.

Les deux seules affirmations qui subsistent quand on serre de

près la tradition c'est, d'une part, que l'évangile est né à Ephèse
ou dans la région éphésienne, et, d'autre part, qu'il fut un
complément spirituel de l'histoire évangélique antérieure jugée
insuffisante par les chrétiens idéalistes grecs. C'est là un résultat

négatif. En dernière analyse, l'évangile seul doit être interrogé

par cpii veut résoudre le problème de son origine.
Béville commence son enquête par l'étude du prologue et des

notions cpi'il contient. Ceci déjà est important et montre quelle
importance est attribuée à l'élément philosophique pour l'explication

de l'évangile. Pour Réville le prologue n'est pas, comme

pour Harnack, une sorte de portique qui doit permettre aux
Grecs de pénétrer dans le monde de l'évangile, c'est l'énoncé des

vérités essentielles qu'il faut avoir présentes à l'esprit pour
comprendre le récit qui va suivre. On peut constater dans le
quatrième évangile une double adaptation, celle de la philosophie
judéo-alexandrine à la tradition évangélique et celle de la tradition

évangélique à la philosophie judéo-alexandrine. Le Christ
johannique perd par là tout caractère historique, il n'est plus

(i) Paris, 1901. Forme le tome xiv de la Bibliothèque de l'Ecole des Hautes
Etudes; sciences religieuses. L'ouvrage eut, rapidement une seconde édition.
Je cite la première.



64 MAURICE GOGUEL

ni le Jésus de la prédication galiléenne, ni même Je Christ de
la tradition synoptique.

S'inspirant de ces idées, Béville esquisse une interprétation
qui montre dans l'évangile le développement des grandes idées
du prologue. (ï)

De l'étude de l'évangile Réville passe à celle de l'évangéliste,

il n'est pas et ne peut pas être l'apôtre Jean, c'est un idéaliste

cfui n'a pour la réalité concrète et positive que le plus
souverain mépris. On ne peut tirer de son oeuvre aucun renseignement

historique. Il a composé un livre sur Jésus et non une
histoire de Jésus. Sa pensée philosophique détermine non
seulement les grandes lignes mais encore les moindres détails de

son récit. Le plan tout entier de la vie de Jésus est bouleversé

par cette substitution d'un drame abstrait à une histoire réelle.
Le chapitre xxi est une addition faite après coup à l'évangile

pour le rattacher au disciple bien-aimé, c'est-à-dire, ainsi qu'on
peut l'établir par une série d'éliminations, à l'apôtre Jean. L'auteur

de ce chapitre ne s'autorise pas d'une tradition, mais écrit
parce qu'il croit avoir reconnu l'apôtre dans la déclaration de

xix, 35.

Réville pense que l'évangile a dû être écrit entre ioo et i25.

Le gros commentaire qu'Alfred Loisy, encore prêtre à ce
moment-là, fit paraître en 1903 en le précédant d'une introduction
à la fois brillante et solide (2) marque, au jugement de H.-J.
Holtzmann, une étape durable dans la voie ouverte par Baur,
Strauss, Hingelfeld, Keim et Schölten (3). Loisy développe dans

son introduction une théorie dont il s'efforce de donner dans

son commentaire une démonstration exégétique détaillée. Il
pose en principe que la question d'auteur est secondaire et

que la question importante est celle du livre même, de son

(1) Voici la disposition qu'il reconnaît dans l'évangile : I. Le Logos incarne
en Jésus (1, 19-34). II. Le Christ se fait reconnaître comme principe de

l'ordre nouveau du salut (1, 35 - iv, 42). III. Il se révèle comme principe de

vie (iv, 43 - vi, 71). IV. Le Christ lumière du monde qui brille dans les
ténèbres, hostilité croissante du monde (vu, 1 - xin,5o). V. Les derniers
enseignements du Christ réservés à ses disciples (xm, 1 - xvii, 26). VI. La
passion et la résurrection (xvm, 1 - xx, 29).

(2) Alfred Loisy, Le quatrième évangile.
(3) Theologische Literaturzeitung, 1904, col. 4o5.



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 65

caractère en tant qu'évangile du Christ. L'examen de la tradition

ne peut conduire à aucune conclusion certaine. Le séjour et
la mort de l'apôtre Jean à Ephèse ne sont pas des faits
historiquement certains, on pourrait presque dire : ce ne sont pas des

faits historiquement attestés. Il y a des chances pour qu'on ait
substitué dans la tradition Jean l'apôtre à Jean l'Ancien,
disciple du Seigneur. La composition même de l'évangile par Jean

d'Ephèse, qu'il soit l'apôtre ou l'Ancien, devant le silence de Papias,
de Polycarpe, l'ignorance d'irénée, la contradiction des Aloges,
ne peut être considérée comme au-dessus de toute incertitude.
L'histoire de la critique ne met pas non plus en lumière une
solution cpii s'impose. Partisans et adversaires de l'authenticité
s'accordent pour reconnaître dans l'évangile une part d'idéalisme
et l'influence des doctrines particulières de l'évangéliste, mais

d'après les uns le défaut d'historicité n'est pas tel qu'il soit
incompatible avec l'origine apostolique, d'après les autres il est

trop grand pour ne pas l'exclure. Deux points cependant peuvent
être considérés comme acquis, c'est que la question d'historicité
prime la question d'authenticité et c'est que l'intérêt didactique
domine la préoccupation historique.

Quant au fond, l'évangile apparaît comme une synthèse de

l'enseignement apostolique avec la doctrine du Logos. L'intention

de l'auteur étant de rendre l'idée du Christ plus intelligible
à la pensée grecque.

La prédominance du point de vue dogmatique fait de l'évangile

johannique une œuvre parfaitement homogène. Très
différente des synoptiques, elle ne comble pas leurs lacunes mais se

superpose à eux comme une philosophie religieuse et mystique,
l'explication transcendante de leur contenu.

Pour la majeure partie des récits qu'il contient, le quatrième
évangile repose uniquement sur la tradition synoptique. Là même
où il semblerait qu'il faille, en raison de la précision des détails,

supposer une tradition particulière, il n'y a pas autre chose que
l'élaboration doctrinale de la tradition. Loisy va très loin dans

cette direction : pour lui, par exemple, si le quatrième évangile
a assigné au ministère de Jésus une durée de trois ans et demi,
c'est que trois ans et demi forment une demi-semaine d'années,
le chiffre messianique par excellence.

Si la préoccupation dogmatique pénètre ainsi l'histoire jusque



66 MAURICE GOGUEL

dans ses moindres détails, c'est que l'évangile est, avant tout,
une allégorie du Logos, de même que les actes et les paroles du
Christ johannique ne sont que des signes qui expliquent et
révèlent une réalité supérieure. Qui est l'auteur de l'évangile? Le
rédacteur du chapitre xxi l'a identifié à un personnage bien
connu clans le milieu où il vivait. On ne peut cependant affirmer

que le disciple bien-aimé n'ait pas été. à l'origine, un
personnage purement typique. Il peut n'avoir jamais existé. En

tous cas, rien n'autorise, rien même n'invite à le mettre dans

un rapport quelconque avec un apôtre et spécialement avec
Jean, fils de Zébédée. C'est encore l'évangile qui peut le mieux
nous faire connaître son auteur. Il nous montre en lui un chrétien

de culture judéo-alexandrine : ee C'est un croyant qui ne
semble pas avoir le moindre souvenir personnel de ce qu'ont été

la vie, l'enseignement et la mort de Jésus. C'est un théologien
aussi étranger que possible à toute préoccupation historique, au
souci de ce qui est matière de fait, qui n'éprouve pas le moindre
scrupule à adapter la tradition à sa doctrine. Cet évangéliste
n'est qu'un témoin spirituel. » C'est sans doute au commencement

du second siècle qu'il a écrit.
ce Le problème à résoudre, dit Loisy à la fin de son exposé,

c'est le rapport du témoignage rendu par le livre lui-même avec
celui que rend la tradition, c'est l'origine du livre qui ne paraît
pas être apostolique et l'origine de la tradition qui le dit
apostolique. Au point de vue d'une science impartiale, la thèse de

l'authenticité apostolique est si insuffisamment documentée et si

invraisemblable qu'elle paraît impossible à soutenir. »

A côté du gros volume de Loisy, il convient de citer une
brève mais très suggestive étude de Wrede. (i) Le quatrième
évangile pour Wrede est une œuvre didactique et apologétique.
Jean est le précurseur de Justin, son évangile annonce en quelque

mesure le Dialogue contre Triphon. Nulle part l'évangéliste

n'apparaît comme un narrateur naïf, ses intentions sont
toujours parfaitement claires et conscientes. Les discours
servent à la défense du dogme christologique. L'évangile combat

(i) W. Wrede, Charakter und Tendenz des Johannesevangeliums, 1903.

Cette étude a été réimprimée dans le volume d'études (Vorträge und
Studien, 1907) publié après la mort de Wrede.



REVUE GÉNÉRALE ÉTUDES SUR LE QUATRIÈME ÉVANGILE 6j

avant tout les Juifs, mais les Juifs contemporains de l'auteur,
non ceux qui ont repoussé la prédication de Jésus. Le mérite
de cette courte étude est de relever avec une très grande netteté
un des caractères dominants de l'évangile johannique.

Au même titre que Jean Réville et Loisy, Jülicher peut être
considéré comme tirant, dans la cinquième et sixième édition de

son Introduction au Nouveau Testament (ï), les conclusions d'un
siècle de recherches et comme dressant, en quelque sorte, le
bilan des résultats acquis.

Comme Jean Réville, Loisy et Wrede, Julicher insiste sur le
caractère didactique de l'évangile ; comme eux il estime très
étroits les liens qui unissent le prologue au reste du livre. Le

prologue, loin d'être extérieur à l'évangile, le contient tout
entier en germe. Il résulte de ce caractère même de l'œuvre de
Jean que la personnalité de son auteur joue un rôle beaucoup
plus considérable que celles des auteurs des évangiles
synoptiques. Jean commente plutôt qu'il ne raconte l'histoire évangélique,

sa pensée suppose le paulinisme, elle est dominée par une
préoccupation apologétique dirigée contre le judaïsme. Jülicher
souligne la transformation qui s'est opérée depuis le temps
où l'apôtre Paul considérait le titre de Juif comme un titre de

gloire. Pour Jean, les Juifs sont, dès l'origine et en principe, des

adversaires irréductibles de l'évangile. L'hostilité contre le

judaïsme explique aussi l'attitude prise à l'égard de Jean
Baptiste. Il ne s'agit pas pour l'évangéliste de repousser les
prétentions des disciples du précurseur, mais de réfuter les objections

contre l'évangile, que l'incrédulité juive tirait du ministère
de Jean.

Ce caractère apologétique et didactique de l'évangile a imposé
à son auteur, lequel ne peut absolument pas être tenu pour un
témoin oculaire, tout un travail d'adaptation et d'élaboration de
la tradition. Jean, par exemple, a fait venir plusieurs fois Jésus
à Jérusalem pour éviter qu'on ne pût adresser à sa prédication
le reproche de ne s'être exercée qu'en cachette dans un coin
reculé de la Galilée. Cet effort d'adaptation a parfois introduit
dans le récit certaines incohérences et certaines contradictions.

(ï) Ad. Jülicher, Einleitung in das Neue Testament, 1906.



68 MAURICE GOGUEL

Celles-ci ne résultent pas de l'utilisation de diverses sources palle

rédacteur de l'évangile, mais seulement de la résistance opposée

par la tradition à la transformation que voulait lui faire
subir l'évangéliste.

La valeur du quatrième évangile en tant que source de la vie
de Jésus est donc à peu près nulle. Jülicher est catégorique sur
ce point, ee Je ne trouve, dit-il, pas un point sur lequel Jean

apporte à notre connaissance de la vie de Jésus un accroissement

qui soit à l'abri de la critique. »
Le chapitre xxt a été écrit postérieurement, soit par l'évangéliste

lui-même, soit par un rédacteur qui imitait sa manière

avec le plus grand soin. II est destiné à donner satisfaction au
désir des lecteurs qui souhaitaient de voir préciser la figure du

disciple bien aimé dont l'auteur avait invoqué le témoignage.
Le rédacteur du chapitre xxi indique avec une certaine discrétion

que ce disciple est l'apôtre Jean et fait de lui l'auteur de

l'évangile.
L'évangile a été écrit entre ioo et 120, en tous cas dans un

endroit où les Juifs étaient nombreux et où les contacts des

chrétiens avec eux étaient fréquents, peut-être en Syrie à cause
des affinités qu'il y a entre la pensée johannique et la pensée

d'Ignace.

L'introduction au quatrième évangile et le commentaire que
Heitmüller a écrit pour le Nouveau Testament traduit et annoté
de Johannes Weiss (i) n'est pas une œuvre de vulgarisation
mais une étude très pénétrante et une contribution originale à

la solution du problème johannique.
Heitmüller esquisse d'abord une comparaison entre le

quatrième évangile et les trois premiers. Cette comparaison porte
sur les discours (forme et contenu), sur la conception de la
messianité, sur le peuple juif; elle montre que sur bien des points,
sur ceux où il se sépare des synoptiques, l'évangile n'est pas
histoire mais légende et fiction (nicht Geschichte, sondern Sage
und Dichtung). Il est avant tout une œuvre didactique. La
forme narrative lui est toute extérieure. La préoccupation

(1) Die Schriften des Neuen Testaments neu übersetzt und für die Gegenwart

erklärt... herausgegeben von Joh. Weiss, 1906, t. II, 2e section.



REVUE GÉNÉRALE ÉTUDES SUR LE QUATRIEME ÉVANGILE 69

dominante de l'auteur est de répondre aux attaques et aux
objections des Juifs, accessoirement il témoigne aussi d'un intérêt

de prosélytisme à l'égard des païens. Théologiquement l'idée
fondamentale de l'évangile c'est que le christianisme constitue
la révélation parfaite. Heitmüller montre que les racines de sa

pensée se trouvent dans le judaïsme alexandrin, dans le
christianisme paulinien et clans le syncrétisme hellénistique.

Les moyens d'expression dont dispose l'auteur sont relativement

pauvres, son vocabulaire est restreint, son style monotone
et il témoigne à la fois de négligence dans la narration et
d'indifférence pour les détails. La construction de l'évangile a été

déterminée par deux forces qui n'ont pas toujours agi en
harmonie l'une avec l'autre : les idées de l'auteur d'une part, et de

l'autre, les matériaux qui lui ont servi à les exprimer,
Heitmüller ne pense pas qu'il faille reconnaître une valeur

historique directe au quatrième évangile; il y voit plutôt une
adaptation des matériaux synoptiques à la théologie particulière
de l'auteur qu'un enrichissement de la tradition qu'ils représentent

; il est même disposé à admettre que là où on trouve des

noms de lieux ou des détails précis, des chiffres par exemple,
l'auteur ne suit pas une tradition historique particulière mais
obéit à quelque raison tirée d'un symbolisme qui nous échappe.

Quand et où l'évangile a-t-il été écrit? Heitmüller pense qu'il
existait en tous cas en i4o et qu'il ne peut être antérieur à 100.

Il le croit originaire d'Asie Mineure. Il est porté à admettre
l'existence en Asie du presbytre Jean, auteur des lettres qu'on
lit au début de l'Apocalypse et des deux petites épitres
johanniques. Ce Jean est le personnage dont l'autorité est invoquée
dans les passages où il est question du disciple bien aimé et que
le chapitre xxi, faisant un pas de plus, donne comme l'auteur de

l'évangile. En outre — et ceci est important pour déterminer la

portée de cette opinion — Heitmüller relève dans la physionomie

du disciple bien aimé un certain nombre de traits qui
tendent à faire de lui une figure idéale.

On le voit, le rapprochement des conclusions auxquelles ont
abouti indépendamment l'un de l'autre et presque simultanément
Jean Béville, Loisy, Wrede, Jülicher, Heitmüller, montre que le
travail de la critique n'a pas été inutile puisqu'il a abouti à des



70 MAURICE GOGUEL

conclusions, pour l'essentiel, identiques, (i) Ce qu'on peut considérer

comme commun aux divers critiques libéraux ou indépendants

au début du xxe siècle peut se ramener aux points
suivants :

i. La tradition extérieure sur l'évangile est sans valeur.
2. L'évangile n'émane pas d'un témoin oculaire, il n'est donc

pas de l'apôtre Jean.
3. La préoccupation de l'évangéliste est d'ordre didactique et

apologétique, non d'ordre historique et biographique.
4- L'auteur a utilisé la tradition synoptique en l'adaptant à

ses besoins.
5. Les déviations que son récit présente par rapport à ceux

de ses devanciers proviennent de cette adaptation et non d'une
ou de plusieurs sources particulières.

6. Les discours représentent la pensée de l'évangéliste, non
celle du Christ.

C'est contre ce bloc que l'apologétique fait porter son effort
au commencement du xxe siècle. Elle ne produit pas à cette époque
d'œuvre bien considérable. Les commentaires de Godet ou de

Weiss, dans leurs dernières éditions, celui de Zahn, qui devait
paraître un peu plus tard (1908), ne font en somme que confirmer

des positions déjà prises. Dans l'abondante littérature
provoquée par l'ouvrage de Loisy on ne pourrait guère citer que

1) Il faut mentionner encore l'ouvrage d'Overbeck, publié par Bernoulli
en 1911 (F. Overbeck, Das Johannesevangelium... herausgegeben von
C.-A. Bernoulli). Il est extrait des notes abondantes laissées par Overbeck

et écrites à des dates très diverses. L'intérêt que présentent ces pages
est naturellement fort inégal. L'idée fondamentale d'Overbeck est qu'il faut
partir de l'inauthenticité de l'évangile. Tous ceux qui n'adoptent pas a

priori ce point de vue sont traités par lui de pseudo-critiques et comme tels
fort malmenés. Overbeck croit que le nom de Jean a été invoqué par l'évangéliste

dans l'intention de mettre son témoignage en parallèle avec celui de

Jean-Baptiste.
Il faut aussi mentionner l'ouvrage de Joh. Kreyenbuhl (Das Evangelium

der Wahrheit, 1900, igo5) bien qu'il n'ait guère exercé d'influence et que
la théorie qu'il présente ait été à peu près unanimement rejetée. Pour
Kreyenbuhl, le quatrième évangile est l'œuvre d'un gnostique, Ménandre
d'Antioche. Il était, sous sa forme primitive, dirigé contre la doctrine de la
résurrection matérielle, de la parousie et du jugement. Plus tard il a été
remanié au point de vue de la grande église et attribué à l'apôtre Jean.



REVUE GENERALE ETUDES SUR LE QUATRIEME EVANGILE 7/1

les travaux de Lepin (ï) qui aient, au point de A'ue scientifique,
un peu plus de valeur que le décret du 16 décembre igoS par
lequel le Saint Office condamna le Quatrième évangile de Loisy
en même temps que différentes œuvres antérieures du même

auteur.

L'ouvrage du Père Calmes (2) ne doit pas être confondu avec
cette littérature de circonstance vouée à un rapide et complet
oubli. C'est un effort vraiment scientifique, une tentative louable

pour concilier les droits de l'histoire et les exigences de

l'autorité ecclésiastique. Un tel livre ne serait plus possible
aujourd'hui, du moins de la part d'un fils soumis de l'Eglise.
Bien ne montre mieux l'évolution de l'Eglise catholique depuis
dix ans. Calmes voit dans le quatrième évangile une œuvre
théologique, didactique et même métaphysique ; il reconnaît le
caractère symbolique des récits tout en soutenant que le

symbolisme n'exclut pas l'historicité. Le fonds historique est mis au
service de l'enseignement théologique. Un très large élément

subjectif se trouve dans les discours du Christ. La prière
sacerdotale, par exemple, exprime plutôt des idées dogmatiques dans

l'esprit de l'évangéliste que des paroles de Jésus. L'évangile ne
se rattache à l'apôtre Jean que d'une manière indirecte en ce

qu'il a sa source dans l'enseignement oral donné par l'apôtre en
Asie Mineure à la fin du premier siècle. (3)

(1) Lepin, L'origine du quatrième évangile, 1907. — La valeur historique
du quatrième évangile, 1910.

(2) Calmes, L'Evangile selon saint Jean, 1904. Le P. Calmes fit paraître en
1906 une édition réduite de son livre destinée au grand public catholique.

(3) Mentionnons encore quelques travaux apologétiques : Haussleiter,
Die vier Evangelien, 1906. (Le quatrième évangile écrit peu après la destruction

de Jérusalem, son auteur apporte le témoignage commun du groupe
apostolique.) Du même auteur : Zwei apostolische Zeugen für das Johan-
nesevangelium, 1904 (Philippe et André, auteurs du chapitre xxi, attestent
la composition de l'évangile par l'apôtre Jean). Sanday, The criticism of
the fourth Gospel, 1900. (L'auteur témoin oculaire, historicité du récit).
Jacquier, Histoire des livres du Nouveau Testament, igo3, IV3 1908. (Point
de vue traditionnel.) On trouvera la plus récente apologie de l'opinion
conservatrice dans Feine, Einleitung in das Neue Testument, 1913, p. 17,3

et suiv.

(A suivre.) Maurice Goguel.


	Revue générale : les études sur le quatrième évangile. Partie 1

