
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIETES

A PROPOS D'HYMNOLOGIE

Le dernier numéro de la Revue contient, sous le titre « Un
problème hymnologique», un article sur le chant à l'église. Puisque

problème il y a, permettez-moi d'y revenir et d'apporter,
moi aussi, une solution.

L'auteur déclare en commençant : ee II est notoire que. [iour
divers motifs, nos ancêtres huguenots ont chanté ce a capella »,
c'est à dire sans accompagnement ». Puis, un peu plus loin il
donne le psaume ^i, ee noté à la vieille façon huguenote ». c'est
à dire à 4 voix avec le eaiitus firmus au ténor. Sans doute,
l'orgue n'était pas généralement employé clans le culte réformé,
bien qu'il n'ait jamais été abandonné en Hollande, par exemple,
et que l'église de Bàie en eût rétabli l'usage en i56i déjà (voir
Félix Bovet, Histoire du Psautier).

Mais il est certain (que jamais le chant à \ voix ne fut en

usage pendant toute la période primitive des églises huguenotes.
Les preuves sont multiples : Calvin, dans son Institution, le

condamnait avec sévérité : « Les chants ot mélodies qui sont

composées au plaisir des aureilles seulement, comme sont tous
les fringots et fredons de la Papisterie et tout ce qu'ils appellent
musique rompue et chants à quatre parties, ne conviennen
nullement à la majesté de l'Eglise, et ne se peut faire qu'ils ne

déplaisent grandement à Dieu ». — En qilus. à quoi auraient
servi les innombrables éditions où, seule, la mélodie était notée?

Je sais bien que nombre d'auteurs fameux. Bourgeois. Goudimel,

Jambe de Fer, Claude Lejeune, etc.. publièrent des arran-



492 VARIÉTÉS

gements des psaumes à 2, 3, 4> 5, 6, 7 et 8 parties. Mais ces

pièces, selon l'usage courant du xvf siècle, n'étaient pas mises

en partition, c'est, à dire que les diverses parties n'étaient pas
disposées les unes sous les autres, mais bien les unes après
les autres, ce qui rendait l'exécution plus difficile, impossible
même au culte public. Du reste, on n'a qu'à s'en rapporter à la

préface que Goudimel plaça en tête de ses Seize psaumes, mis
en musique à 4 parties : ee Nous avons ajouté au chant des

psaumes en ce qietit volume trois parties, non pas pour induire
à les chanter en l'église, mais pour s'esjouir en Dieu
particulièrement es maisons, ce qui ne doit estre trouvé mauvais, d'autant

que le chant dont on use en l'église demeure en entier
comme s'il était seul. »

Il faut aller jusqu'en 1667. plus d'un siècle après la mort de

Calvin, pour trouver la première édition ee populaire » à 4 voix :

ee Psaumes de David mis en musique à iv qjarlies, par Claude
Goudimel et accomodez maintenant pour l'usage de ceux
qui veulent chanter en Partie dans l'Eglise. » ec On voit par le

titre, dit Félix Bovet à qui nous emprmitons plusieurs des
détails ci dessus, eque le chant à quatre parties avait commencé à

s'introduire ce dans l'Eglise ».
En réalité, le chant des psaumes à 4 parties à l'église ne se

généralisa que beaucoup plus lard, au cours du xixe siècle et...
ce fut désastreux.

En effet, une bonne exécution d'un chant à plusieurs voix,
sans accompagnement, est une des choses les plus difficiles à

obtenir en musique. Une société très exercée n'y arrive qu'avec
infiniment de peine. Que serait-ce donc avec une assemblée

composée de personnes plus ou moins musiciennes Même
stimulée par un chœur, l'exécution sera toujours incorrecte, fausse,

traînarde et lourde. En tous cas beaucoup plus lourde et
traînarde qu'à l'orgue, instrument fort souple, quoiqu'on pense
M. Monastier. Introduire cette façon de chanter serait, je le

réqiète. désastreux. Ce qui mettrait le comble à la confusion, ce

serait de qirocéder différemment, selon qu'on aurait à faire à un

psaume, à un choral ou à un chant du Réveil.
Non. Une seule solution me paraît bonne. C'est du reste la

plus simqde : la mélodie, quelle qu'elle soit, psaume, choral ou
cantique, chantée à l'unisson par l'assemblée entière et soutenue



a propos d'hymnologie 493

par la voix puissante de l'orgue. Soutenue, mais pas étouffée,
si le chant est réellement unanime. Et nous aurons alors dans

nos églises l'impression saisissante qu'on ressent à entendre les

chorals allemands au Dôme de Berlin, ou le Punge lingua, le

jour de la fête du T. S. Sacrement à Notre Dame de Paris.

Quant aux ce chants du Réveil », la meilleure solution serait
d'en supprimer la plus grande partie. Ils ont fait leur temps et
seraient avantageusement remplacés, précisément par les qnsau-

mes dont on a proscrit la presque totalité dans la dernière
édition du Recueil des cantiques de l'Eglise libre du canton de

Vaud.
Henri Gagnebin,

Organiste de l'église de la Rédemption
à Paris.

Mon ami. M. Gagnebin. organiste, défend ses confrères : c'est
chevaleresque. Nous, laïques du chant d'église, nous défendons
nos congrégations et les cantiques...

De la citation de Calvin, — fort connue assurément — tette

qu'elle est donnée ci-dessus, il résulte sans doute que le
réformateur de Genève a réprouvé les harmonies profanes déparant
les chants catholiques de son temps. Mais ii ne suit nullement
qu'il ait condamné le principe de l'harmonisation des mélodies,
et encore moins, par cette protestation, assuré à l'orgue un
privilège et un monopole (.quelconque comme instrument
d'accompagnement. Il n'est pas question de l'orgue dans ce passage.
Quant à l'harmonie, qu'a-t-il dit lui-même ee On peut bien
chanter à une voix, mais nous n'aurons pas une mélodie
parfaite, sinon qu'il y ail plusieurs voix cf. bonne correspondance »

— c'est à dire qu'il donne sou suffrage au style homophone,
dans lequel les diverses voix sonnent ensemble sur une même

syllabe, contre le style fugué (rompu), où les thèmes, en s'en-

chevêtrant, nuisent à la diction. Rien, dans cet autre mot de
Calvin, aussi authentique que le premier, ne parle en faveur de

l'orgue comme accompagnateur obligé. Cai' enfin, où est
l'essentiel [iour un protestant réformé Calvin nous le dit encore :



4y4 variétés

ce Les chansons spirituelles ne se peuvent bien chanter eque de

cœur, or le cœur requiert l'intelligence... Une linotte, un rossignol

chanteront bien, mais ce sera sans entendre, et le propos
de l'homme est de chanter en sachant ce qu'il dit. Qu'est-il donc

question de faire C'est d'avoir chansons non seulement
honnêtes, mais aussi saintes que possible, lesquelles nous soient
comme aiguillons [iour nous inciter à louer Dieu. »

Cela n'appuie vraiment en rien la prétendue obligation d'avoir
des orgues. Et toute l'histoire des premiers huguenots, y compris

celle du Désert. Félix Bovet nous en est témoin, montre
qu'on a longtemps chanté à l'unisson même au culte ; le chant,
dans le culte, n'étant c[ue l'écho fidèle de celui qui retentissait
dans les maisons et les échoppes, sui' les places publiques, les

champs de bataille et les bûchers.
Et, d'autre part, la version que j'ai donnée du Psaume ryi, à

titre d'exemple, montre qu'il fut un temps et des lieux où. lorsque
l'usage de chanter à 4 voix fut répandu, on ne pouvait chanter

que sans accompagnement d'orgue. Les faits d'ailleurs sont là :

il y a encore beaucoup d'assemblées de culte où l'on chante
bien, à 4 voix, et où l'introduction du jeu d'orgues répétant les

mêmes notes que les chanteurs (un abus contre lequel l'hymno-
logue Palmer s'élève vivement) ferait perdre à celui-ci son élan

et au texte sou rythme. Et vouloir supprimer les ee Chants du
Réveil » parce qu'ils ne supportent pas l'orgue, c'est méconnaître

les besoins multiples de la piété populaire. Nés d'un tel
besoin, ces chants vivront longtemps encore.

Pour terminer, j'applaudis à ce qu'écrit M. Gagnebin sur le

devoir qu'il y a, clans les églises dotées d'orgues, à confier la
mélodie seule à l'assemblée. Mais qu'on ne prive pas celle-ci
du droit presbytérien et calviniste de chanter à 4 voix sans

accompagnement, symbole d'un état normal de l'Eglise, où il y
a des gens bien vivants, et où il n'est pas nécessaire de recourir

à des soufflets d'orgue pour remplacer un zèle refroidi, et à

des machines [iour chanter de cœur au Seigneur.

M.-S.



L'HOMME PRÉHISTORIQUE

ET LA THÉORIE DE LA DESCENDANCE

Quel singulier instinct nous pousse à mettre (oui en œuvre pour
connaître le passé de notre race et pour en suivre la genèse aussi loin
qu'il est possible? El que ne nous contentons-nous de vivre notre présent

Mais cela ne nous suffit pas. Nés à la vie de l'esprit, il semble

que notre loi el notre ambition soit d'embrasser tout ce que nous pou.
vons atteindre du réel et d'élargir noire conscience jusqu'aux limites
de l'univers. Qui n'a senti l'attrait toni particulier des recherches
paléontologiques, celti» lutte patiente de la pensée avec le silence d'un
inonde évanoui? A force de ruse et d'ingéniosité, des hommes habiles
ont su faire parler les pierres et les ossemenls.

La paléontologie humaine date d'il y a soixante ans environ. C'esl
alors que Boucher de Perthes s'avisa d'attribuer à l'homme la fabrication

des haches en silex grossièrement (aillées où l'on n'avait vu jusque

là que (les <e pierres de foudre » ou des « jeux de la nature ».

Qu'avons-nous appris depuis el eque pouvons-nous conjecturer? C'est
ce «que M. Jean-Paul Ladite nous résume dans la Revue de Paris, en
des articles remarquables, documentés el pondérés et fort agréables à
lire (i5 décembre 191a el i5 juillet igi3).

Depuis les dernières décades les trouvailles se soul multipliées. On
a pu distinguer (rois lypes d'hommes préhistoriques appartenant tous
trois à l'âge de la pierre (paléolithique moyen) et contemporains du
mammouth. De l'un de ces types, le [dus ancien probablement, qu'on
a baptisé l'homme du Neanderthal, il existe même une quarantaine
d'exemplaires dont un seul à peu près complot, trouvé dans la grolle
de la Chapelle aux Saints en Corrèze.

L'intérêt plus spécialement philosophique de ces recherches, c'esl
évidemment le sort qu'elles prépareni à la fameuse théorie de la
descendance cpii fait procéder l'humanité de l'animalité préexistante.
M. t.afitte se montre à cet égard d'une prudence très grande. Voici,
très sommairement, les indications nouvelles que la paléontologie
humaine parali nous donner.

Les trois types d'hommes préhistoriques onl une structure osseuse
où les caractères humains sont mêlés à des closes diverses avec des
caractères nettement simiesques. Ils apparaissent tous comme d'une
humanité inférieure à celle des races actuelles les plus arriérées, ce

qui veut dire que morphologiquement ils soni plus voisins de certaines



496 VARIÉTÉS

espèces animales, la partie crânienne de la téle élanl par exemple
beaucoup moins développée que sa partie faciale. De sorte que «tout
se passe comme si du chimpanzé à l'homme actuel il s'était produit un
balancement organique entre la partie mâchoires el la partie cerveau
et comme si l'homo Neanderthalensis (moins évolué cpie l'homme de

Cromagnon, la plus avancée des races préhistoriques à nous connues)
marquait le moment d'équilibre de ce balancement, celui où il y a eu
égalité de développement entre les deux parties de la tête. » Toul pesé
cependant, ces hommes anciens diffèrent des grands anthropoïdes
plus encore qu'ils ne diffèrent des sauvages d'aujourd'hui, notamment
parleur capacité crânienne. Enfin, chose curieuse, parmi les caractères
simiesques qu'on relève chez eux, il en est plusieurs qu'ils ont. en
commun non pas avec les grands singes dont on a l'habitude de les

rapprocher, mais avec d'autres espèces du groupe des Primates (par
exemple avec les cynomorphes ou singes à queue). On voil combien
les données du problème sont complexes.

Qu'en peut-on conclure concernanl l'ascendance de noire race?
Depuis un certain nombre d'années deux théories principales sont

en présence. D'après l'une (théorie d'Iheckel), l'homme est un descendant

des singes anthropoïdes ; d'après l'autre, ce n'est pas là, mais au
contraire dans le groupe le plus bas des Primates — les Lémuriens —
qu'il faudrait chercher ses ancêtres. C'est à fortifier cette dernière hypothèse

que tendent les progrès de la paléontologie. Les grands singes ne
seraient que nos cousins ; leur lignée qui conslitue un rameau du vasle
ensemble des Primates se serait spécialisée de bonne heure el dans

un sens très différent des ce Homidiens ».

L'hypothèse de la descendance animale n'a donc point été abandonnée,

mais elle a subi une modification assez profonde. A l'évolution
recliligne est venue se substituer dans l'esprit des savants une évolution
en séries rameuses ».

Mais, dira-l-on, en reprenant une objection de Virchow, les crânes
el les squelelles doni on fail étal pour construire ces suppositions, onl
peut-être apparlenu à des individus dégénérés ; c'est à tort qu'on en
a tiré des conclusions générales. — Celle remarque, fori receivable au
début, a perdu son poids depuis que les trouvailles se sont multipliées
toujours dans le même sens. « Il esl inadmissible, écrit M. Lafitte,
(qu'on exhume seulement des exceptions el toujours les mêmes. » —
Et comment sail-on, pourraient riposter les adversaires à tout prix de la
théorie de la descendance, crue ces races découvertes par la paléontologie

ne sont pas elles-mêmes des produits de dégénérescence? —
Comment on le sait? On ne sait rien absolument, répondraient
sans doute les partisans de l'évolution, mais pour le moment les
faits ne nous conduisent pas à l'admetl re. Les hommes préhistoriques dé-

couverls jusqu'à maintenant ne représentent pas, il est vrai, les débuts



L'HOMME PRÉHISTORIQUE ET LA THÉORIE DE LA DESCENDANCE 4°<7

de l'humanité ; antérieurement à eux s'est écoulée loute une longue pé
riode (le paléolithique inférieur) durant laquelle l'existence de l'homme
est attestée par les produils de son industrie, sans qu'aucun squelette
soit venu nous révéler ce qu'il était physiquement. Mais ces oulils
— encore et toujours des pierres taillées — ne témoignent pas en

faveur d'une intelligence plus développée. Les partisans de la
dégénérescence ont l'obligation de montrer que leur hypothèse est commandée

par les faits - - et il est fâcheux à cet égard que les ossements les

plus anciens découverts jusqu'à ce jour offrent aussi des types plus
rapprochés de l'animalilé ; — de plus ils ont à expliquer comment, au

point de vue biologique, il se peut faire qu'une humaniLé sans hérédité
animale d'aucune sorte revêle, en dégénérai!!, certains caractères
qui soni exactement et précisément ceux que nous trouvons réalisés
dans la série animale. De cette double obligation il ne semble pas
qu'ils se soient encore acquittés.

Après cette parenthèse j'indique, en terminant, l'une, des conclusions

les plus inlércssantes de M. Ladite. Issue de l'animalité selon
loute vraisemblance, il n'en est pas moins vrai que cette humanité
ancienne, celle dont il nous reste quelques exemplaires el celle-là
même dont l'existence n'est trahie que par des silex plus ou moins
grossièrement ouvrés, loin de se confondre presque avec une espèce
animale, constituait déjà à pari et au-dessus de l'animalité un ordre
propre et comme une création sui generis, le mot de <ecréation» étant
pris dans un sens qui implique nouveauté, mais qui n'exclut, pas une
filiation par rapport à des formes inférieures. Cela l'ail songer aux
célèbres mutations brusques de de Vries. Et M. Laiitlene craint pas de

dire (pie cet ordre humain est « aussi distinct de l'animalilé que l'ordre
de l'animalité est distinct de la matière brûle ».

Mais en quoi consiste ce quelque chose de nouveau qui esl d'un si

grand poids? En ceci que l'homme, dès (qu'il manifeste sa présence
sur le globe, n'apparaît pas comme une chose inerte mue par le inonde
extérieur seulement. Par son activilé il échappe à la règle purement
animale, il se rebelle contre les grandes causes d'ordre cosmique —
tel le rythme progressif et régressif des glaciers en Europe — auxquelles

le reste de l'animalilé demeure étroitement asservi. Il n'esl plus le

simple fils de la Nalure, mais, comme on l'a dit, « son fils insurgé ».

Enfin, chose remarquable, l'homme préhistorique avait déjà une vie
sociale cl probablement une mentalité religieuse, car il était... droitier.
La forme de son crâne monlre que l'hémisphère cérébral gauche
devait être plus développé cpie l'aulre — on sail que l'hémisphère
gauche contient les cenlres qui commandent aux nerfs du còlè droit
du corps. Or l'habitude de se servir de la main droite de préférence à

la gauche est un trait spécifiquement humain et qui ne trouve pas une
suffisante explication dans l'organisation physiologique. Elle tient à



4()8 VARIÉTÉS

des suggestions sociales el trahit déjà chez l'homme primitif ce tie
conception dualisle des êtres et des choses equi se Iraduil chez le sauvage
actuel par des actes rituels el qui ne laisse pas de subsister clans notre
mentalité à nous sous des formes multiples. — Vraies ou fausses,
n'admirez-vous pas l'ingéniosité de ces inferences et l'éloquence singulière

d'un crâne vieux de milliers d'années
Une découverte toute récente modifiera peut-être quelque peu les

données du problème telles qu'elles viennent d'être exposées. Il s'agii
d'un crâne ou plutôt de quatre morceaux de crâne et d'une mâchoire
trouvés à Pilldown en Angleterre et cjui ont suscité une intéressante
discussion parmi les savants anglais. (Voir J.-P. Lafltte : Une discussion

sur l'homme de Piltdown, La Nature, n octobre iÇ)i':5. cf. aussi
iti aoùl kji3.)

On est d'accord sur l'âge 1res ancien de ces restes. L'homme de

Piltdown est antérieur à l'homme du Neanderthal. Mais comparé à ce

dernier, il frappe par ses caractères «plus humains». Un premier
jaugeage de sa capacité crânienne n'avait cependant donné qu'un peu
plus de iooo cm3. Un anatomiste distingué a contesté l'exactitude de

cet essai de reconstitution. 11 arrive de son côté au chiffre de i5oo cm-1

et ce résultat viendrait accentuer encore la différence constatée entre
l'homme de Pilldown et l'homme du Neanderthal. Certuni doctissimi.
Cet exemple montre à quel point, dans ce domaine, on en est réduit
aux conjectures. Il a peut-être existé à côté de l'homme du Neanderthal

un type humain tout différent, caractérisé par une tête 1res

volumineuse. Qu'en faut-il conclure? Que l'homme du Neanderthal est

le représentant d'une race disparue au cours des temps parce qu'incapable

de progrès et qu'il n'est pas l'ancêtre de l'homme moderne? La
question ne se peut trancher actuellement. Mais faffirmation que les

plus anciens restes humains à nous connus soni ceux aussi qui présentent

les caractères les [dus accusés (l'animalilé, n'est plus rigoureusement

vraie. Ce fait d'ailleurs n'est pas inconciliable avec la théorie de

la descendance. Le crâne de Piltdown, queleque proche cjuïl soit des

nôtres, peut avoir été l'aboutissement d'une évolution [dus ou moins
longue. Il faut noter en effet que la mâchoire equi raccompagnait
présente au moins un caractère simiesque. Sa partie antérieure n'a pas la
conformation d'une mâchoire actuelle: l'homme de Piltdown n'avait
pas de menton. 11. M.

Le lecteur qui voudra jeter un rapide coup d'œil d'ensemble sur ce

que l'on sait el ce que l'on conjecture de l'homme primitif — (ant de

sa structure que de son industrie naissante et des élonnanles
trouvailles de son génie — fera bien de lire l'intéressanl article que
M. Auguste Hollard a consacré à ce sujel dans la Revue chrétienne

août-septembre io,i3 : a l'homme collaborateur de la création».


	Variétés

