
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: À propos du bergsonisme

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS DU BERGSONISME

La philosophie de M. Bergson a ceci de particulier que réclamant

de ses adorateurs le sacrifice complet de la raison elle

provoque chez eux une admiration sans réserve. Par contre, ceux
qui ne peuvent consentir à ce sacrifice la jugent fort sévèrement,

quelle que soit la tendance philosophique ou religieuse à

laquelle ils appartiennent. Trois volumes parus dernièrement
sont significatifs à cet égard.

M. Frank Grandjean vient en effet de publier à Genève, en
l'honneur de M. Bergson, un hymne enthousiaste intitulé : Une
révolution dans la philosophie (i). Cette révolution, un philosophe

catholique, Mgr Albert Farges, en conteste l'importance
comme la nouveauté et il la soumet à un examen détaillé (2).

Poursuivant ses études sur le romantisme, M. René Berthclot
enfin nous donne l'étude la mieux raisonnée et la plus approfondie
qui ait été faite de la philosophie bergsonienne (3). Sa critique,
à bien des égards, nous paraît définitive.

M. Grandjean a un grand mérite, c'est d'écrire dans une langue

limpide et de rendre accessible au public une philosophie
hérissée de difficultés. Sou livre renferme en outre des

renseignements détaillés sur la vie et les œuvres de M. Bergson ;

dans les grandes lignes il constitue un exposé fidèle de ces
dernières. Toutefois ii prête fe flanc à de graves critiques.

M. Grandjean tout d'abord, suivant une méthode chère aux
disciples de M. Bergson, aime à faire ressortir l'extraordinaire

(1) Une révolution dans la philosophie. La doctrine de M. Henri Bergson.
Genève, Atar ; Paris, Alcan (ioi3).

(2) La philosophie de M. Bergson, Paris, 5, Rue Bayard (1913.)

(3) Un romantisme utilitaire ; le. pragmatisme chez Bergson. Paris,
Alcan (1913).



450 ARNOLD REYMOND

originalité de la philosophie nouvelle en la comparant avec les
divers systèmes philosophiques dont la pensée humaine s'est
contentée jusqu'à elle. Or, les exposés historiques de ces
systèmes sont d'une extrême brièveté el déforment la pensée qu'ils
sont censés reproduire. 11 y a là une simplification abusive et

que ne saurait excuser un désir, légitime en soi. de vulgariser
les problèmes. Nous lisons par exemple les lignes stupéfiantes
que voici : ce Jusqu'à Kant, la notion de temps n'avait eu presque

pas de place dans la philosophie. Seul le vieil Heraclite, lai
avait reconnu une importance capitale » (p. 64). Comme si Platon,
sans parler d'Aristote, de saint Augustin et de bien d'autres
encore, n'avaient pas abordé et tenté de résoudre le troublant
problème du temps et du devenir. Jusqu'à M. Bergson, nous
dit encore M. Grandjean, la philosophie est toujours montée

hardiment jusqu'au sommet de l'abstraction » pour lui
demander ce le pourquoi de la réalité ». Elle a fini « par ériger
au faîte du monde ce fantôme imposant et creux qu'elle appelle
le principe des choses » (p. 32-33). De pareilles affirmations sont

pour le moins étranges. A notre connaissance, ia plupart des

philosophes, de Platon à nos jours, ont affirmé un dualisme
qu'ils ne pouvaient surmonter entre la matière et l'esprit, entre
le devenir et la substance, entre le continu et le discontinu.
C'est bien plutôt M. Bergson, nous semble-t-il, qui aspire à tout
ramener à un principe unique en considérant la matière comme
de l'esprit inverti et en déclarant que seul le devenir est la
réalité suprême. Une antre idée également chère à M. Grandjean
est la suivante : la philosophie (toujours avant M. Bergson) a

constamment et obstinément ce voulu employer l'abstraction »

(p. 32). Nous nous demandons en quoi l'intuition préconisée par
Descartes ou par Spinoza, en quoi les jugements synthétiques à

priori de Kant relèvent du procédé d'abstraire. Un éclaircissement

sur ce point eût été pour le moins nécessaire. Parlant de
Pascal. M. Grandjean ne craint pas d'affirmer que chez ce

penseur ce le cœur ou l'instiuct peut s'appeler le bon sens ou
l'intuition » (p. 44)- Ft cependant c'est Pascal qui a dit : « La
seule religion contre nature, contre le sens commun est la seule

qui ait toujours subsisté ». Mais il est inutile de poursuivre ; à

chaque page, pour ainsi dire, du livre de M. Grandjean, les
allusions historiques auraient besoin d'être complétées, sinon rectifiées.



A PROPOS DU BERGSONISME 4^7

Ce livre a encore un autre défaut, nous sembfe-t-il ; son
auteur accepte trop facilement, et sans les critiquer, les idées
fondamentales de M. Bergson. M. Grandjean par exemple admet
sans discussion cpie ce l'on ne peut concevoir deux homogènes »

(p. 69), ce qui est faux. Le temps et l'espace sont tous deux
homogènes et cependant ils ne sauraient se confondre, car le

premier est homogène dans son écoulement ou dans sa succession,

le second l'est dans sa coexistence ou sa simultanéité. Une
autre contradiction plus flagrante encore est celle-ci. M. Grandjean

affirme, après M. Bergson, ta différence de nature crai existe
entre l'instinct et l'intelligence, l'intuition et la raison; puis,
toujours avec M. Bergson, il déclare que la raison a cependant sa

place légitime dans la philosophie nouvelle, la dialectique n'étant
qu'une détente de l'intuition. Il faudrait dans ce cas expliquer
comment la raison a pu jaillir par détente de cette intuition
dont elle diffère par nature, et c'est ce que M. Grandjean ne fait
pas. C'est également sans preuves aucunes que celui-ci caractérise

à maintes reprises la philosophie de M. Bergson comme
étant la philosophie du bon sens. Or où est la marque du bon
sens le plus avisé Est-ce d'admettre un dualisme dans l'univers
ou de proclamer avec M. Bergson que les objets individuels ne

sont que des apparences fondues en réalité dans le grand tout?
M. Grandjean reconnaît toutefois que la philosophie nouvelle
est allée trop loin clans ce dernier sens (p. i63) et que l'existence

d'un élément permanent est indéniable ; mais il ne voit pas

que cette concession fait crouler tout l'édifice bergsonien et
rendrait nécessaire une construction nouvelle.

Si les réserves que nous venons de faire sont fondées, l'œuvre
de M. Bergson n'est pas un bouleversement formidable de toute
la philosophie contraignant l'homme ce pour la première fois

depuis qu'il pense à secouer définitivement ses habitudes ances-

trales de méditer » (p. 12). Nous avons peine à admettre avec
M. Grandjean que M. Bergson soit le philosophe de son époque
et qu'à lui seul incombe « la fonction de penser et d'exprimer
clairement ce que tous ses contemporains sentent d'une manière
confuse » (p. 160).

Libre à chacun de déclarer claire la philosophie de M. Bergson

et d'y trouver l'affranchissement intellectuel ; mais pourquoi
estimer qu'en dehors de l'église bergsonienne il n'y a pas de

3o



458 ARNOLD REYMOND

salut philosophique et qu'avant sa fondation l'humanité était
plongée dans l'obscurité la plus complète

Ce n'est certes pas là l'opinion de M. Albert Farges. Lorsque
M. Bergson, nous dit-il, soutint sa thèse de doctorat, le vénérable

M. Ravaisson [iour terminer le compliment d'usage adressa

au candidat, avec son fin sourire, cet éloge significatif : « Je n'ai
pas toujours pu vous saisir, mais j'aime à croire. Monsieur, que
vous vous êtes compris», et l'approbation de l'auditoire souligna

ce trait qui portait (p. n).
C'est qu'en effet, [iour M. Farges, la philosophie bergsonienne

renferme des obscurités qui proviennent autant du fond que de

la forme de la pensée.
Au point de vue formel. M. Bergson use et abuse de la

métaphore, cette incomparable magicienne qui sait donner au faux
un si grand prestige et qu'Aristote proscrivait comme une
maîtresse d'erreurs. A cet emploi perpétuel de la métaphore s'ajoute
ce une terminologie nouvelle, où les liens, consacrés par l'usage
qui rattachaient les mots aux idées correspondantes, sont
volontairement brisés et disloqués ». Ainsi ce le mol durer dans toutes
les langues signifie demeurer le même ; dans le vocabulaire

nouveau, durer signifie ne jamais demeurer le même » (p. 25).
Aux artifices que M. Farges signale nous ajouterons le suivant:
M. Bergson énonce volontiers sous forme conditionnelle les
vérités qu'il désire prouver : ce Si l'instinct était conscient, il nous
renseignerait sur la vie ». puis quelques phrases plus loin la
forme indicative est employée sans autres preuves : ce L'instinct
renseigne, il saisit la vie ».

Quant au contenu de la philosophie bergsonienne, M. Farges
le passe au crible en se servant d'Aristote et de Thomas d'Aquin.
Sa critique est d'autant plus intéressante à suivre que M. Bergson

a fondé sa thèse du devenir en prenant le contrepied des

concepts aristotéliciens du temps et de l'espace, ainsi que l'a
prouvé M. Berthelot ; mais malgré tout l'intérêt que présentent
les remarques de M. Farges, il nous est impossible de les suivre
dans le détail et nous nous bornerons à relever les plus
saillantes.

La mesure du temps, comme le remarque avec justesse
M. Farges, ne s'effectue pas uniquement par le moyen de di-



A PROPOS DU BERCiSONISME f\5<)

visions spatiales. Tout phénomène cpii se répète uniformément

peut être utilisé dans ce but. Les sons produits par la chute

régulière d'une goutte d'eau donneraient une mesure du temps
dans laquelle les divisions spatiales n'entreraient pour rien;
seulement ce genre d'horloge serait peu pratique.

En ce qui concerne le problème de la liberté humaine,
M. Farges montre que M. Bergson ne l'a pas résolu : car ou bien
il considère la liberté comme indéfinissable, ou bien il en fait le

synonyme d'une spontanéité voisine de la nécessité (p. n4 et sq.)
Les pages consacrées à l'examen du devenir envisagé comme

principe suprême sont particulièrement intéressantes (p. 204).
Si le devenir est l'essence de la réalité, il est impossible de
définir quoi que ce soit. Comment enfermer dans une définition,
si lâche soit-elle, un fluide dont la nature se modifie à chaque
instant. La matière est-elle étendue ou inétendue? Elle n'est ni
l'un ni l'autre ou les deux à la fois, car, et ce sont les termes
mêmes employés par M. Bergson ee elle s'étend dans l'espace
sans y être absolument étendue ». ec Elle est l'extra-spalial se

dégradant en spatialité. » A la ruine de la définition s'ajoutera
celle de la preuve, car les principes nécessaires et absolus
d'identité, de contradiction et de causalité s'évanouissent dans un
système ou rien n'est fixe et permanent, où au contraire tout
est changement perpétuel et fluidité insaisissable.

Dans la comparaison qu'il fait de l'intelligence avec l'instinct.
M. Farges relève également et avec force que la première n'est

pas le simple pouvoir de fabriquer des outils. Dès son origine
la plus humble l'intelligence est déjà une pensée spéculative.
Pour fabriquer leurs premières armes les hommes primitifs ont
dû réfléchir, comparer, calculer, raisonner pour prévoir, en un
mot spéculer sur les moyens et les fins (p. 33?).

En résumé et dans la mesure où la métaphysique de M. Bergson

dérive par réaction de l'aristotélisme. elle n'échappe pas
aux critiques que lui adresse M. Farges : mais elle prétend être
autre chose et se fonder sur les résultats les plus récents de la

science. Cette face du problème M. Farges ne l'a guère envisagée

et à notre avis il accepte trop facilement les hypothèses
qui, dans le domaine des sciences, servent de point de départ à

la philosophie bergsonienne, par exemple celles qui concernent
le transformisme (p. 220 et sq.).



46o ARNOLD REYMOND

M. René Berthelot au contraire, envisage la philosophie
nouvelle précisément dans sa prétention à être, comme le dit
M. Bergson, ee plus réellement empirique, plus rapprochée de
['immédiatement donné que ne l'était la philosophie traditionnelle

» (i).
M. Berlhelot commence par analyser avec beaucoup de clarté

les principaux ouvrages de M. Bergson afin de mettre en
lumière les idées fondamentales qu'ils renferment ; puis if montre

que ces idées bien loin d'être toutes originales se rattachent à

une lignée de penseurs dont l'histoire de la philosophie signale
la présence à toutes les époques. M. Bergson a donc bien plus
renouvelé un problème philosophique qu'il n'a bouleversé à tout
jamais les conditions mêmes de la pensée réfléchie. Son
originalité a été d'introduire une notion qui jusqu'à un certain point
était restée étrangère à la philosophie, à savoir la notion de durée

réelle, ce C'est sur cette petite pointe qu'il a essayé de faire

reposer toute la philosophie. Mais est-il possible de faire ainsi
tenir la pyramide sur la pointe » (p. 162).

Tout d'abord et pour justifier sa critique de la raison
M. Bergson analyse d'un côté les notions de nombre et d'espace
et de l'autre les opérations de la pensée discursive.

D'après lui la quantité doit se définir comme une multiplicité

de termes juxtaposés dans l'espace ; or cette conception,
beaucoup trop étroite et élémentaire, nous ramène à

l'arithmétique pythagoricienne. M. Bergson ignore que depuis la
fondation du calcul infinitésimal l'idée de nombre implique la continuité

et une succession indéfinie de termes; par suite son
argumentation est viciée dès te début.

Dans son analyse de l'acte intellectuel M. Bergson suppose
de même que la seule logique possible est la logique d'Aristote.
Or celle-ci a été reconnue par tous les logiciens modernes comme
incapable d'exprimer les fonctions véritables de la pensée et en

particulier les généralisations successives qui sont le propre
des sciences mathématiques. D'après Aristote les éléments de

la pensée peuvent s'isoler les uns des autres dans l'espace et se

combiner à la façon des pierres qui composent un édifice. Mais

comme Platon l'avait déjà fortement déclaré la pensée est un pou-

(1) Revue philosophique, tome LX, p. 229.



A PROPOS DU BERGSONISME 4Ö1

voir de synthèse bien plus encore qu'un pouvoir d'analyse. La
logique d'Aristote doit donc être conçue comme un cas particulier
d'une logique [dus générale, à savoir la logique des relations.

Ainsi pour fonder sa critique de l'intelligence M. Bergson a

tenté une dissociation irréalisable dans l'activité de la pensée,
et c'est pourquoi il nous donne de l'intelligence une conception
étriquée et appauvrie.

M. Bergson sera-t-il plus heureux dans sa tentali ve d'établir
une conception de la matière basée sur les données des sciences

physiques Non pas, car dans ce domaine sa pensée reste Ilot-
tante. Pour démontrer, par exemple, que le temps réel n'est pas
homogène. M. Bergson invoque les faits observés par la physique

moderne laquelle cependant suppose partout l'homogénéité
du temps (p. 228). Ailleurs il rejette l'existence de systèmes isolés
et de cycles fermés, et néanmoins il considère le principe de

Garnot comme rigoureusement vrai, parce que ce principe est

en accord avec sa conception énergétiste de fa matière. D'une
façon plus générale M. Bergson, tantôt considère les postulats
de la science comme des illusions pratiques, tantôt au contraire
il les invoque pour justifier ses vues métaphysiques, et par cette
façon de procéder il rappelle beaucoup Berkeley. « La manière
dont se sont développées les idées de Bergson sur la physique
peut contribuer à nous faire comprendre les incertitudes de sa

pensée comme la bizarrerie de ses résultats. Ne prenons pas

pour un lever d'astre la lueur mobile d'un feu follet qui promène
sa marche indécise au bord des étangs romantiques » (p. 200).

Les idées cpie M. Bergson expose sur la biologie et la psychologie

animales ne sont guères plus cohérentes et reposent
souvent sur des conceptions que la science moderne a démenties.

Quant à l'explication métaphysique que le bergsonisme donne
de l'intelligence, de l'intuition et de la liberté, elle ne fait que
développer les idées renfermées dans la philosophie du romantisme.

En somme, et d'après M. Berthelot, la seule idée vraiment
originale et féconde que Bergson ait introduite en philosophie,
c'est la distinction entre le temps psychologique et le temps
mathématique, distinction analogue à celle que Berkeley avait
faite entre l'espace psychologiquement perçu et l'espace construit
par le mathématicien.

Arnold Reymond.


	À propos du bergsonisme

