
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: L'eschatologie de l'apôtre Paul

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ESCHATOLOGIE DE L'APOTRE PAUL

INTRODUCTION

L'eschatologie ou doctrine des choses finales, terme un peu
scolastique que nous remplacerions volontiers par l'expression
doctrine de l'espérance chrétienne, est la partie de la pensée
religieuse paulinienne où le grand apôtre s'est le moins dégagé
de l'influence des idées qu'il devait à son éducation juive et
rabbinique, bien que. dans ce domaine aussi, il ait été original
sur plus d'un point. Cela n'a du reste rien d'étonnant, quand on

songe d'abord à l'importance considérable que le peuple juif,
spécialement dans les milieux pharisiens, attachait à ses

espérances d'avenir, ensuite au fait que, vivant avec toute la
première génération chrétienne dans l'attente de la prochaine et

soudaine venue du Seigneur, il ne pouvait tirer encore, soit de

son expérience chrétienne, soit de ce qu'il avait appris de

l'enseignement de Jésus-Christ, les leçons que nous donnent,
relativement à nos espérances. les dix-neuf siècles d'existence de

l'Eglise.
Comme les idées de l'apôtre relatives à l'au-delà se sont

quelque peu modifiées au cours des huit ou neuf années (i)
pendant lesquelles s'échelonnent les dix épîtres dont nous admettons

l'authenticité (2), on peut être tenté d'exposer séparément

(1) Do l'an 53 à l'an 62 approximativement.
(2) Nous croyons volontiers qu'il y a des fragments pauliniens dans les

trois épîtres pastorales, peut-être même que la deuxième épître à Timothée
est tout entière de la main de l'apôtre. Mais nous ne sommes pas assez sur
de leur authenticité pour les utiliser pour la connaissance de la pensée

paulinienne.



424 LOUIS EMERY

l'eschatologie de chaque épître ou de chaque groupe d'épîtres.
Mais cette méthode nous exposerait à de nombreuses répétitions.
Nous préférons donc ne. faire qu'un tableau de l'eschatologie
paulinienne, en consacrant un paragraphe spécial à chacun de

ses éléments, ce qui ne nous empêchera point de relever, chemin
faisant, les changements qu'ils peuvent avoir subis dans l'esprit
de l'apôtre. Nous obtiendrons ainsi un aperçu plus clair de ses

perspectives d'avenir.
Remarquons d'emblée que celles-ci ont pour l'apôtre une très

grande importance. Si leurs éléments constitutifs ne font pas
tous partie intégrante de son système théoiogique, leur substance
en forme une partie essentielle. Qu'est-ce en effet que la rédemption

ou le salut d'après l'apôtre C'est la libération : a) de la

mort, qui est à la fois la conséquence et la condamnation du

péché; b) de la chair, par laquelle l'homme est assujetti à la
loi du péché (i), si bien que Paul appelle le corps un o-cûpa rriç

xpaprlaç (2) ; c) de la loi, qui excite les passions et les convoitises

de la chair, par l'attrait du fruit défendu, rend ainsi
l'homme effectivement pécheur, lui fait connaître son péché et

attire sur lui la condamnation; d) des esprits mauvais, qui, Satan
à leur tête, sont les princes de ce monde, tentent les hommes au
mal de mille manières, et suscitent des embûches de toutes
sortes aux croyants ; e) de l'existence sur cette terre assujettie
à la vanité et à la corruption.

Or, si les épîtres de Paul renferment maint passage présentant
la rédemption des croyants en Christ comme quelque chose

d'acquis et d'achevé (3), cependant c'est de l'avenir que Paul

(i) Ainsi donc, je suis moi-même assujetti, par l'entendement à la loi de

Dieu, mais par la cliair à la loi du péché. Rom. vi, 6. Cf. vin, 3-8 ; Gal. vi,
16, 21.

(2) Rom. vi, 6. Cf. vm, 3 où Paul appelle notre chair une chair de péché.
(3) Par exemple : 1 Cor. vi, 11 : Vous avez été lavés, vous avez été

sanctifiés, vous avez été justifiés au nom du Seigneur Jésus-Christ et par l'esprit
de notre Dieu; 2 Cor. ni, 18: Nous tous qui, le visage découvert, contemplons

comme dans un miroir la gloire du Seigneur, nous sommes transformés

à son image, de gloire en gloire, comme par l'esprit du Seigneur;
2 Cor. v, 14 : Nous estimons que, si un seul est mort pour tous, tous donc sont
morts — et par conséquent libérés du péché d'après le principe Rom. vi, 5 ;

Rom. vi, 18 : Etant donc affranchis du péché, vous êtes devenus les esclaves
de lajustice; Eph. 11, 4"6 : Mais Dieu, qui est riche en miséricorde, à cause



L'ESCHATOLOGIE DK l'aPOTIIM PAUL 42,f>

attend la pleine réalisation du salut, au sens complet de ce

terme, «r Nous ne sommes sauvés qu'en espérance. » (ï) Le
salut est pour lui quelque chose à venir, aussi rappelle-t-il aux
Romains (xm, 12) qu'ils sont plus près du salut qu'au moment où

eux et l'apôtre Paul ont cru à l'Evangile, proximité qui doit
s'entendre clans un sens chronologique et non spirituel, comme
le montre bien le v. 12 (2), et dans 1 Cor. xv, 19 il n'hésite pas à

déclarer que ce si nous n'avons d'espérance en Christ que pour
cette vie seulement, nous sommes les [dus misérables de tous
les hommes ».

Ce n'est pas qu'aux yeux de l'apôtre, la délivrance soit
uniquement l'objet d'une espérance. Déjà dans cette vie présente
les croyants éprouvent les bienfaits de la rédemption. Us ne
sont plus des enfants de colère (Eph. u, 3); ils ne sont plus
sous le coup de la condamnation divine (Rom. vin, 1), mais,
étant justifiés par la foi, ils ont la paix avec Dieu (Rom. v, 1),

ils ont accès auprès du Père, ils sont membres de la famille de

Dieu (Eph. 11, 17. 19). De cette grâce, les croyants ont non
seulement une preuve objective dans la mort et la résurrection de

Jésus-Christ (Rom. v. 23-25; vin, 3i-3g), mais un témoignage
subjectif, intérieur et personnel, la présence dans le coeur du

Saint-Esprit, gage et arrhes de notre adoption et de notre
rédemption (Gai. iv, 6; 2 Cor. 1. 22; Rom. vin, 23; Eph. 1, i3-
i4; iv. 3o). Par cet Esprit, il y a communion intime entre les

croyants et le Christ (Gai. n. 20; m, 27 ; 1 Cor. vi, 17; 2 Cor. iv,
10-11; Rom. vi. 3-11; vin, 10; Phil. 1, 21). Les croyants sont
également libérés du joug de la loi (Rom. x, 4)- Mais cette

rédemption, quelque précieuse qu'elle soit déjà, n'est pas encore
la rédemption complète. Ou plutôt, elle ne l'est que virtuellement,

en principe, mais elle ne le sera effectivement et parfaite-

du grand amour dont il nous a aimés, lorsque nous étions morts par nos

fautes, nous a fait revivre avec le Christ... et nous a ressuscites ensemble

et nous a fait asseoir ensemble dans les lieux célestes en Jésus-Christ ;

Col. 1, ï3-i4 : Dieu nous a délivrés de la puissance des ténèbres et nous a

fait passer dans le royaume de son Fils bien-aimé, en qui nous avons la

rédemption, la rémission des péchés; Col. m, 3: Vous êtes morts, el votre
vie est cachée avec Christ en Dieu.

(1) Rom. vin, 2/J. Cf. 23 : Nous soupirons, nous aussi, en nous-mêmes,
attendant l'adoption, la rédemption de notre corps.

(2) La nuit est avancée, le jour s'approche.
28



421) LOUIS EMERY

ment que lorsque les croyants auront été délivrés de leur corps
de chair et que le Christ aura détruit tout empire, toute
domination, toute puissance hostile (i Cor. xv, 24-26). Celte rédemption

complète, ce salut parfait. Paul l'attend avec certitude de

l'avenir. Comment s'est-il représenté celui-ci?

LA PAROUSIE

Le centre de l'eschatologie paulinienne, c'est la seconde venue
du Seigneur Jésus-Christ. Elle est désignée dans 1 Cor. 1, 7 et
1 Thess. 1, -j par le terme d'aTrozœXu^iç, révélation, manifestation,
plus souvent par celui de nxpovala. (1 Thess. 11, ii) : v. 2,3; 111. i3:
iv, i5 ; 2 Thess. n. 1. 8; 1 Cor. xv. 23). Ce terme, que l'on
traduit ordinairement par avènement, signifie littéralement
présence (aussi Paul parle-t-il dans 2 Thess. n. 8 de l'ini^aveîx rrjç

Tîccpowjîaç). Il a peut-être élé choisi par les premiers écrivains
chrétiens [iour marquer la durée, la permanence de la seconde

apparition de Jésus-Christ par rapport à la première : puis, par
une métonymie très naturelle, il a fini par désigner plus spécia-
ment le moment même où doit commencer celte seconde
manifestation du Chris!. Une autre expression plus fréquente encore

que celle de 'parousie, pour désigner ce moment si impatiemment
attendu des fidèles, est celie de jour de Christ ou jour du Seigneur
(1 Thess. v. 2, 4; 2 Thess. 11, 2; 1 Cor. 1. 8; v, 5; 2 Cor. 1, 14 :

Phil. 1, 6, 10; u. 16). Cette expression rappelle celle des prophètes

ce le jour ou la journée de l'Eternel » qui devait être celle
du jugement des nations et de la délivrance de l'Israël fidèle à

son Dieu.
Comme toute la première génération chrétienne, Paul a cru

fermement à la proximité du retour glorieux du Christ. Sur ce

point, il n'y a pas de divergence fondamentale entre ses diverses

épitres. Dans toutes, il s'adresse à ses lecteurs comme à des

gens dont la plupart seront témoins de celte parousie. Voici, à

cet égard, quelques déclarations caractéristiques :

1 Thess. iv, [5 : Voici ce que nous vous déclarons par la

parole du Seigneur : nous, les vivants, qui seront restés jusqu'à
l'avènement du Seigneur, nous ne devancerons pas ceux qui
seront morts.



L'ESCHATOLOGIE DE L APOTRE PAUL 427

2 Thess. m. 5 : Que le Seigneur dispose vos cœurs à aimer
Dieu et à attendre patiemment Jésus-Christ.

i Cor. i. 7-8 : Aussi ne vous manque-t-il aucun don. à vous
([ni attendez la manifestation de notre Seigneur Jésus-Christ,
C'est lui qui vous rendra fermes jusqu'à la fin, pour que vous
soyez irréprochables au jour de notre Seigneur Jésus-Christ.

1 Cor. x, 11 : Nous qui touchons à la fin des temps.
1 Cor. xv, 5i-o2 : Voici un mystère que je vous révèle : nous

ne mourrons pas tous, mais tous nous serons changés, en un
instant, en un clin d'adi, au son de la dernière trompette ; car
la trompette sonnera et les morts ressusciteront incorruptibles.
et nous, nous serons changés.

2 Cor. vi, 2 : Voici maintenant le temps favorable, voici
maintenant le jour du salut.

Rom. xiii, 11-12 : Conduisez-vous ainsi, tenant, compte du

temps où nous sommes : l'heure est venue de vous réveiller de

votre sommeil, puisque le salut est maintenant plus près de

nous que lorsque nous avons cru. La nuit est avancée, le jour
approche.

Col. m. 3-4 : Vous êtes morts et, votre vie est cachée avec
Christ en Dieu. Lorsque le Christ, qui est votre vie, paraîtra,
alors vous aussi, vous paraîtrez avec lui dans la gloire.

Phil. 111. ao-21 : Pour nous, nous sommes citoyens des cieux :

et c'est de là que nous attendons notre Sauveur, le Seigneur
Jésus-Christ, qui transformera notre corps misérable [iour le

rendre semblable à son corps glorifié, par le pouvoir qu'il a de

s'assujettir toutes choses.

Phil. iv, 5 : Le Seigneur esl proche.
Ces citations nous montrent que jusqu'à la fin de sa carrière,

Paul a cru fermement à La proximité de ia parousie. Il nous

paraît seulement cjue, vers la fin de sa vie. l'apôtre a été moins
certain d'être encore vivant ici-bas à ce moment solennel. Au
moment où il écrivit la première épître aux Thessaloniciens et

la première aux Corinthiens, il pensait certainement être encore
en vie au moment de l'apparition du Seigneur. Autrement il ne

se serait pas exprimé comme il le fait 1 Thess. iv. iS-ij : ...Ceux

qui sont morts en Christ ressusciteront premièrement. Ensuite
nous, les vivants, restés sur la terre, nous serons enlevés tous
ensemble avec eux au milieu des nuées à la rencontre du Sei-



428 LOUIS EMERY

gneur — et 1 Cor. xv. 5i (1). texte que nous venons de citer.
Cet espoir n a pas complètement disparu dans la suite, preuve
en soit Phil. m, 20-21 et iv, 5, mais il n'est plus si assuré.
Qu est-ce qui a ébranlé cet, espoir? C'est, croyons-nous avec
M. Eugène de Faye (2). que, dans la période qui s'est écoulée

entre la composition de i Corinthiens et celle de 2 Corinthiens.
l'apôtre a été mis en présence d'un danger tel qu'il a cru en
mourir. Voici, en effet, ce qu'il écrivait dans cette dernière

épître : Mes frères, nous ne voulons pas vous laisser ignorer
l'affliction qui nous est survenue en Asie, et dont nous avons
été excessivement accablés, et même au-delà de nos forces, au

poinl que nous désespérions de conserver notre vie. Bien plus,
nous avions comme reçu en nous-même notre arrêt de mort,
afin (jue nous ne missions pas notre confiance en nous, mais en
Dieu qui ressuscite les morts. C'est lui qui nous a délivrés d'un
si grand danger de mort et cpii nous en délivrera ; oui, nous
avons en lui cette espérance qu'il nous délivrera encore (2 Cor. 1,

8-10). Il a ainsi entrevu la possibilité de mourir avant la parousie,

et peut-être faut-il voir l'expression de la vision de cette

possibilité dans cette parole de 2 Cor. tv, i3-i4 : Nous aussi,

nous croyons, c'est pourquoi nous parlons, sachant que celui qui
a ressuscité le Seigneur Jésus, nous ressuscitera aussi avec
Jésus, et nous fera paraître avec vous on sa présence. Cette

possibilité ne se marque-t-elle pas aussi dans ce passage de

l'épitre aux Phil. m, 8-11 : Oui, toutes ces choses, je les regarde
comme des balayures, afin de gagner Christ et d'être trouvé en

lui, ayant non pas ma justice, celle qui vient de la loi. mais

(1) Contre l'argument tiré du « nous » de ce dernier passage, 011 a objecté
le texte i Cor. vi, i4 : Dieu, qui a ressuscité le Seigneur, nous ressuscitera

par sa puissance. Si, dit-on, le nous implique nécessairement l'apôtre Paul,
il indiquerait par là qu'il pensait être mort lors de la parousie.

Mais il est à remarquer que dans vi, 14 il annonce la résurrection du

corps des croyants en général pour montrer le devoir moral pour ceux-ci
de garder leur corps dans la pureté. Le « nous » se comprend là parce que
Paul pose un principe général. Dans xv, 5i-5a il distingue deux catégories
de croyants : ceux qui, étant morts avant la parousie, ressusciteront à ce

moment-là, et ceux qui, étant encore vivants, seront transformés. Or c'est

dans cette seconde catégorie que Paul se place. Par conséquent il espérait
être en vie lors de cet événement.

(2) Saint-Paul, Sl-Blaise (1908), p. itfi sq. Voir aussi Holtzmann, Neutest.

Theol., u, i()3 sq.



L ESCHATOLOGIE DE L APOTRE PAUL 429

celle qui s'obtient par la foi en Christ, la justice qui vient de

Dieu et qui est fondée sur la foi ; en sorte que je le connaisse, lui
et la puissance de sa résurrection et la communion de ses

souffrances, me rendant conforme à lui en sa mort pour parvenir
aussi à la résurrection d'entre les morts.

En tout cas. depuis la première épître aux Corinthiens nous
ne rencontrons plus de déclaration affirmant aussi expressément

que dans cette épître et dans i Thessaloniciens l'espoir
de Paul d'être encore en vie lors de la parousie. Il ne l'a pas
complètement perdu, mais ce n'est plus [iour lui une quasi
certitude.

Cette croyance à la proximité de la parousie. qui a exercé une
influence notable sur l'éthique paulinienne (i), n'empêche point
l'apôtre d'insérer, entre le moment où il écrit et l'avènement du

Seigneur, une série d'événements intermédiaires d'une certaine
importance qu'il n'est pas toujours facile de faire cadrer
ensemble. Ce n'est pas à dire que nous voyions une contra.fic¬
tion clans le fait que, dans i Thess. v, i-3, il est dit que le jour
du Seigneur, viendra subitement comme un voleur dans une nuit,
tandis que, dans 2 Thess. u. 3-12, Paul énumère une série de

faits qui doivent intervenir avant la parousie. à savoir l'apostasie

d'un certain nombre de lidèles, puis la manifestation et le

règne de l'Antéchrist, manifestation retardée par un obstacle

que nous chercherons à préciser tout à l'heure. Nous retrouvons

ces deux points de vue. en apparence opposés, dans

l'eschatologie des synoptiques. Là aussi, le jour du Seigneur est

présenté comme survenant à l'improviste, alors que Jésus a
détaillé tout au long les événements qui doivent en faire pressentir

la venue aussi sûrement que la pousse des feuilles du figuier
annonce i'approehe de l'été (cf. Matt, xxiv ; Marc xni ; Luc xxi,
5-38 : xvii, 2Ü-27 ; xii, 3g-4o. 42"40)- Pour Paul comme [iour
Jésus, cette contradiction apparente se résout tout simplement

par le fait que, si les croyants peuvent prévoir en gros, d'après

(1) Voyez par exemple : 1 Cor. vu, 2Ö, où le conseil de ne pas se marier est
motivé par la perspective des calamités cpii approchent, calamités qui sont
ici évidemment ees « wSivsç toû X/siotoü » qui doivent précéder l'avènement
du Messie. De là aussi la recommandation de 1 Cor. vu 2g-3i d'user de ce

monde comme n'en usant pas, motivée par la déclaration que le temps est
court.



43o LOUIS EMERY

la réalisation de tel et tel événement, la proximité de la parousie,

le jour précis de celle-ci est imprévisible et incalculable,
Dieu seul en ayant la connaissance.

Ce qui. par contre, est plus difficile à harmoniser, ce sont les

données de 2 Thess. 11 avec celles de Rom. xi. D'après 2 Thess.
le jour du Seigneur n'est pas imminent. c< Car il faut qu'auparavant

l'apostasie soit arrivée, et qu'on ail vu paraître l'homme
de l'iniquité, le fils de la perdition, l'adversaire qui s'élève au-
dessus de tout ce qu'on appelle Dieu ou qu'on adore, jusqu'à
s'asseoir dans le temple de Dieu en se faisant passer lui-même

pour Dieu... Et maintenant vous savez bien ce qui lui fait
obstacle pour qu'il ne soit manifesté qu'en son temps. Car déjà le

mystère de l'iniquité est à l'œuvre ; seulement il faut que celui

qui lui fait encore obstacle soit écarté. Et alors sera manifesté

l'impie que le Seigneur Jésus détruira par le souffle de sa bouche,

et qu'il anéantira par l'éclat de son avènement. Cet impie
apparaîtra par la puissance de Satan, avec toute espèce de
miracles, de signes et de prodiges menteurs, et avec toutes les
séductions de l'injustice pour ceux qui périssent, parce qu'ils n'ont
pas reçu l'amour de la vérité [iour être sauvés. Et c'est [iour
cela que Dieu leur envoie une puissance d'égarement qui les

fait croire au mensonge, afin que tous ceux qui n'ont pas cru à

la vérité, mais qui ont pris plaisir à l'injustice, tombent sous

son jugement. »
Sans nous arrêter à la détermination soit de cet homme de

l'iniquité, qui est évidemment le pendant de l'Antéchrist des

épîtres de Jean (1 Jean u, 18-22 ; iv, 3 ; 2 Jean 7) et qui est un

type appartenant déjà à l'apocalyptique juive, formé en partie
sous l'influence de Daniel vu, 25 et xi, 3(i-3;7, soit de l'obstacle
qui retarde sa manifestation, et dans lequel nous voyons, avec
la plupart des commentateurs, la puissance de l'Etat romain (1),
nous constatons ceci : c'est que cet antéchrist séduira beaucoup
de gens, produira une apostasie, et qu'il sera détruit par Jésus-

Christ lors de son avènement.
Or, dans Romains xi, spécialement dans les versets 25-3'j, Paul

(1) Cet obstacle est appelé tò xars^ov dans u, ci et 0 -/a-rsprav dans u, 7.

Dans le premier cas, Paul penserait plutôt à l'Etat romain, dans le second

plutôt à l'empereur qui le personnifie. De là l'emploi du masculin dans le

v. 7.



l'eschatologie de l'apotre PAUL 43i

entend révéler à ses lecteurs un mystère, à savoir que, si une

partie d'Israël est tombée dans l'endurcissement, c'est pour que
le salut soit porté aux Gentils (versoi ii). et seulement jusqu'à
ce que toute la multitude des Gentils soit entrée dans l'Eglise,
mais qu'ensuite tout Israël obtiendra miséricorde et sera sauvé.
C'est également une pensée analogue qui nous paraît renfermée
dans Eph. i, ro et Col. i, 20, où Paul mentionne le dessein de

Dieu de réconcilier toutes choses avec lui-même par le moyen du

Christ. Il y a là évidemment deux conceptions inconciliables [iour
ceux qui veulent respecter les textes. Les uns en tirent une preuve
de plus en faveur de l'inauthenticité de 2 Thessaloniciens. Pour
nous qui admettons l'authenticité de cette épître, nous concluons

t[ue. sur ee point spécial; Paul a changé d'opinion. Mais, eu lout
cas. les vues exposées dans Romains xi ne signifient pas que
l'apôtre ait sensiblement reculé la date de la parousie. Car la
parole du Seigneur dans Marc xiu. 10 annonçant qu'avant la fin
du monde l'Evangile doit être prêché à toutes les nations,
paraissait déjà réalisée aux veux de l'apôtre, quand il écrivait
l'épître aux Romains (1). 11 se pourrait fort bien que Paul ait
renoncé aux idées exposées dans 2 Thessaloniciens, en présence
du succès de sa mission chez les païens.

Comment l'apôtre Paul s'est-il représenté cette seconde venue
du Seigneur Nous trouvons des renseignemenls à ce sujet dans
1 Thess. iv. i5-i- : 2 Thess. 1. (i-10 : 11, 8 el 1 Cor. xv, ÒT-,>2. D'après
ces textes, à un signal donné à la voix d'un archange et au

son de la trompette de Dieu, le Seigneur descendra du ciel
entouré de ses anges, au milieu de flammes de feu. Ceux qui
sont morts en Christ ressusciteront. Ensuite les croyants encore

(1) Cf. Rom. 1, 8 : Avant tout je rends grâce à mon Dieu par Jésus-Christ
de ee que votre foi est renommée dans le monde entier.

x, 18 : Mais je demande : est-ce qu'ils ne l'ont pas entendue (la parole
du Christ)? Au contraire, la voix des messagers a retenti par toute la.

terre, et leurs paroles sont parvenues jusqu'aux extrémités du monde (Ps.

xix, 5).

Col. 1, 6 : Cet Evangile est au milieu de vous comme dans le monde entier :

il y porte des fruits et y l'ait du progrès.
1, 23 : Si du moins vous demeurez dans la foi, fermes, inébranlables,

sans jamais vous écarter de l'espérance proclamée par l'Evangile que vous
avez entendu, qui a été prêché ci toute créature sous le ciel, et dont moi,
Paul, j'ai été fait ministre.



432 LOUIS EMEIIV

en vie seront enlevés tous ensemble avec eux au milieu des

nuées, à la rencontre du Seigneur dans les airs, el ainsi ils
seront toujours avec le Seigneur. Quant à ceux qui n'ont pas obéi
à l'Evangile de notre Seigneur Jésus-Christ, ils seront punis d'une
perdition éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de

sa puissance. Le premier puni sera l'homme de péché que le

Seigneur détruira par le souffle de sa bouche, qu'il anéantira par
l'éclat de son avènement. Ces idées eschatologiques que Paul
tenait de la communauté apostolique, laquelle les avait héritées
en bonne partie du judaïsme, jusqu'à quel point les entendait-il
à la lettre Il est difficile de le dire. Il est certain que ce le

souffle de sa bouche » par lequel le Seigneur détruira l'Antéchrist

doit marquer le caractère rapide et aisé de la victoire du
Christ sur son ennemi. Il est possible aussi que le signal donné

par la trompette sur l'ordre d'un archange exprime simplement
le caractère public et solennel de l'apparition du Christ. Mais il
est indubitable que Paul a songé à une apparition visible du
Christ entouré de ses anges et environné d'un éclat lumineux.
Ce qu'il y a de difficile dans cette description, c'est de savoir où
habiteront ces croyants enlevés tous ensemble dans les airs à

la rencontre du Seigneur, alors que, d'autre part, le Christ doit
juger et punir ceux qui n'ont pas cru à la vérité, lesquels
demeurent sur cette terre. J'avoue ne pouvoir me faire une idée

claire de la pensée de Paul sur ce sujet. Il est d'ailleurs fort
possible que cetle pensée ne fut pas très claire [iour Paul lui-
même. Voici, à titre de renseignement, l'explication donnée par
Beyschlag: ce D'après la notion que Paul se faisait du inonde,
entre le ciel, qui est le trône de Dieu, le, monde de la perfection
d'où Jésus descend, et la terre, qui est le domaine de l'humanité

et de l'histoire du monde et que Jésus vient juger, il y a

une région intermédiaire où demeurent ces princes, ces

puissances, ces autorités auxquels est soumis le monde terrestre
(Eph. n, 2 ; vi. 12). Or, depuis sa résurrection, le Christ règne
bien sur le monde terrestre, mais ce n'est qu'une royauté
cachée, spirituelle. Ceci doit changer à sa parousie. Il descend

du plus haut des cieux el établit son trône dans cet espace
intermédiaire, d'où le monde terrestre est régi eosiniquement,

pour rassembler autour de lui son Eglise triomphante, pour
détrôner avec elle ces puissances et ces princes (1 Cor. xv, 24 :



l'eschatologie de l'apotrk paul 433

vi, 3) et pour juger avec elle le monde gisant à leurs pieds
(1 Cor. vi, 2). » (1)

Notons que, déjà dans 1 Cor. xv, 5i-5a. l'apôtre est beaucoup

plus sobre dans sa description de l'avènement du Seigneur, et

qu'à partir de cette épître i! ne revient plus sur ce sujet, se

bornant à rappeler à ses lecteurs que cet avènement est proche.
La proximité de la parousie, et celle-ci conçue comme une apparition

personnelle, visible pour les yeux de la chair et glorieuse
du Seigneur, voilà un premier élément essentiel et constant des

vues eschatologiques de l'apôtre.

LA RÉSURRECTION

Au retour de Jésus-Christ, Paul rattache les trois faits de la

resurrection, du jugement el de la fondation du royaume de

Dieu, que nous allons examiner successivement.
La résurrection des croyants, comme celle de Jésus-Christ leur

sauveur et leur chef de file, est attribuée à Dieu dans 1 Thess.

iv, i4; 1 Cor. vi. i4; 2 Cor. 1, 9; iv, 14 ; Rom. vin. 10-11, cf.

Eph. u. 6. (2) Il n'y a cpie Phil. m, 21 qui attribue à Jésus-

Christ, en vertu de sa toute-puissance, la transformation du

corps misérable des croyants en un corps semblable à son corps
glorifié. Comment l'apôtre Paul s'est-il représenté cette
résurrection

Dans 1 Thessaloniciens il ne fait aucune allusion à une
transformation du corps des croyants, fl se borne à dire que «tceux qui
seront morts en Christ ressusciteront premièrement » puis que

nous, les vivants, restés sur la terre, nous serons enlevés ensemble
dans les airs à la rencontre du Seigneur ». Il semble donc avoir
pensé qu'à la résurrection les croyants auront un corps de chair
et d'os comme leur corps actuel, mais parfait dans son genre et,

par conséquent, à l'épreuve de la maladie, de la vieillesse et de

la mort. C'était en somme la conception judaïque populaire,
dont nous trouvons un écho dans Matt, xxvii. 52-53, où il est dit

(1) Neidest. Theologie, n, p. 264.

(2) « Dieu nous a ressuscites ensemble et nous a fait asseoir ensemble
dans les lieux célestes en Jésus-Christ ». Y a-l-il là prolepse ou faut-il
prendre ce terme de «ressuscites» dans le sens spirituel? Nous penchons
pour la première alternative.



4^4 LOUIS EMERY

qu'au moment où Jésus-Christ expira, les corps de plusieurs
saints qui étaient morts ressuscitèrent, et étant sortis de leurs
tombeaux entrèrent clans la ville sainte et apparurent à plusieurs
personnes, (i) Il semble donc qu'au moment où Paul écrivit les

épîtres aux Thessaloniciens, il n'avait pas encore l'idée que par
le corps, en tant cpie corps de chair, l'homme était assujetti à

la loi du péché (Rom. vu. 20), el que, par conséquent, il ne

pouvait ressusciter avec son corps actuel.
Cette idée apparaît par contre à partir de l'épître aux Galates

(2) où la chair et l'esprit sont constamment mis en opposition
et elle se montre dans toutes les épîtres suivantes. Dès lois,
l'apôtre eu tire nécessairement la conclusion que ni la chair ni le

sang n'hériteront le royaume de Dieu et que notre corps corruptible

ne peut hériter l'incorruptibilité (1 Cor. xv, 5o). Par suite.
il se fait un changement très important dans sa notion de la
résurrection, changement documenté dans 1 Cor. xv. L'apôtre ne
renonce pas complètement à son idée de la résurrection du corps,
qu'il tenait de son éducation juive. Mais il distingue entre le

corps, forme essentielle de l'être humain, organisme, destiné à

être le serviteur de l'esprit cpii l'habite, et la chair qui en forme
actuellement la substance. Tandis que le corps de chair, que le

croyant possède en sa qualité de descendant d'Adam, est destiné
à périr (3), le croyant aura à la résurrection un corps spirituel,
céleste, immortel, semblable à celui de Jésus-Christ. Il y aura
toutefois une relation entre le corps terrestre du croyant et son

corps céleste, la môme qui subsiste entre la semence et la

plante à laquelle elle donne le jour, (c Le corps nouveau, dit
très bien Sabatier, procède organiquement du germe qui lui
donne naissance. » D'où il suit logiquement que les croyants.
qui seront encore en vie lors de la parousie, ne garderont pas
leur corps actuel mais seront miraculeusement transformés, tandis

que les morts ressusciteront incorruptibles. Maintenant

(1) Cf. Lue xxiv, '5<)-4o, où Jésus ressuscité s'exprime comme suit : Voyez
mes mains et mes pieds, car c'est moi-même. Touchez-moi et regardez: car
un esprit n'a ni chair ni os, ce que j'ai, comme vous voyez.

U apparaît également comme un homme de chair et d'os aux disciples
d'Kmmaiis, Luc xxiv, i3-3a, ainsi qu'à son disciple Thomas, d'après Jean

xx, 24-29.

(2) Cf. Cal. v, 16-17 ; m, 3 ; vi, 8,

(3) Outre i Cor. xv passim, cf. Rom. vu, 24: Gal. vi, H,



L'ESCHATOLOGIE DE L'APOTRE PAUL 435

l'homme a un corps animal ou psychique, tiré de la terre, et
dont le principe vital c'est ia ^-j-/ri 'Cfèaa., une âme vivante avec
ses propriétés caractéristiques, la sensibilité, la volonté,
l'intelligence. Alors le croyant aura un corps spirituel, dont le principe

vital sera l'esprit, le mevua. Çworotoûv, principe de vie
supérieure et divine qui animera tout le corps.

Mais, en attendant la parousie, quel est l'état des croyants
décédés auparavant On sait que cette question préoccupait fort
les Thessaloniciens qui craignaient [iour ces décédés la privation
de la participation au royaume de Dieu et à la vie éternelle, et

que Paul leur écrivit [iour les rassurer. Les termes mêmes de
résurrection (à-jârjraaig) et de ressusciter (èysîpsiv réveiller, èyeîpeaoai.

s'éveiller ï Cor. xv. i2-i5), employés par Paul, montrent qu'à ses

yeux ces gens-là ont cessé de vivre, qu'ils sont véritablement
morts. C'est pourquoi il parle de résurrection des morts (ï Cor.

xv. 21-42; Phil. m, 11). Seulement, comme ces croyants décédés

ne sont pas destinés à demeurer la proie de la mori, mais à

reprendre vie. Paul les appelle deux ou trois fois ce ceux qui
dorment ». (1) Etant donné que les chrétiens d'alors comptaient
assister en majorité à la seconde venue du Christ, et que. par
conséquent, ce sommeil des croyants décédés ne pouvait durer
de longues années, cette solution de la question du sort des

chrétiens décédés pouvait les satisfaire, comme elle satisfaisait
l'apôtre Paul tant qu'il pouvait se ranger parmi ceux qui
seraient encore vivants lors de la parousie. Or. c'était indubitablement

son espoir quand il écrivait i Corinthiens.
Dès lors, il paraît s'être fait un changement dans son esprit,

lequel apparaît déjà dans 2 Corinthiens. Nous avons déjà
relevé le fait que. dans l'intervalle écoulé entre 1 Corinthiens
et 2 Corinthiens, l'apôtre avait vu la mort de près et avait
cru un moment y succomber. Cette perspective, à lui qui
écrivait aux Galates ce ce n'est plus moi qui vis, mais Christ
qui vit en moi », lui fit faire de nouvelles réflexions. Serait-

il possible que la mort mît fin à cette communion intime
avec le Seigneur glorifié Que lui, qui vivait par l'esprit
(Gai. v. 25). qui avait été sanctifié par l'esprit de Dieu (1 Cor.

(1) Ot zoif/cufiîvot 1 Thess. iv, i3, oi xsxoipiif/.evoi 1 Cor. xv, 20, de xotpaw
endormir, au moyen, se coucher, s'endormir, dormir, mourir.



436 LOUIS EMERY

vi, ii). qui avait dans la possession de cet esprit les arrhes
et le gage de la rédemption (2 Cor. 1. 22), put être momentanément

privé de cet esprit et de la communion avec le Dieu
d'amour Alors qu'il faisait l'expérience (pie, tandis que son
homme extérieur se détruisait, l'homme intérieur se renouvelait

de jour en jour, comment ce dernier pouvait-il, même

[iour quelques années, cesser d'être (2 Cor. iv. 16) Cetle
occurence lui parut si incompatible avec l'amour dont il se sentait
aimé par Dieu, et avec l'existence de cet homme intérieur, de

cette personnalité nouvelle qui s'affirmait de [dus en [dus en

lui, qu'il arriva à une nouvelle conception eschatologique, dont
2 Cor. v, 1-8 est la première manifestation.

Là, en effet, il nous dit qu'il est plein de confiance et aime
mieux quitter ee corps terrestre, où il demeure loin du Seigneur,

pour s'en aller habiter près du Seigneur. Car il sait cpie. si ce

corps terrestre est détruit, il a dans le ciel un édifice, qui est
l'œuvre de Dieu, c'est-à-dire un autre corps. Aussi, en présence
des épreuves de la vie actuelle désire-t-il avec ardeur être
revêtu de ce nouveau corps, afin que ce qu'il y a de mortel en
lui soit absorbé par la vie. La moid ne lui apparaît donc [dus
comme une séparation, même momentanée, d'avec le Seigneur,
mais comme une réunion immédiate avec lui. ('/est cette même
certitude (pie suppose l'exclamation de Rom. vin, 38-3g : Je

suis assuré que ni la mori, ni la vie, ni les anges, ni les

dominations, ni les choses présentes, ni les choses à venir, ni les

puissances, ni hauteur, ni profondeur, ni aucune autre créature
ne pourra nous séparer de l'amour que Dieu nous a témoigné
en Jésus-Christ notre Seigneur. » Elle s'exprime encore plus
nettement dans ces paroles de Phil. 1. 21-24 : (< Christ est ma vie
et la mort m'est un gain. S'il vaut la peine [iour moi de continuer

à vivre dans la chair, el ce que je dois préférer, je ne saurais

le dire. Je suis pressé des deux côtés, mon désir étant de

partir et d'être avec Christ, ce qui est de beaucoup le meilleur,
mais il est nécessaire pour vous que je demeure dans ce corps. »

Peut-être est-ce celle même conviction qui fait dire à Paul dans

Eph. n, 6 que ce Dieu nous a ressuscites ensemble et nous a fait
asseoir ensemble dans les lieux célestes en Jésus-Christ ».

Outre l'expérience religieuse de l'amour de Dieu [iour lui et
de sa communion avec Dieu et Jésus-Christ par le Saint-Esprit,



l'eschatologie de l'apôtre PAUL 4^7

deux autres causes ont très vraisemblablement contribué à

amener l'apôtre Paul à sa nouvelle conception, qui d'ailleurs
n'était [>as absolument étrangère aux synoptiques. (ï) La
première, c'est l'influence de l'hellénisme, avec sa distinction tranchée

de l'âme et du corps et sa croyance que les âmes des

hommes [deux s'en vont après leur mort dans les Champs-Ely-
séens, le séjour des esprits bienheureux. L'autre cause, c'est sa

notion de la rédemption ou plus précisément des moyens ou

instruments de cette rédemption. Ces instruments sont, d'une

part, Jésus-Christ, l'esprit vivifiant, qui a été fait [iour nous

sagesse, justice, sanctification et rédemption ; c'est, d'autre part,
la foi et les deux sacrements du baptême et de la cène. Par la
foi et ces deux rites, le croyant s'unit intimement à Christ, il
devient membre de son corps, il devient une môme plante avec
lui. si bien qu'il participe mystiquement à la destinée de son
Chef. De même (pie celui-ci est mort puis ressuscité, de même
le croyant meurt el ressuscite en Christ et avec Christ. Mais
cette mort et celte résurrection soni doubles, ou, si l'on préfère,
comprennent deux actes, deux moments. Le croyant, enseveli

avec .Jésus-Christ par le baptême en sa mort, meurt d'abord au
péché, en ce sens qu'il en est à la fois absous et libéré en principe

(Rom. vi. i-ii) ; [mis il meurt physiquement en sa qualité
de descendant d'Adam. De même, le croyant ressuscite d'abord
spirituellement pour mener une vie nouvelle ici-bas. [iour devenir

une nouvelle créature (Rom. vi. i-ii ; Col. n, I2-t3 ; 2 Cor.

v. ij). et i! devient une nouvelle créature, parce qu'il est en

Christ, parce que Christ habite en lui, parce qu'il a l'esprit de

Christ, expressions qui sont absolument synonymes pour Paul,

puisque pour lui le Seigneur glorifié, c'est l'Esprit. Or c'est
également Christ ou l'esprit de Christ que Paul considère comme
l'agent de la résurrection des fidèles au sens propre du terme,
de cette résurrection dont Dieu est l'auteur. C'est ce qui ressort,

par exemple, des passages suivants :

1 Thess. iv. 14 : Si nous croyons que Jésus est mort et qu'il
est ressuscité, nous devons croire aussi que Dieu ramènera par
Jésus et avec lui ceux qui sont morts.

(1) Cf. le mot de Jésus au brigand sur la croix : Je te le dis, en vérité,
aujourd'hui tu seras avec moi dans le paradis (Luc xxm, 43), ainsi que la
parabole de Lazare et du mauvais riche.



4'38 LOUIS EMERY

Gal. vi. 8 : Celui qui sème poni' l'Esprit moissonnera de l'Esprit

la vie éternelle.
i Cor. xv, 22 : Comme tous meurent en Adam, de même tous

revivront en Christ.
Rom. v, 20-2T : Où le péché a abondé, la grâce a surabondé,

afin (pie. comme le péché a régne en donnant la mort, ainsi la

grâce régnât par la justice, pour donner la vie éternelle par
Jésus-Christ notre Seigneur.

vi, 23 : Le don de Dieu, c'est la vie éternelle en Jésus-Christ
notre Seigneur.

vin, 2 : La loi de l'esprit de vie m'a affranchi en Jésus-Christ
de la loi du péché et de la mort.

vin, lo-ii : Si Christ est en vous, le corps est mort à cause
du péché, mais l'esprit est vivant à cause de la justice. Et si

l'esprit de celui qui a ressuscité Jésus d'entre les morts habite
en vous, celui qui a ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts
rendra aussi la vie à vos corps mortels, par son Esprit qui
habite en vous.

Col. i. 27 : Christ en vous, l'espérance de la gloire.
m. 3-4 : Vous êtes morts et votre vie est cachée avec Christ

en Dieu. Lorsque le Christ, qui esl votre vie, paraîtra, alors
vous aussi, vous paraîtrez avec lui dans la gloire.

Phil. in, 20-21 : Pour nous, nous sommes citoyens des cieux,
et c'est de là que nous attendons notre Sauveur, le Seigneur
Jésus-Christ, qui transformera notre corps misérable [tour le
rendre semblable à son corps glorifié par le pouvoir qu'il a de

s'assujettir toutes choses.
Si la présence dans le croyant du Christ ou de l'esprit de

Christ est à la fois le principe de sa resurrection spirituelle, et
de sa résurrection matérielle, de sa vie nouvelle de régénéré et
de la vie éternelle, Paul devait être amené à penser que, pour
celui qui vit en Christ, la mort physique ne pouvait pas être une
séparation d'avec ('brist. Si 2 Cor. v. 1-8; Phil. 1, 21-23 et peut-
être aussi Eph. n, 6 et Col. i, 5 sont l'écho de cette pensée, née
dans l'esprit de Paul depuis qu'il n'était [dus certain d'être un
témoin de la parousie, il n'a pourtant pas tiré dogmatiquement
la conséquence logique de cette conception. Je veux dire par là

qu'il n'a pas conclu de. son expérience et de son espérance
religieuses personnelles ([ne. poni' le chrétien, l'être qui possède en



l'eschatologie de l'apôtre paul 439

lui l'esprit de vie. l'heure de la mort ne marque pas la fin
momentanée, l'interruption de son existence jusqu'à la parousie,
mais qu'elle le dépouille simplement de son corps de chair, el
constitue [iour son esprit une simple transition à une vie
nouvelle dans les cieux, auprès de Jésus-Christ. Cette conclusion,
qui s'harmonisait parfaitement avec l'anthropologie de l'hellénisme,

mais d'après laquelle il n'y avait plus de résurrection des

corps, ni même de résurrection des morts, au sens propre du

terme, cette conclusion était trop différente de la conception
pharisienne de la résurrection des morts, corps et âme, dans

laquelle avait été élevé l'apôtre Paul, pour qu'il s'y arrêtât et

en fit sa doctrine. Il paraît en être resté à la conception qu'il
expose dans i Coe. xv. et d'après laquelle le croyant décédé est
réellement mort et ne reprend la vie que lors de la parousie.
mais avec un corps nouveau. C'est du moins ce que supposent
des déclarations comme celles-ci. tirées d'epîtres postérieures à

2 Corinthiens :

Rom. vin, ii : Si l'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus-Christ
d'entre les morts habite en vous, celui qui a ressuscité Jésus-
Christ d'entre les morts rendra aussi la vie à vos corps mortels

par son Esprit cpii habite en vous.
vin, 2*3 : Nous qui avons les prémices de l'Esprit, nous soupirons

nous aussi en nous-mêmes, attendant l'adoption, la rédemption

de notre corps.
Eph. iv, 3o : N'attristez pas le Saint-Esprit de Dieu, par lequel

vous avez été scellés pour le jour de la rédemption.
Phil. m. lo-ii : ...En sorte que je le connaisse, lui (Jésus-Christ)

et la puissance de sa résurrection, me rendant conforme à lui en

sa mort, dans l'espoir de parvenir aussi ci la résurrection d'entre
les morts.

m, 20-21 : Pour nous, nous sommes citoyens des cieux ; et
c'est de là que nous attendons notre Sauveur, le Seigneur Jésus-

Christ, qui transformera notre corps misérable pour le rendre
semblable à son corps glorifié par le pouvoir qu'il a de s'assujettir

toutes choses, (i)
Il est, par contre, une conséquence, que l'apôtre Paul a tirée

(i) Il est à noter cpie les Pastorales qui, si elles ne sont pas de Paul lui"
même, se rattachent à sa doctrine, ont encore l'ancienne conception
pharisienne. Cf. 2 Tim. iv, i, 8; Tite n, i3.



440 LOUIS EMERY

de son principe que c'est l'habitation de Christ ou de son esprit
clans les croyants qui est à la fois le moyen et le gage de leur
résurrection au jour de Christ, comme elle est déjà l'agent de
leur vie nouvelle dans cette existence : cette conséquence, c'est

que les croyants seuls participeront à la résurrection. Ceux qui
ne sont pas unis par la foi, par le baptême et la cène à Jésus-

Christ, à l'esprit vivifiant, ne peuvent pas ressusciter. La mort
physique, qui est le sort naturel et fatal de tous les descendants
d'Adam qui n'ont pas cru à l'Evangile, est. pour les non-croyants,
une mort définitive. Cette conclusion logique de sa conception
de l'œuvre rédemptrice est confirmée, d'une part, par l'absence
de toute allusion quelconque à la résurrection des non-croyants,
d'autre part, par plusieurs déclarations qui l'excluent nettement.

Voici les plus caractéristiques :

Gal. vi, 8 : Celui qui sème [iour la chair moissonnera de la

chair la corruption (epSopav).

2 Cor. iv, 3-4 : Si notre Evangile est encore voilé, il n'est
voilé que pour ceux qui périssent, pour les incrédules dont le

dieu de ce siècle a aveuglé l'esprit, pour qu'ils ne voient pas
resplendir l'Evangile de la gloire de Christ qui est l'image de
Dieu.

Rom. u, 12 : Tous ceux qui auront péché sans la loi périront
aussi sans la loi.

v, 20-2I à vi, 20-23, spécialement le v. 23: le salaire du [léché
c'est la mort, mais le don de Dieu c'est la vie éternelle en Jésus-

Christ notre Seigneur.

vin, i-i3, en particulier le verset i3 : Si vous vivez selon la
chair, vous devez mourir; mais si, par l'Esprit, vous faites mourir

les œuvres du corps, vous vivrez.
Phil. ix, 18-19 : Il y en a plusieurs qui ont une conduite telle,

qu'ils sont les ennemis de la croix de Christ. Leur fin est la
perdition (àmâlsix). ix, 22 ; Eph. il, 1,5; Col. u, i3. Cf. Rom. ix, 22,

Nous examinerons plus loin les passages que l'on a invoqués
en faveur de l'universalisme de l'apôtre, ne voulant relever pour
le moment que ces deux faits : i° que Paul ne parle jamais d'une
résurrection des non-croyants ; 20 que l'instrument ou l'agent de

la résurrection est toujours Christ ou l'esprit de Christ, l'auteur
premier en étant Dieu.



l'eschatologie de l'apôtre PAUL 441

LE JUGEMENT

Au retour de Jésus-Christ, descendant du ciel où il est caché

(i Thess. i, io ; iv, 16; Col. ni, 4: Phil. ni, 20), se rattache le

jugement général de l'humanité. Etant donné que les hommes
décèdes sans avoir reçu du Christ l'esprit de vie ne ressusciteront

pas, le jugement ne portera que sur les hommes en vie au

jour de la parousie et sur les croyants ressuscites (1). Celui qui
jugera, c'est, d'après certains passages (2 Thess. 1, 5-6; u, 11-12;
1 Cor. v, i3 ; Rom. n, 2, 3, 5; xiv, 10), Dieu, et d'après d'autres
(1 Cor. iv, 4_5 ; 2 Cor. v, 10), le Christ, deux affirmations qui
se concilient dans une troisième, énoncée Rom. n, 16, que Dieu
jugera par Christ les actions secrètes des hommes. Dans 1 Cor.

vi, 2-3, Paul déclare même que les saints, c'est-à-dire les
chrétiens, jugeront le monde et même les anges, tout comme ils
participeront au règne de leur Seigneur Jésus-Christ. Tandis que la
parole de Jésus-Christ annonçant à ses douze disciples qu'ils
seront assis sur douze trônes pour juger avec lui les douze
tribus d'Israël (Matth. xix, 28), énonce une idée dont l'exécution
est facile à se représenter, il est malaisé de concevoir comment
la multitude des chrétiens, qui seront eux-mêmes objet du jugement

de Christ, jugeront les autres hommes et même les anges.
Ce n'est d'ailleurs qu'une seule fois qu'il émet celte idée, tandis

qu'il revient à plusieurs reprises sur l'espoir qu'il a de voir les

lecteurs de ses épitres être irréprochables au jour du jugement
(1 Thess. m, i3; v, 23; Gal. vi, 9 ; 1 Cor. 1, 8; Col. 1, 2i-23;
Phil. 1, 10). et devenir ainsi un sujet de gloire pour l'apôtre qui
leur a fait connaître l'Evangile (1 Thess. u, 19; 2 Cor. i, 14 ;

Phil. 11, 16).

De ce jugement, qui portera sur toutes les actions des hommes
et sur leurs pensées les plus secrètes (1 Cor. ni. i3; iv, 5;
Rom. 11, 16), quelle sera la norme? Ce sera la conduite de

l'homme, mise en regard des lumières qu'il a reçues. Chacun

sera jugé selon ses œuvres, suivant le bien ou le mal qu'il aura
fait pendant sa vie (1 Cor. m, 8; iv, 5; 2 Cor. v, 10; xi, i5;
Rom. n, 5-6, i3; Eph. vi, 8; Col. ni, 23-24). Tous ceux qui au-

(1) Nous comparaîtrons tous devant le tribunal de Dieu, Rom. xiv, 10;
voir aussi u, i-ii.

29



442 LOUIS EMERY

ront péché sans la loi périront aussi sans la loi, et tous ceux
qui auront péché ayant la loi seront jugés par la loi (Rom. il, 12).
En somme, chacun moissonnera ce qu'il aura semé (Gal. vi, 7).

A la suite de ce jugement, il y aura deux catégories de

personnes : les condamnés d'une part, les sauvés ou absous de

l'autre. Le sort des sauvés, c'est la vie éternelle, c'est la participation

à la gloire et au royaume de Dieu (1 Thess. n, 12;
2 Thess. u, i4; Gal. vi, 8; 2 Cor. v, 17; Rom. n, 7, 10; v, 2:
Horn. v. 17; vin, i3, 18; ix, 22; Col. 1, 27; m. 4)- C'est, par
conséquent, le repos et la consolation éternelle pour ceux qui
ont été affligés par fidélité à l'Evangile (2 Thess. 1, 6-7; 11, 16),

c'est la connaissance parfaite (1 Cor. xm. 12). c'est l'héritage de

Dieu, l'héritage des saints dans la lumière (Rom. vin, T7 ;

Eph. 1, 14, 18; Col. 1, 12 ; ni, 24), c'est la liberté glorieuse des

enfants de Dieu (Rom. vin, 21), c'est la conformité avec le Eils
de Dieu (Rom. vin, 29; Eph. iv, i3; Phil. 111, 20-21). C'est en

un mot la vie éternelle dans le royaume de Dieu, tout ce qui
peut satisfaire les désirs légitimes de la nature humaine, si bien

que les afflictions du moment présent peuvent être considérées

comme légères en comparaison de la gloire sans mesure et sans
limite cpii est à venir (2 Cor. iv, 17-18). On conçoit dès lors que
l'annonce d'une telle espérance, qui devait être réalisée dans un
temps relativement court, puisque le grand nombre des chrétiens

vivant au temps de Paul devaient être les témoins de

l'apparition subite et glorieuse de Jésus-Christ, fût vraiment un
Evangile, une bonne nouvelle.

Si, d'une manière générale, le sort commun des croyants,
c'est le salut, la vie éternelle dans le royaume de Dieu, Paul

paraît pourtant avoir eu l'idée qu'il y aurait différents degrés
dans cette félicité. C'est ee qui semble ressortir du principe
général que chacun recevra selon ses œuvres, et aussi du contenu
de la péricope 1 Cor. m, 8-i5, d'après laquelle l'œuvre de chacun

sera éprouvée par le feu au jour du jugement (le contexte montre
évidemment qu'ici le feu est pris dans ie sens figuré d'épreuve,
d'examen). H pourra arriver qu'à l'épreuve suprême, cette œuvre
ne subsiste pas, ce qui n'empêchera pas son auteur d'être sauvé,
mais non sans peine, comme au travers du feu. Comme chaque
ouvrier avec Dieu est récompensé selon son propre travail
(1 Cor. m, 8), il est naturel de penser que celui dont le travail



L'ESCHATOLOGIE DE L'APOTRE PAUL 44^

sera reconnu île peu de valeur au jour du jugement, aura une

récompense moindre que celui dont l'œuvre a subi victorieusement

l'épreuve suprême. On peut également supposer qu'aux
yeux de Paul, l'incestueux de Corinthe, contre lequel il a jugé

qu'un tel homme soit livré à Satan pour la destruction de la
chair, afin que l'esprit soit sauvé au jour du Seigneur Jésus» (i),
ne devait pas avoir dans le royaume la même place que ceux
qui ont travaillé fidèlement à leur sanctification.

Si le jugement aboutit, [iour les croyants, et, d'une manière

générale, pour tous ceux qui. en persévérant à faire le bien,
cherchent la gloire, l'honneur et l'immortalité, à la vie éternelle
(Rom. n, 5-io), quel sera le sort de ceux qui désobéissent à la
vérité et obéissent à l'injustice, pour parler avec Rom. n. 8-9, de

ceux qui font le mal A eux la colère et l'indignation divine, la

tribulation et l'angoisse (Rom. 11. 8-9, voir aussi 1 Thess. 1, 10;

v. 9-10). Mais sous quelle forme se manifestera cette colère
divine? quel châtiment atteindra ceux qui en seront les objets?...
Voici, par ordre chronologique, les paroles de Paul qui répondent

à cette question.
1 Thess. 1, 3 : Lorsque les hommes diront : paix et sûreté,

alors une ruine soudaine les surprendra, comme les douleurs

surprennent une femme enceinte et ils n'échapperont point.
2 Thess. 1. 6-9: N'est-il pas conforme à lajustice de Dieu, de

rendre l'affliction à ceux qui vous affligent, et de vous donner,
à vous qui êtes affligés, du repos avec nous, lorsque le Seigneur
Jésus apparaîtra, venant du ciel, avec les anges de sa

puissance, au milieu de flammes de feu, faisant justice de ceux qui
ne connaissent point Dieu et qui n'obéissent pas à l'Evangile
de Notre Seigneur Jésus-Christ? Ils seront [»unis d'une perdition
éternelle, loin de la face du Seigneur et de la gloire de sa
puissance.

11, 8-12: Alors sera manifesté l'impie, que le Seigneur Jésus

détruira par le souffle de sa bouche et qu'il anéantira par l'éclat
de son avènement. Cet impie apparaîtra par la puissance de

Satan, avec toute espèce de miracles, des signes et des

prodiges menteurs, et avec toutes les séductions de l'injustice [iour

(1) 1 Cor. v, 3-5, parole dont le sens n'est pas clair. Nous croyons, (puant
à nous, que l'apôtre condamne le dit individu à mort, afin qu'il cesse de

pécher, et qu'il puisse, au jour de Christ, ressusciter pour le salut.



444 LOUIS EMERY

ceux qui périssent, parce qu'ils n'ont pas reçu l'amour de la
vérité pour être sauvés. Et c'est pour cela que Dieu leur envoie
une puissance d'égarement, qui les fait croire au mensonge,
afin que tous ceux qui n'ont pas cru à la vérité, mais qui ont
pris plaisir à l'injustice, tombent sous son jugement.

Gai. v. 2i : Ceux qui commettent de telles choses (les
différents défauts et vices signalés comme œuvres de la chair dans
les lignes qui précèdent) n'hériteront pas le royaume de Dieu.

Gal. vi, 8 : Celui qui sème pour sa chair moissonnera de la

chair la corruption.
i Coi', i, i8 : La parole de la croix est une folie pour ceux

qui périssent.
i Cor. ui, 16-17 : Ne savez-vous pas que vous êtes le temple

de Dieu et que l'esprit de Dieu habite eu vous? Si quelqu'un
détruit le temple de Dieu, Dieu le détruira.

vi, 9-10 : Ne savez-vous pas que les injustes n'hériteront poinl
le royaume de Dieu Ne vous abusez point: ni les impudiques,
ni les idolâtres, ni les adultères, ni les efféminés, ni les infâmes,
ni les voleurs, ni les avares, ni les ivrognes, ni les diffamateurs,
ni les rapaces, n'hériteront le royaume de Dieu.

2 Cor. iv, 3-4 : Si notre Evangile est encore voilé, il n'est
voilé que pour ceux qui périssent, pour les incrédules.

2 Cor. iv, i5-i6 : Nous sommes devant Dieu la bonne odeur
de Christ parmi ceux qui sont sauvés et parmi ceux qui périssent

; pour ceux-ci, une odeur de mort qui donne la mort, [iour
ceux-là une odeur de vie qui donne la vie.

vu, 10 : La tristesse selon Dieu produit une repentance qui
conduit au salut, tandis que la tristesse du monde produit la
mort.

Rom. i, 32 : Rien que les hommes connaissent le décret de
Dieu déclarant dignes de mort ceux qui commettent de telles
actions (29-31), non seulement ils les font, mais encore ils
approuvent ceux qui les commettent.

11, 12 : Tous ceux qui ont péché sans la loi périront aussi

sans la loi.

m, 23-24: Il n'y a pas de distinction, car tous ont péché et
sont privés de la gloire de Dieu.

vi, 23 : Le salaire du péché, c'est la mort.
vu, 5 : Lorsque nous vivions selon la chair, les passions man-



L'ESCHATOLOGIE DE L'APOTRE PAUL 44^

vaises. excitées par la loi. agissaient dans nos membres et
produisaient du fruit pour la mori.

vin, 6 : L'affection de la chair produit la mort.
vin. i3 : Si vous vivez selon la chair, vous devez mourir.
ix, 22 : Qu'y a-t-il à dire, si Dieu voulant montrer sa colère

et faire connaître sa puissance, a supporté avec une grande
longanimité des vases de colère faits [iour la perdition.

Eph. n. 1-2 : Et vous, vous étiez morts par vos fautes et par
vos [léchés, auxquels vous vous êtes abandonnés autrefois (cf.
4-«)-

_v. 5 : Sachez-le bien, ni l'impudique, ni i 'impur, ni l'avare qui
est un idolâtre, n'a part à l'héritage du royaume de Christ et
de Dieu.

Phil. i, 28 : Sans vous laisser intimider en rien par vos
adversaires, ce qui est une preuve de perdition [iour eux, mais de

salut [iour vous.
111, 18-19 : Il y cu a plusieurs qui ont une conduite telle,

qu'ils sont les ennemis de la croix du Christ. Leur fin esl la

perdition.
Si l'on se rappelle que le salut, c'est la vie éternelle, la

participation au royaume et à la gloire de Dieu, que la condition
du salut c'est la possession de l'esprit du Christ, que pour ceux

qui n'ont pas cru en Christ et ne, sont pas morts en Christ, il
n'y a pas de resurrection au dernier jour, parce qu'en tant cpie
descendants d'Adam tous les hommes sont charnels, pécheurs
et mortels, ii est naturel de penser a priori que la punition qui,
au jour du jugement, frappera les incrédules et les injustes,
sera la mort. Cette conclusion logique de la notion que Paul se

fait du péché et de la rédemption nous paraît amplement
confirmée par les textes que nous venons d'énumérer. L'homme de

péché, dont parle 2 Thessaloniciens, sera détruit par le souffle
de la bouche du Seigneur, i! sera anéanti (xaTapyfoei) (T)- Ceux

qui affligent les chrétiens de Thessalonique seront punis
d'une perdition éternelle (oleBpov aminov). Ceux qui n'ont pas cru
à l'Evangile sont appelés ceux qui périssent (oi xKolf.vp.zvoi)

2 Thess. u. 10; 1 Cor. 1. 18; 2 Cor. 11, i5 ; iv, 4> et leui' tin est

désignée par le terme de perdition (à-mUXeioi) Phil. 1. 28: 111. 19.

(i) De y.v.rxçyzi'j rendre inactif, abroger, abolir.



44t> LOUIS EMERY

Ces expressions ne sauraient signifier autre chose que
l'anéantissement, l'abolition de la personnalité, corps et àme. Rien loin
d'avoir le sens figuré, il est aisé de montrer cpie, partout où le

terme de mort parait avoir ce sens et signifie un état spirituel
dégénéré, il ne l'a qu'en tant que cet état de mort spirituelle
est la première manifestation, le premier degré de la mort
totale, ainsi Eph. n, i, 5 ; Rom. vu. 7-1.4- Vouloir à tout prix,
comme le font tous les exégètes catholiques, et un nombre
diminuant de jour en jour d'exégètes protestants, entendre les termes
de mort, perdition, destruction, dans le sens de vie dans la
souffrance, c'est s'insurger contre un des principes essentiels de

l'exégèse, à savoir qu'un terme doit être pris dans son sens
ordinaire et propre, toutes les fois que le sens figuré n'est pas
imposé par le contexte. Or ce n'est certes pas le cas dans les

passages énumérés plus haut. Du reste, pourquoi y aurait-il
une punition différente pour les injustes décèdes avant la
parousie et ceux qui seront encore en vie au moment de celle-ci?

Mais, nous dira-t-on. tout en admettant que l'apôtre a posé

nettement le principe que la mort, la destruction de la personnalité,

est la conséquence du péché, ne rencontrons-nous pas
dans ses épîtres quelques passages exprimant l'espoir, [dus
même, la certitude qu'en définitive tous les hommes seront
sauvés C'est ce que nous allons examiner, en suivant également

l'ordre chronologique de ses épîtres.
Nous rencontrons d'abord dans 1 Cor. xv la péricope 20 à

28, spécialement le v. 22 : Comme tous meurent en Adam, de

même tous revivront en Christ ; et le v. 28 : Et quand toutes
choses lui auront été soumises, alors le Fils lui-même sera soumis

à celui qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit
tout en tous. — Il est évident que cette dernière expression
ce Dieu tout en tous » exprime la certitude de l'apôtre Paul qu'un
jour tout ce qui fait obstacle à la volonté et à l'action de Dieu

aura disparu, que Dieu régnera sans conteste sur la nature et

sur tous les êtres existants. C'est du reste l'espoir de tout chrétien

qui. résolument monothéiste, croit au triomphe définitif de

Dieu, et donc du bien. Mais cette certitude impliquait-elle pour
Paul celle du salut universel de tous les hommes? En tout cas,
elle n'apparaît pas dans le présent texte. Il est vrai que tous
les hommes meurent en Adam, c'est-à-dire en tant que tous sont



l'eschatologie de l'apotre PAUL 447

descendants d'Adam. Mais, pour revivre en Christ, il faut qu'ils
aient cru en Christ, qu'ils se soient endormis e'n Christ, comme
dit le v. 18. Car. comme le marque le v. 23 : tous revivront en

Christ, mais chacun à son propre rang: Christ est les prémices,
puis ceux qui sont à Christ ressusciteront à son avènement,
ensuite viendra la fin. Ainsi il n'est en tout cas pas question de

la résurrection de ceux qui sont décèdes avant la parousie sans
avoir cru en Christ. Ceux-là sont absolument exclus du royaume
de Dieu. Quant aux incroyants, aux injustes encore vivants lors
de la parousie, notre texte n'exclut pas absolument leur conversion

future. 11 affirme simplement ceci, qu'après le retour de

Jésus-Christ, celui-ci régnera et que. pendant son règne, il
détruira tout empire, toute domination, toute puissance, y
compris la mori, puissance qui sera détruite la dernière. Puis,

quand Christ aura mis tous ses ennemis sous ses pieds, il remettra

le royaume à Dieu le Père, et alors viendra la fin (tò tsaoç)

c'est-à-dire le règne de Dieu au sens [dein du terme, le règne de

la perfection. L'expression ce mettre ses ennemis sous ses pieds »
n'exclut pas d'une manière absolue la possibilité [iour Jésus
d'en triompher moralement, c'est-à-dire de les amener à reconnaître

volontairement sa suprématie. Mais en tout cas, il aura
aboli (xarapyhori) lout empire, toute domination, toute puissance

(àoyfv, cEvjaiav, 'ovvœj.iv), expressions qui, chez Paul, désignent
les différentes catégories d'esprits mauvais dont Satan est le chef.
Donc, en tout cas, ou ces esprits mauvais seront exclus
définitivement du royaume de Dieu et anéantis, notion qui s'accorde
le mieux avec l'ensemble de l'enseignement de Paul, ou bien
ils auront fini par se soumettre à Christ, idée qui n'est jamais
expressément affirmée par Paul.

Dans ce même chapitre xv, on a également relevé, en faveur
de l'universalisme. la péricope 42"49> spécialement le v. 49 :

ce Comme nous avons porté l'image de celui qui est terrestre.
nous porterons aussi l'image de celui qui est céleste. » Mais il
està remarquer: i" que cette parole s'applique aux croyants
« nous » et pas nécessairement à tous les hommes ; 2° que le

v. 45 rappelle que, si Adam a été fait âme vivante et par
conséquent mortelle. Jésus-Christ, le dernier Adam, est esprit vivifiant

et par suite incorruptible, ce qui implique la nécessité
d'un rapport avec lui pour participer à son- incorruptibilité ;



448 LOUIS EMERY

3° que ce texte ne se prononce pas sur la question de savoir si
tous les hommes ou seulement quelques-uns croiront en lui.

Un troisième passage allégué en faveur de l'universalisme est
Rom. v. 12-21, où Paul, mettant en parallèle l'influence de la
désobéissance du premier homme avec celle de l'obéissance de

Jésus-Christ, relève la supériorité de la seconde au point de

vue de son extension. i5 : Si, par la faute d'un seul, beaucoup
(oi 7raÀ/oi) sont morts, combien plus la grâce de Dieu et le don

qu'il nous a fait dans sa grâce par un seul homme, Jésus-Christ,
ont-ils abondé pour beaucoup (dç tovç noilovç). i8 : Ainsi donc,
comme par une seule faute fa condamnation s'étend à tous les

hommes, de même, par un seul acte de justice, la justification
qui donne la vie s'étend à tous les hommes. 20-21 : Où le péché
a abondé, la grâce a surabondé, afin que, comme le péché a

régné en donnant la mort, ainsi la grâce régnât par la justice,

pour donner la vie éternelle par notre Seigneur Jésus-Christ.
Paul, dit-on, enseigne dans cette péricope que, par suite de la

faute d'Adam, tous les hommes sont devenus pécheurs et par
suite soumis à la mort, mais que l'action de la grâce de Dieu en
Jésus-Christ a surabondé sur celle du péché., et que, par
conséquent, elle procurera la vie à tous les hommes.

Cette interprétation dépasse, croyons-nous, la véritable pensée

de Paul. Sans doute, [iour lui, l'œuvre de Christ est en

principe suffisante pour sauver tous les hommes. Mais Cbrist
demeure le médiateur nécessaire du salut, cf. v. i5, 17, 21, et Pau)

ne dit pas que tous croiront en Jésus-Christ, que tous bénéficieront

de cet acte de justification qui, en principe, s'étend à tous
les hommes.

Beaucoup plus favorable à la thèse de l'universalisme est la

péricope Rom. xi, 25-32, spécialement le v. 26, qui affirme que
tout Israël sera sauvé, et le v. 32. déclarant que Dieu a
enfermé tous les hommes dans la rébellion pour faire miséricorde
à tous ». Cette déclaration prise en elle-même et isolément est

nettement et franchement universaliste. Mais ce serait dépasser
la pensée de l'apôtre que d'y voir l'expression d'une doctrine
arrêtée et conséquente avec elle-même. Car voyez dans cernerne

chapitre xi ce qu'il écrit aux v. 20-23 : Ces branches — il
s'agit des branches de l'olivier cultivé qui représente le peuple
d'Israël — ont été retranchées à cause de leur incrédulité, et



l'eschatologie de l'apôtre PAUL 449

toi, tu subsistes par la foi : ne t'enorgueillis pas, mais crains.
Car si Dieu n'a point épargné les branches naturelles, il ne

t'épargnera pas non plus. Considère donc la bonté et la sévérité

de Dieu ; sa sévérité envers ceux qui sont tombés et sa

bonté envers toi, si toutefois tu te maintiens dans sa bonté,
autrement tu seras aussi retranché. Et quant à eux, s'ils ne

persistent pas dans l'incrédulité, ils seront aussi greffés : ('ai-

Dieu est puissant [iour les greffer de nouveau.
Ainsi, dans le même chapitre. Pau! enseigne une prédestination

universelle au salut, et met en garde ses lecteurs contre
une conduite qui les exposerait à être exclus du salut. Du reste.
après avoir écrit ce passage dans l'épître aux Romains, Paul
continue, dans ses épitres ultérieures, à s'exprimer comme s'il
allait de soi qu'un certain nombre d'hommes seront exclus du

royaume de Dieu, (i)
C'est également l'objection que l'on peut adresser à ceux qui

allèguent comme universaliste le passage Col. ï, 19-20: celi a plu
à Dieu de faire habiter en lui (Jésus-Christ) toute sa plénitude,
et, par lui, de réconcilier toutes choses avec lui-même, tant ce

qui est sur la terre, que ce qui est dans les cieux. ayant fait la

paix par le sang de sa croix»; et le texte analogue d'Eph. 1, 9-10 :

ce Dieu nous a l'ait connaître le mystère de sa volonté, suivant le

dessein que, dans sa bienveillance, il avait d'avance formé en
lui-même — pour l'exécuter quand les temps seraient accomplis —
de réunir toutes choses en Christ, tant celles qui sont dans les

cieux cpie celles qui sont sur la terre.» On peut encore rapprocher

de ces deux textes 2 Cor. v. 19 : ce Dieu était en Christ
réconciliant le monde avec lui-même, en n'imputant pas aux
hommes leurs offenses, et il a mis en nous la parole de
réconciliation.» Si. en elfet, ces textes nous présentent Christ comme
un agent de conciliation universelle, le contexte nous montre
qu'il ne l'est en fait que pour ceux qui, par la foi, acceptent
d'être réconciliés avec Dieu (cf. Col. 1. 2'3 ; Eph. 1, 3-i3; 2 Cor.

v, 20).
Nous pouvons donc conclure sur ce poinl spécial qu'aux yeux

de Paul la grandeur et l'excellence de la grâce de Dieu manifestée

en Jésus-Christ est telle qu'elle est. en principe, pleinement

suffisante pour amener au salut tous les hommes, mais

(1) Cf. Eph. v, 5-6; Pliil. 1, sS; m, 19.



45c) LOUIS EMERY

qu'en fait elle n'est efficace que pour ceux qui l'acceptent par
la foi. Bien [dus. dans maint passage, il affirme que ces derniers
n'ont cru que parce qu'ils y avaient été prédestinés avant la
création du monde. S'il faut reconnaître que, dans Rom. xi.
26-32. à la fin du chapitre où il traite spécialement de la
prédestination, il annonce que tout Israël sera sauvé et que Dieu
fera miséricorde à tous les hommes, il est certain cpie cette
affirmation nette et précise du salut universel est unique dans
ses épitres. Aussi nous paraît-il difficile de la faire prévaloir
contre les nombreux passages qui, sous une forme ou une
autre, nous présentent ta mort comme le salaire du [léché, et la
foi en Jésus-Christ, source de vie. comme la condition de la
resurrection, textes d'où il appert qu'en tout, cas, les incroyants
et les injustes décèdes avant la parousie seront privés du salut,
puisqu'ils ne ressusciteront pas. Ajoutons encore que cette
déclaration universaliste ne concerne que les êtres humains, ce qui
implique que, même dans l'hypothèse d'une rédemption universelle

de tous les hommes, les puissances sataniquos en seraient
exclues.

Une remarque encore à propos du jugement, c'est qu'au fond
cette notion est un hors-d'oeuvre dans ce qu'on peut appeler le

système paulinien. tout comme son idée de la résurrection au

jour de Christ. Si c'est la foi en Christ, l'union mystique avec
le Christ glorifié qui est le principe de la vie éternelle, comme
elle est la condition de la justification, principe central du
paulinisme, la. conclusion logique de ce principe est d'abord que,
pour le croyant, la mort n'est que la mort du corps de chair et
de sang, mais non celle de l'esprit, lequel, bien loin d'être séparé

par elle de Dieu et de Christ, est réuni avec eux. Nous avons
vu que Paul a exprimé deux fois cette idée dans 2 Cor. v, i-8
et dans Phil. 1. 21-23. 11 résulte en second lieu de ce principe
que le jugement des humains, le triage entre les justes et les

injustes, les croyants et les incroyants, se fait déjà dans cette
vie-ci, par l'attitude qu'ils prennent en face de Jésus-Christ. Ce

jugement implicite s'exéeutant à l'heure de la mort, par le fait

que, pour les uns, celle-ci est définitive et que, pour les autres,
elle est un simple changement d'habitation, [ioni' parler avec
Paul, le jugement final à grand orchestre n'a pas sa raison
d'être. De plus, comme la grande doctrine de Paul est celle

du salut par grâce, par le moyen de la foi. du salut don de



l'eschatologie oe l'apotke PAUL 45i

Dieu et non salaire, récompense due à certaines prestations, la
notion d'un jugement, oti chacun sera jugé selou ses œuvres,
ne cadre pas avec celte doctrine. Sa présence dans les épitres
de Paul — comme d'ailleurs dans la théologie johannique. où
elle cadre encore moins — ne s'explique que par l'influence des

conceptions messianiques judaïques qui étaient celles de la
première communauté chrétienue. et dans lesquelles Paul le
pharisien avait été élevé. Elle faisait trop corps avec l'espérance
du prochain avènement du Messie pour que l'apôtre pût y
renoncer.

LE ROYAUME DE DIEU

Le jugement dernier ne clôture pas l'activité du Christ, et, à

ce propos, il nous faut revenir sur i Cor. xv. 2.4-28, dont nous
avons déjà dit deux mots à l'occasion de l'universalisme. D'après
ce passage, le jugement dernier marque plutôt le commencement

du règne visible, extérieur, du Christ, de ce règne auquel
participeront les croyants (Rom. v. 17 ; i Cor. iv.8-9 ; 2 Tim.
11. 12 et Apoc. v, 10). Ce règne, dont Paul ne détermine pas la
durée en chiffres précis, comme le fait l'Apocalypse qui la fixe
à mille ans (Apoc. xx, 2-5). durera jusqu'à ce que fe Christ ait
mis tous ses ennemis sous ses pieds (t Cor. xv, 2.5), par conséquent

jusqu'à ce qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse dans

les cieux. sur la terre et sous la terre el que toute langue
confesse que Jésus-Christ est le Seigneur à la gloire de Dieu le

Père (Phil. 11, 9-11). Quand toute puissance adverse sera
détruite, Jésus remettra le royaume à Dieu le Père, et ce sera la

tin. c'est-à-dire la fin de l'économie présente, avec ses difficultés
et ses tuttes. son mélange de bien et de mal, et le commencement

du royaume de Dieu, de l'ère de la perfection. Car, comme
nous l'avons déjà remarqué, les pécheurs de tout ordre qui ne

se sont pas repentis et n'ont pas cru à l'Evangile, sont absolument

exclus du royaume de Dieu. Une fois sa tâche terminée,
le jiéché et la mort détruits sans retour, le Fils lui-même sera
soumis à Dieu le Père (1 Cor. xv, 28), et il ne sera plus qu'un
premier-né entre plusieurs frères (Rom. vin, 29).

Ce n'est que dans 1 Cor. xv que Paul parle expressément
d'un règne de Christ, s'étendant entre le moment de son avène-

nement et celui où le triomphe complet de la volonté de Dieu



LOUIS EMERY

amènera l'existence du royaume de Dieu proprement dit. Les

autres passages, où il parle de la parousie et du royaume de

Dieu, n'excluent pas cette conception, mais semblent supposer
plutôt que le royaume de Dieu commencera à l'avènement
même du Christ, celui-ci régnant au nom de Dieu. De là cette

expression ce le royaume de Christ et de Dieu ». que l'apôtre
emploie Eph. v, 5.

Est-ce l'avènement du Christ avec la resurrection des croyants
morts et la transformation des croyants vivants, qui constituera
la révélation des fils de Dieu que la création attend avec un
ardent désir d'après Rom. vin, 18-22 Ou bien faut-il placer
cette révélation des fils de Dieu à la fin du règne de Christ,
quand il aura triomphé de toutes les puissances hostiles à Dieu
Si 1 Cor. xv, 24-28 marque la pensée définitive de l'apôtre,
c'est évidemment à ce dernier moment qu'il faut s'arrêter, ear
c'est alors seulement qu'ils seront pleinement héritiers de Dieu,
cohéritiers de Christ, et en cette qualité, participants à la gloire
divine (Rom. vin, 17-18 ; v, 2 ; 1 Thess. 11, 12; 2 Cor. iv, 17;
Eph. 1, 18). Quoi qu'il en soit de ce point spécial, Paul ne juge
la rédemption pleinement accomplie que lorsque la nature elle-
même sera délivrée de la servilnde de la corruption, et
participera, elle aussi, à la liberté glorieuse des enfants de Dieu,
lorsque la mort ne régnera plus sous aucune forme dans le

monde (Rom. vin. kj-23; 1 Cor. xv, 26).
Dans le royaume de Dieu, les croyants, possesseurs d'un

corps spirituel et incorruptible (1 Cor. xv. 4a-54), jouiront de la

vie éternelle, c'est-à-dire de la vie pleine et parfaite, à tous les

points de vue. Ils posséderont la connaissance parfaite de toutes
choses, connaissance intuitive, face à face, comme dit l'apôtre
(1 Cor. xiii, 8-12), singulièrement supérieure à la connaissance
imparfaite et obscure que nous possédons actuellement. Ils
s'aimeront parfaitement les uns les autres, car la charité n'a pas
de fin (1 Cor. xm, 8); elle est de tous les temps, puisque
l'amour est la loi même du royaume de Dieu réalisé, comme
elle est déjà aujourd'hui le devoir suprême du chrétien. Ceserà,

pour tous les croyants, la justice, la paix et la joie par le Saint-

Esprit (Rom. xiv, 17), ce qui implique une communion parfaite
avec Dieu, idée qui n'est pas expressément marquée par l'apôtre,

mais qui nous paraît incluse non seulement dans le texte

que nous venons de citer, mais dans le fait de la participation



l'eschatologie oe l'apotre PAUL 453

à la gloire de Dieu. Et comme Jésus participe déjà depuis son
ascension à cette gloire divine, les croyants, en y participant à

leur tour, jouiront aussi pour l'éternité de la compagnie de
Jésus (i Thess. iv. 17).

Où sera le séjour des élus L'idée générale des croyants
d'alors, impliquée d'ailleurs par l'attente du retour de Christ
ici-bas et de la transformation de la terre actuelle, était que ce

serait notre terre elle-même qui serait le théâtre de cette
réalisation glorieuse du royaume de Dieu. El cette idée cadre bien
avec la conception géocentrique de l'univers qui était celle des

premiers chrétiens comme de tout le monde antique. L'apôtre
Paul ne paraît pas en être resté à cette croyance. D'après
1 Thess. iv. 17(1) ; 2 Cor. v, 1-2(2); Eph. n, 6(3), il semble

plutôt avoir pensé que le séjour des élus doive être dans les

cieux, dans ce troisième ciel ou paradis où il raconte avoir été

un jour ravi en esprit (2 Cor. xn, 2-4).
Paul n'aborde jamais, remarquons-le en terminant, la question

du sort des hommes morts avant Jésus-Christ. Faut-il voir
dans l'indication que. devant Jésus, tout genou fléchira non
seulement dans les cieux et sur la terre, mais aussi sous la
terre (Phil. 11. ion), l'idée que les morts entrés dans le scheol

participeront aussi à son règne, idée qui pourrait être aussi

celle de Rom. xiv, 9 (4), il est impossible de l'affirmer. Seraient-ce
les fidèles de l'ancienne alliance qu'il faut entendre par ces

(1) Ensuite, nous les vivants, restés sur la terre, nous serons enlevés
tous ensemble avec eux (les ressuscites) au milieu des nuées, à la rencontre
du Seigneur, dans les airs, et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur.

(2) Nous savons que, si notre demeure terrestre, qui n'est qu'une tente,
est détruite, nous avons dans le ciel un édifice qui est l'œuvre de Dieu, une
demeure éternelle qui n'est pas laite de main d'homme. Aussi gémissons-
nous dans cette tente, désirant avec ardeur d'être revêtus de notre habitation

céleste.
Sans doute, remarquerons-nous, cette demeure éternelle est ici le corps

spirituel et incorruptible du croyant, mais, en disant que cette demeure
éternelle est dans le ciel, l'apôtre ne marque-t-il pas cpie c'est dans le ciel

que le croyant sera revêtu de ce corps nouveau
(3) Dieu nous a ressuscites ensemble et nous a fait asseoir ensemble

dans les lieux célestes en Jésus-Christ. — Il y a là, sans doute, une expression

proleptique, mais qui paraît bien désigner le ciel comme séjour des

rachetés.
(4) C'est pour être le Seigneur des morts et des vivants que Christ est

mort et a repris vie.



454 LOUIS EMERY

saints avec lesquels Jésus apparaîtra d'après i Thess. m. i3,
c'est ce qu'il est également impossible de déterminer à coup sur.
Ce silence de l'apôtre Paul montre une fois de plus que, dans

ses épîtres. il ne se préoccupe que de répondre aux besoins
religieux et pratiques des Eglises fondées par lui, et non d'examiner

et de résoudre les questions dogmatiques, sans intérêt
direct pour la vie spirituelle des destinataires de ses épîtres,
que pouvait soulever, dans les esprits philosophiques, le contenu
de sa prédication évangélique.

Ce serait dépasser le cadre de cette étude de théologie
biblique, comme telle purement objective, que d'examiner si et
dans quelle mesure le chrétien du xxe siècle peut s'approprier
les croyauces eschatologiques de l'apôtre. Nous renvoyons ponicela

nos lecteurs à notre brochure sur L'Espérance chrétienne
de l'au-delà (i). Relevons seulement le fait que la différence très
grande existant entre la conception antique de l'univers et la
conception moderne, notre connaissance plus complète de l'histoire

de l'humanité et le non-retour du Christ à l'époque espérée

par la première génération chrétienne, entraînent naturellement

des modifications importantes dans la forme que le chrétien

d'aujourd'hui doit donner à ses espérances d'avenir. U y a

là une. nécessité dogmatique évidente, à laquelle il est impossible

de se soustraire pour l'homme qui veut penser sa foi avec
les idées de son temps. Mais, quelques divergences que la
difference des horizons intellectuels fasse surgir entre nos espérances
eschatologiques et celles de l'apôtre Paul, il reste, sur ce point,
ceci de commun entre lui et nous, c'est la ferme espérance cjue
le Dieu qui, par sa grâce, a commencé en nous l'œuvre du
salut, en poursuivra l'achèvement et nous fera participer un jour,
clans l'au-delà, à la plénitude de la vie divine et éternelle, à la
gloire de son royaume, à la pleine possession de notre dignité
de fils de Dieu. C'est là la bonne nouvelle du salut. L'éliminer
de l'Evangile et prétendre néanmoins vouloir garder celui-ci,
ce serait l'émasculer en en faisant simplement une loi morale
nouvelle sans l'accompagner du levier nécessaire à l'effort pour
l'accomplir : la confiance dans la grâce d'un Dieu qui nous
aime non seulement pour un temps, mais pour l'éternité.

Louis Emery.

(i) Lausanne 191'!, librairie Rouge.


	L'eschatologie de l'apôtre Paul

