
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Le problème du Christ : et la solution de Charles Secrétan

Autor: Abuzit, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLEME DU CHRIST

ET LA SOLUTION DE CHARLES SECRÉTAN

Il y a presque deux mille ans, dans une province reculée
de l'empire romain, un simple ouvrier, un jeune maçon, qui
avait jusqu'alors travaillé de son métier dans son village, se

mit à parcourir son pays natal, prêchant à tous ceux qui
l'écoutaient qu'ils devaient changer de vie, renoncer à eux-
mêmes et se tourner vers Dieu, leur Père céleste. De plus il
guérissait les malades, notamment les paralytiques, et ceux

que nous appellerions aujourd'hui des hystériques ou des

épileptiques : on les appelait alors des « possédés ». Il était
suivi par une foule enthousiaste. Il choisit quelques disciples
dont il fit ses compagnons de route ; il les instruisait à part.
C'était des paysans grossiers, sans aucune culture ; malgré
leur attachement à leur maître, malgré leur contact journalier

avec une nature si délicate et si noble, ils gardèrent leur
rudesse, leur naïveté, je dirai même leur inintelligence. Il
arriva ce qui était inévitable : comme le jeune prophète avait
coutume de dire tout ce qu'il pensait, comme les pauvres
gens l'écoutaient volontiers, il eut l'heur de déplaire à quelques

grands personnages, à des politiciens, à des prêtres.
On fit un complot contre lui, on l'accusa devant le pouvoir
romain, on le fit condamner au supplice. Il fut cloué vivant,
les deux bras étendus, sur une croix.

Sa mort jeta le désarroi dans la petite troupe de ses sec-

*7



4lO FHANK ABAXJZIT

tateui's ; ils furent désorientés, frappés de tristesse et de

découragement. Il semblait qu'avec la disparition de leur
maître tout fût lini : c'était l'ait de sa doclrine et de son entreprise.

Mais, le surlendemain, les disciples virent ou crurent
voir le maître qui leur apparaissait. D'après le peu que nous
savons, il ne semble pas leur avoir dit rien de bien nouveau ;

il les a surtout rassurés, réconfortés. Ils continuèrent à vivre
ensemble, à s'entretenir de leurs souvenirs el de leurs
espérances. Quelques semaines après, étant tous en prière, ils
eurent comme une extase ; il leur sembla que l'esprit même
de Dieu entrait en eux et les rendait capables des plus grandes
actions. Ils s'élancèrent dès ce moment à la conquête morale
d'abord de la Judée, puis du monde entier. Quelque temps
après, un de leurs plus farouches adversaires, un Pharisien
lettré nommé Saul, de Tarse, fut à son tour, sur le chemin
de Damas, où il allait pour en faire condamner quelques-
uns, frappé d'une extase : il entendit une voix qui lui disait :

« Je suis celui que tu persécutes. » Converti à la foi nouvelle,
il alla convertir le monde païen, et devint le plus grand
missionnaire de la religion chrétienne.

Comme l'a l'ail remarquer un philosophe historien, M. Emile
Boutroux, s'il y a un miracle dans l'histoire, c'esl la propagation

du christianisme. Aucune doclrine, semble-t-il, n'était
plus mal faite pour conquérir le monde. Elle enseignait à

ses disciples qu'il fallait respecter les pouvoirs établis, ne
point se mêler du gouvernement des hommes, mais vivre
d'une vie pure et sainte, dans le renoncement, la charité
active et la prière, sans s'inquiéter le moins du monde ni

d'organiser ni de transformer la société. Et cependant le

monde antique est devenu chrétien. Pour employer des

images qui sont de Jésus lui-même, le christianisme a d'abord
été une graine minuscule, la plus petite des semences : mise

en terre, elle a paru mourir : elle est morie en effet, mais il
est sorti d'elle une faible plante, qui a grandi peu à peu, puis
est devenue un arbre immense conviant de ses branches la

terre entière ; et sous son feuillage tous les oiseaux du ciel,



LK PROBLÈME DU CURISI /(li

c'est-à-dire toutes tes âmes qui cherchent Dieu, ont pu se

réfugier.
Cependant, si le christianisme a joué un réde capital dans

l'histoire pendant dix-neuf siècles, beaucoup d'hommes au

cœur droit et à l'esprit sincère considèrent aujourd'hui que
sa mission est terminée et qu'il n'a [fins qu'à disparaître,
plus ou moins péniblement, (ie la scène du monde. Il n'est

plus en accord, dit-on, avec la pensée moderne. Sans doute,
parmi les âmes ignorantes, les femmes, les êtres qui vivent
davantage de sentiment et de routine, il en est beaucoup
qui suivent encore cette ancienne et vénérable tradition.
Mais parmi les hommes intelligents el cultivés on peut voir,
depuis le xvine siècle, la foi chrétienne aller toujours en
diminuant : chez la plupart d'entre eux elle a disparu sans
retour.

Comment expliquer une telle décadence de la foi
religieuse Il en esl qui diront : Le christianisme impose à ses

adeptes une discipline trop sévère. « Soyez parfaits, disait
Jésus, comme votre Père céleste est parfait. » La charité qui
se donne, l'amour de tous les hommes, l'amour des ennemis,
l'humilité, la pureté, la sainteté, ces vertus surnaturelles sont

trop loin, nous dit-on, de l'humaine nature, elles répugnent
à notre égoïsme instinctif. Qui oserait prétendre qu'une telle

explication est entièrement fausse Mais si c'esl là vraiment
la raison profonde pour laquelle le christianisme est en
décadence, comment se fait-il qu'elle ait attendu tani de siècles

pour agir car l'homme n'a guère changé depuis (pie nous
le connaissons. L'objection, eu somme, ne porte pas seulement

contre la foi chrétienne, elle porte contre loute
doctrine qui prétend élever l'homme au-dessus de lui-même,
l'arracher à l'esclavage de ses sens et de ses passions. Le
christianisme reconnaît qu'il est très difficile de vaincre
l'égoïsme, mais il prétend apporter bien plus qu'une doclrine
morale, un principe de vie nouvelle que ne peuvent donner

ni les autres religions ni toutes les philosophies du
inonde.



/Jl2 FRANK ABAUZlT

De bonne heure les disciples de Jésus ont cherché à

s'expliquer à eux-mêmes, par quelques formules courtes et

frappantes, l'impression extraordinaire que le maçon de
Nazara leur avait faite et l'influence prodigieuse de sa personne
et de son enseignement sur leur vie et sur leur caractère.
Ils ont ainsi tracé les grandes lignes de la doctrine chrétienne:
Jésus n'est pas, comme on pourrait se l'imaginer, un simple
homme, Jésus est le Messie ; plus encore, il est le fils de Dieu ;

plus encore, il est Dieu même descendu sur la terre. Pourquoi

Dieu est-il descendu sur la terre, sous la forme de Jésus

le Messie Parce que l'humanité était coupable ; depuis le

premier homme qui avait péché, la condamnation du péché
pesait, sur toute sa race ; et l'humanité criminelle ne pouvait
pas se sauver elle-même, elle n'était pas assez riche pour
acquitter sa dette, elle n'avait pas de quoi payer sa rançon.
Alors Dieu, généreusement, par un élan merveilleux de

magnanimité, Dieu a donné son propre Fils pour sauver
l'humanité. Le Fils de Dieu s'est fait homine ; il est né,
humble et chétif, dans une étable ; il est mort sur une croix
et, par sa mort sanglante, il a racheté le péché originel de

la race humaine. Il fallait à Dieu un paiement pout- le crime
de l'humanité, il lui fallait du sang ; conception qui nous
paraît étrange, mais que l'on retrouve durant tout le cours
du christianisme jusqu'au xixe siècle. Dans un cantique
chrétien qui célèbre le sacrifice rédempteur de Jésus-Christ,
l'auteur, parlant de Dieu, s'écrie : « Un sang d'un prix
immense apaise sa fureur. » Et il ajoute, tant cette fureur lui
paraît belle : ce Mon âme, égaie-toi »

ha raison moderne, parlons mieux, la raison humaine ne
saurait admettre ni le dogme de l'incarnation, ni le dogme
de l'expiation. Que signifie l'idée d'un Dieu qui se fait homme
Est-ce un conte de fées, est-ee une imagination fantastique
Comment peut-on voir là un fait réel, un fait historique
Cela n'a pas de sens. Un Dieu qui se fait homme, c'esl un
Dieu qui se déguise en homme, qui joue ce rôle pour un
temps. On nous dit qu'il a souffert dans sa vie terrestre.



LE PROBLEME DU CHRIST 4l3

Eh oui, quand on joue la comédie, et qu'on tient le rôle d'un

ramoneur, on se met du noir sur la figure ; puis l'on se

débarbouille et rien n'y paraît plus. Pendant quelques années,
le Fils éternel a joué à l'homme-Dieu ; puis, ayant repris sa

forme divine, il est retourné dans la gloire céleste auprès du
Père. Ce monstrueux enfantillage est un scandale pour la

raison. Employons un mol plus discret : un Dieu qui se l'ait

homme, c'est un paradoxe métaphysique.
Tombant de Charybde en Scylla, nous nous heurtons

ensuite à un nouveau scandale pire encore que le premier.
On nous assure que Dieu est juste, bon, parfait, qu'il esl le

Père de tous les hommes, qu'il est l'amour même. Puis on

nous déclare que Dieu a voulu faire payer sa faute à l'humanité

; il ne pouvait pas consentir à lui pardonner tout
simplement ; il lui fallait un prix immense, il lui fallait du sang

pour apaiser sa fureur. Cela u'est-il pas révoltant et tout à

fait conlraire à la notion de Dieu Chez un païen, chez

Platon, nous trouvons déjà la condamnation d'une telle
doctrine. Il y a, dit-il au xe livre des Lois, un genre d'athéisme

pire que tous les autres, pire que de nier Dieu, pire que de

nier la Providence divine ; c'est de croire que Dieu existe,

que Dieu s'occupe en détail des affaires humaines, et

d'admettre qu'il pardonne, c'est-à-dire qu'il se laisse acheter,

qu'il trouve très naturel, si l'on a commis quelque faute,

qu'on le paie d'un pigeon, d'un agneau, d'un taureau,
suivant l'importance du crime ou les ressources du débiteur. La
conception que Platon repousse comme absolument immorale,
comme indigne de la nature humaine et de la nature divine,
n'est-elle pas toute semblable à celle du rachat par la substitution

d'une victime sans tache au vrai coupable? Pour employer
encore le mot le plus doux, appelons cela un paradoxe moral.

Nous sommes en présence de deux puissances rivales,
d'une part de la raison humaine, dont nous venons d'énumé-
rer les principaux griefs, et d'autre part de la foi religieuse
qui, reconnaissons-le, n'est pas tout à fait morte, bien que
ses adversaires le proclament. C'est là un vieux procédé de



rjl4 FRANK ABAUZ1T

guerre qui servait déjà du temps d'Homère : les adversaires
du christianisme, tout en combattant contre lui, crient bien
haut qu'il est mort pour affaiblir la confiance de ses défenseurs.

Non, la foi chrétienne n'est pas morte ; elle subsiste.
Ses partisans nous déclarent qu'ils trouvent dans leurs

croyances, dans leur adhésion aux dogmes étranges que nous
venons de rappeler, une force incomparable ; et ils nous
disent : Un arbre qui porte encore de tels fruits n'esl pas mori.
Il y a cependant quelque chose de douloureux et de

tragique dans l'opposition de deux états d'âme qui peuvent se

côtoyer chez le même homme et qui en tout cas coexistent
dans la société contemporaine. Comment résoudre cette
ani inonde

Lorsque dans l'esprit deux idées se combattent, il faut

pour arriver à l'apaisement que l'une triomphe de l'autre.
Il faut que la raison tue la foi, ou que la foi lue la raison.
Chez un grand nombre de nos contemporains, la raison a

tué la foi. Lorsqu'ils ont trouvé que les vieux dogmes chrétiens

étaient contraires à toute raison, ils les ont rejetés.
Ceux qui gardent quelque tendresse pour la religion qui avait
bercé leur enfance disent : « Ce sont là des symboles ; Jésus

étail un homme tout à fait remarquable, il a donné aux
hommes des paroles admirables, qu'on peut bien appeler
divines. Il croyait en Dieu d'une foi vive, il nous a légué

une notion de Dieu supérieure peut-être à toutes les autres.
Mais enfin, c'était un homme. Quant au pardon des péchés,
Jésus nous dit simplement : « Si vous remettez aux hommes
» leurs offenses, le Père céleste vous remettra aussi les

» vôtres. » Dieu est bon ; il ne faut pas que nous prenions
au pied de la lettre le dogme barbare de la substitution. Dieu

nous pardonne et. nous devons aussi pardonner. » Lue telle

façon de justifier la foi religieuse a quelque chose de superficie!

et de décevant. Les esprits qui voient clair, même

lorsqu'ils admettent un tel symbolisme, se rendent compte que
la foi religieuse ainsi atténuée n'a plus grand effet, ni en eux,
ni autour d'eux : elle peut servir à quelques conférences, à



LE PROBLEME DU CHIUSI' 4>i>

quelques exposés éloquents ou ingénieux ; mais pour
transformer le monde ou simplement pour transformer un homme,
elle ne sert pas à grand'chose. D'autre part il ne peut leur
échapper, s'ils sont perspicaces, que la foi qu'ils considèrent
comme irrationnelle a vivifié des Ames cl inspiré des peuples.
A quelle conclusion aboutir? Ils se diront: « Ce qui esl

efficace, ce n'es! pas la vérité, c'est l'illusion. » Ils douteront
de la vérité, ils douteront de la raison, ils tomberont dans
le scepticisme : ils diront comme Renan sur son déclin :

« Le monde n'est peut-être qu'une mauvaise plaisanterie. »

Une autre solution consiste à dire que la foi religieuse, se

démontrant à elle-même, par son efficacité, sa valeur, n'a

pas à s'occuper de la raison. La raison est une faculté
humaine, c'est-à-dire relative, c'est-à-dire faillible, c'est-à-
dire imbécile : sa faiblesse est telle qu'il ne faut pas en tenir
compte. On jette de côté la raison, et voilà tout. Mais si on
réfléchit un peu, comment admettre la foi du cœur et repousser

complètement le témoignage de la raison Le cœur et la

raison sont deux manières de penser que Dieu a données à

l'homme. N'esl-il pas surprenant que l'homme ait le droit de

mettre de còlè l'une de ces facultés pour s'en tenir à l'autre
En rejetant ainsi la raison, ne risquons-nous pas, aux heures

obscures de trouble et d'angoisse, de tomber dans un aulre

genre de scepticisme car si l'on vient à douter un instant
de celle foi extraordinaire qui vous avait soutenu, alors il ne
reste plus rien, tout s'écroule.

Charles Secrétan, selon sa coutume, a cherché à fondre
les deux thèses adverses dans une synthèse, supérieure. La
philosophie de la liberté, déjà si riche et si comprehensive,
trouve ici son couronnement. Considérons d'abord le premier
paradoxe : Dieu se faisant homme. Cette doctrine est une
pierre d'achoppement pour la raison, car si Jésus est
vraiment Dieu, sa condition humaine n'est qu'un déguisement ;

sa tentation el ses souffrances perdent toule réalité, toute

signification, toute valeur. Comment la pensée de Secrétan



4l6 FRANK ABAUZIT

parvient-elle à concilier le dogme de la divinité de Jésus et
le fait de son humanité Je vais essayer de le faire
comprendre.

Dieu est amour. Il a créé par amour un être libre, qui
pouvait user de sa liberté pour aimer Dieu et lui restituer,
grâce à l'obéissance parfaite de l'amour, la portion de

puissance dont Dieu s'était librement départi afin d'en doter sa

créature. Mais elle, ayant préféré s'affirmer elle-même, s'est

anéantie dans l'égoïsme. Voulant lui redonner la vie el la

liberté, le Dieu Sauveur lui inspire des prières qu'il réalise

lui-même, avec la collaboration chancelante de la créature
tombée. Peu à peu elle se réveille, et donne naissance à la
matière cosmique, aux astres semés dans l'infini, à la vie

organique, aux espèces animales, enfin à l'humanité. Au sein
même de l'humanité, la créature aspire sans cesse, et. sans y
parvenir, à une nouvelle délivrance. Tous les peuples de

l'antiquité, les plus civilisés et les plus barbares, ceux qui
vivaient aux confins du inonde, occupant les régions torrides
ou glacées, Lybiens, Ethiopiens, Indiens, Scythes, Sarmates ;

ceux qui cultivaient les riches vallées du Nil, de l'Euphrate
et du Tigre ; ceux qui habitaient les côtes du Liban et les

rives en dentelle de la mer Egée ; lous, à Babylone comme
à Memphis, à Tyr comme à Jérusalem, à Ninive comme dans
Athènes, tous sont travaillés du même désir : qu'il naisse

dans le monde un homme parfait.

« Il faut qu'il se trouve enfin un homme qui veuille pleinement
ce que Dieu veut, et la délivrance aura commencé... L'humanité
ne saurait le produire, mais elle peut le désirer, l'implorer et
l'attendre. Dieu l'accorde, il naît dans une étable et. reçoit le nom
de Jésus... Et comme le fruit contient la plante, Jésus contient
aussi l'humanité tout entière. Le mouvement qui l'apporte est un
mouvement universel ; une puissance universelle réside en lui ;

sa mission est universelle : il doit accomplir la tâche de l'humanité.

»

Jésus est vraiment homme ; il est comme chaque individu
un organe de l'espèce; il est le fils de l'humanité. Jésus reste



LE PROBLÈME DU CHRIST 41?

homme toute sa vie ; il est pareil à chacun de nous ; un seul

trait le distingue : sa pureté, c'est-à-dire sa liberté. Par elle

il est unique, car il est dès l'abord entièrement délivré de la
servitude originelle ; il est innocent, il est aussi libre que
l'était la créature primitive : il peut donc reprendre à l'égard
de Dieu l'attitude filiale et réparer l'immense désordre que
la chute a produit.

Jésus est vraiment homme, vraiment fils de l'homme ; et

pourtant il est aussi fils de Dieu et vraiment Dieu. Comment
cela est-il possible? Le vieux dogme des deux natures
s'efforçait maladroitement d'expliquer l'incomparable personnalité

de Jésus par une sorte de dualité, par la coexistence

en lui de la nature divine et de la nature humaine. Au fond

qu'est-ce que cela veut dire Personne ne l'a jamais compris.

J'irai plus loin: personne ne l'a jamais admis. Les uns,
ce sont les croyants, pensent que Jésus est vraiment Dieu ;

les autres, ee sont les incroyants, disent que Jésus est
vraiment homme. Il faut, selon Charles Secrétan, rapprocher ces
deux termes qui paraissent inconciliables : Jésus est
vraiment homme parce qu'il est vraiment Dieu ; d'autre pari il
est vraiment Dieu parce qu'il est vraiment homme.

Jésus est vraiment homine parce qu'il est vraiment Dieu.
En effet Dieu seul peut produire au sein de l'humanité ce

qu'elle réclamait depuis si longtemps, et qu'elle ne pouvait
réaliser elle-même, étant trop enlisée dans la solidarité du
mal. Chaque individu, selon Secrétan, est un germe que le

DieuSauveurdépose dans le sol de l'humanité. Mais ce germe,
à mesure qu'il pousse, rencontre tant d'obstacles qu'il
n'atteint jamais son développement normal. Pour la première
fois, la tige s'est élevée droite vers le ciel, et la pulpe tendre

([iti formera l'épi n'a pas la plus légère meurtrissure. Jésus

réalise complètement la notion idéale de l'humanité, parce
que le Dieu Sauveur s'est incarné en lui.

D'aulre part Jésus est vraiment Dieu parce qu'il est
vraiment homme. Notre grande faute, d'après Secrétan, n'est pas
de mettre Jésus trop haut ; c'est de nous mettre nous-mêmes



4l8 FRANK ABAUZIT

trop bas. La créature esl fille de Dieu, el tous les fils de
l'humanité sont par conséquent les fils de Dieu. Jésus lui-
même, rappelant un passage de l'Ancien Testament, a dit
aux hommes : « Vous êtes des dieux. » Ailleurs, dans un
texte que nos anciens traducteurs noni pas osé traduire
littéralement, Jésus dit : « Aimez vos ennemis et [iriez pour
ceux qui vous persécutent, afin que vous deveniez les fils
de votre Père qui est dans les cieux... Soyez parl'aiis comme
votre Père céleste esl parfait. » Au lieu du moi « fils » on a

mis « enfants ». Si nous sommes tous fils de Dieu par droit
de nature, et appelés à le redevenir [»lus profondément par
une victoire morale que la grâce peut seule produire en nous ;

Jésus, représentant par excellence de l'humanité, esl aussi

par excellence le fils de Dieu. Il l'est dans un sens unique,
car il est le premier, car il est le seul parmi ious les individus

chez qui se soit épanouie, la divinité latente en chacun
de nous. « 11 réalise en lui-même, [iour la première fois et
le seul sur la terre, l'humanité véritable, et telle esl aussi

sa divinité. » Ainsi se justifie le paradoxe métaphysique :

Dieu se faisant homme.
Passons au paradoxe moral : Dieu faisant payer sa faute

à l'humanité. Secrétan remarque d'abord que le dogme de
la substitution, sous sa forme brutale, nous apparaît aujourd'hui

comme tout à fail inadmissible. Chez nos ancêtres
barbares il était de règle, lorsqu'on avait commis un assassinai,

qu'il fallait rembourser à qui de droit le prix de son forfait.
U fallait payer une plus grosse somme pour un grand
personnage que pour un homme de rien. Lorsqu'on ne pouvait
pas s'acquitter soi-même, quelqu'un payait [iour vous. El

s'il n'avait pas d'argent, il payait de sa personne : il était
vendu comme esclave ou il mourait à votre place.

Une telle idée assurément, est contraire à toute justice :

notre conscience morale la réprouve. Dirons-nous cependant
avec le rationalisme théologique qu'il faut faite table rase de

l'idée d'expiation et surtout de l'idée barbare de la substitution

d'une victime innocente à la créature coupable Non



LE PROBLÈME DU CHRIST 4'9

certes, dit Secrétan. Pour que tout rentre dans l'ordre, pour
que la créature déchue puisse être réconciliée avec son
Créateur, il faut qu'il y ait un sacrifice, et un sacrifice
épouvantable. Mais dans la conception traditionnelle Dieu n'est

pas vraiment le maître suprême de l'univers. Comme le Destin

des Grecs planait invisible au-dessus du roi de l'Olympe,
Dieu est soumis à la loi du Bien et du Mal, contre laquelle
il ne peut rien. Le péché entraîne la condamnation, le péché
entraîne la mort. Il faul que la créature meure, et pour
qu'elle ne meure pas elle-même, Dieu, généreusement, se

substitue à elle. Si nous concevons au contraire, comme le

fait Charles Secrétan, que Dieu esl vraiment au-dessus de

tout, au-dessus même du bien et du mal, le bien étant ce que
Dieu veut et le mal ce que Dieu ne veut pas, alors nous
saisirons une secrète harmonie entre l'idée d'expiation el l'idée
de justice.

Dieu a voulu la liberté de la créature, parce que la liberté
est le plus haut degré de l'être. Mais la liberté, puissance
mystérieuse et invisible, implique de terribles possibilités.
Comme le courant électrique, qui resplendit et qui foudroie,
elle donne la vie la plus haute, elle donne aussi la mort. Si

la créature choisit le mal, c'est-à-dire l'égoïsme, sa chute est

irréparable : elle a mal usé de sa liberté et elle en porte le

châtiment, qui est l'enchaînement à la fatalité, l'extinction
de l'esprit, en un mot la perte de sa liberie même. Qii'ad-
viendra-t-il de la créature qui a mal usé de sa liberté
Il n'existe aucun moyen pour elle de retrouver l'équilibre et
l'harmonie qu'elle a perdus. Je me trompe, il existe un moyen,
un moyeu effrayant : il faut mourir ; il faut (pie la créature
meure volontairement, qu'elle accepte de mourir. Mais
comment vaincre le vouloir-vivre, qui est tellement enraciné chez

tous les êtres vivants, même lorsque la vie n'est plus en eux

qu'une faible étincelle? Comment surmonter l'invincible
répugnance que la créature éprouve à s'offrir elle-même à la

mort, alors qu'elle se cramponne désespérément aux
lambeaux de vie, de force et de bonheur que la chute lui a



420 FRANK ABAUZIT

laissés Il faudrait qu'un homme, pionnier de l'humanité,
un homme délivré de l'égoïsme, eût l'audace de se jeter en
avant, comme Arnold von Winkelried ramassant en gerbe

sur sa poitrine les piques des soldats ennemis et frayant la
route de la victoire à ses compatriotes.

Jésus de Nazara, quand il eut grandi, quand il eut pris
conscience de sa vocation divine, se trouva, comme à un
carrefour, devant deux chemins. C'est, si l'on veut, la crise
intérieure que les Evangiles nous dépeignent au début de son
ministère dans le récit symbolique de la Tentation. Mais tout
dans la vie de Jésus n'a-t-il pas été une tentation? Restant
ce qu'il était, innocent, juste et bon, Jésus pouvait se
prévaloir de ses capacités, de ses talents, de tout son génie. Il
avait en lui, qui en pourrait douter l'étoffe d'un grand
orateur, d'un grand poète : lisez ses paraboles : d'un grand
savant : voyez son génie d'observation ; d'un grand
philosophe, d'un grand politique. Mais il n'a été rien de tout cela;
il n'a pas voulu profiter de ses merveilleuses capacités pour
se glorifier lui-même el [iour être glorifié par les hommes.
Ses disciples voyaient en lui le Messie triomphateur, le futur
roi du monde, et souhaitaient d'être assis à sa droite et à sa

gauche sur des trônes, comme ses vizirs. Mais Jésus comprit
peu à peu au cours de sa carrière douloureuse (pie Dieu
l'appelait à être le Messie opprimé, celui qu'avait prédit le
second Esaïe, celui qui se laisse maltraiter et insulter, celui
qui s'abaisse jusqu'à une mort ignominieuse pour sauver son
peuple.

L'humanité recouvre en Jésus la liberté originelle de la
créature. Il y a cependant une différence capitale : pour se

donner à Dieu la créature n'avait qu'à le vouloir ; en aimant
son Créateur elle atteignait, sans aucun sacrifice, l'équilibre
du parlail bonheur. Au contraire, dans Ja condition déplorable

où la chute nous a réduits, il faut que nous passions
sur le corps de nos adversaires pour ressaisir le drapeau
divin. El nos adversaires, hélas c'est nous-mêmes, c'est

noire égoïsme farouche, notre sensualité, notre orgueil. Il faut



LE PROBLÈME DU CHRIST 4aI

que l'humanité consente à mourir. Comment le pourra-belle?
Jésus a librement accepté de se dévouer jusqu'au bout,

afin d'entraîner derrière lui tous ses compagnons indécis,
toule l'humanité faible et dévoyée. Il s'est donné tout entier.
Il a donné sa vie, il a donné sa chair et son sang pour le
salut, du monde. Ces expressions nous paraissent étranges.
Et cependant leur sens est clair. Est-ce que Jésus n'a pas
dépensé toutes ses forces, toute l'activité de ses muscles, de

son cerveau, tout son corps et toute son âme, au service de

son Père céleste et de ses frères humains? Est-ce que par
son supplice sur une croix il n'a pas donné au monde une
inspiration nouvelle, un idéal définitif? plus encore, la preuve
par le fait qu'on peut réaliser le comble du désintéressement,
anéantir l'égoïsme et se donner tout entier, les yeux grands
ouverts, sachant pleinement ce que l'on va faire. « Il n'est

pas, dit Jésus, de plus grand amour que de donner sa vie

pour ceux qu'on aime. » Il a donné sa vie non pas pour
épargner aux autres un pareil sacrifice, mais pour les aider
à le faire, pour le leur rendre possible ; il est mort pour
apprendre à l'humanité à mourir.

Il ne s'est pas contenté de nous montrer la route. Il a

promis à ses disciples, qui dans tous les lemps ont ressenti
les effets de cette promesse, qu'après la consommation de

son propre sacrifice, il les prendrait lui-même sur ses épaules,
comme le bon berger prend sa brebis blessée, pour leur faire
traverser à leur tour le précipice béant devant lequel tremble
l'humaine nature : le renoncement à l'égoïsme, la mort qui
conduit à la vie.

Dans la théologie traditionnelle, l'expiation est le but de

l'incarnation : Dieu devient homme pour acquitter par son

propre sacrifice la dette de l'humanité. Dans la philosophie
de Secrétan, l'expiation a pour but l'incarnation : les
souffrances de la créature la rapprochent de Dieu, et lui
permettent enfin de s'unir à lui. Au moment où Jésus, cloué

sur une poutre, entre deux brigands, expirait dans l'agonie ;



422 FRANK ABAUZIT

an moment où son entreprise de rapprocher Dieu et l'hu
inanité semblait aboutir à une banqueroute irréparable ;

quels sentiments trouva-t-il dans son cœur à l'égard de ceux
qui l'avaient accroché au gibet « Père, pardonne-leur, car
ils ne savent ce qu'ils font. » Par un tel amour, l'homme
Jésus devenait l'Homme-Dieu ; le germe divin qui était en
lui achevait de s'épanouir.

Frank Abatjzit.


	Le problème du Christ : et la solution de Charles Secrétan

