
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

A PROPOS DE PELIX ROVET

Dans le N° du i5 juin de La Revue (ancienne Revue des Revues),
M. Emile Faguct a publié un important article sur Félix Bovet, moraliste

et philosophe. Nous en citerons un passage seulement :

« Comme philosophe, Félix Bovel esl admirablement loyal el il est
hardi et profond. Je crois — quelque déliant que je sois à l'égard de

ces formules rigides — je crois pouvoir le définir ainsi : il avait une
âme chrétienne el un esprit éternellement sceptique. L'âme chrétienne
n'est pas douteuse. Si loin qu'il aille clans le doute, il répète toujours
ou presque toujours: « Cependant je crois... cependant je crois que
la vérité est dans l'Evangile. Si je ne fe comprends pas, ce n'est pas
une raison pour qu'il ne soit pas le vrai. » M. Philippe Godet dil de
lui : « Sceptique par réflexion, croyant par intuition. » C'esl 1res juste:
je n'y ajouterai qu'un mol et j'aimerais à dire « croyant par intuition
et par amour ».

Cherchant à circonscrire exactement cette pari de foi qui étail en
Félix Bovet, M. Philippe Godet écrit : « Il a mis en question foules sortes
de choses ; mais il a cru toujours à la réalité du mal moral, au péché. »
Ceci c'esl s'avancer beaucoup ; car je trouve précisément ce mot clans
les Lettres de jeunesse, le livre le plus absolument sincère qu'il ait
écrit : « Je ne puis m'empêcher de vous copier les lignes suivantes :

« Il n'y a qu'une hérésie, dit M. Scherer, c'est de nier le péché. » Celte
hérésie est celle dont je suis infecté ; elle me semble faire partie de
ma nature; je ne puis croire à la liberté. C'esl là je le sais, ce qui m'a
toujours manqué... » (i852. 11 a vingt-huit ans. Ce n'est pas une
boutade). Non, Félix Bovet a doulé du péché, de la liberté humaine et

par conséquent du péché, comme de presque tout. Sa foi irréductible
n'est pas là. Il a doulé, successivement, selon sa nature essentiellement

mobile comme il le dil lui-même, (le loules les vérités religieuses,
de toutes les choses relatives à Dieu, excepté de Dieu lui-même. De
celui-ci, il n'a jamais douté une seconde. Voilà exactement, je crois, la
circonscription de sa foi.



MISCELLANÉES 4°5

— Alors il n'est pas chrétien, il est déiste.
— Je ne sais pas s'il est chrétien ; mais assurément, il a du chrétien.

11 a du chrétien, parce qu'il ne se contente pas de croire en Dieu; mais
in il croit de plus, toujours, que Dieu s'est révélé ; 2° il a toujours
confiance en lui; — et ces deux choses sont essentiellement chrétiennes.»

LE CONGRES DU PROGRES RELIGIEUX

Le « Congrès du progrès religieux » qui siégeait à Paris au milieu
de juillet s'est attiré d'acerbes critiques. De certain côlé, naturellement,

on n'a pu comprendre que des centaines de gens accourussent
des quatre points cardinaux pour s'entretenir de « bêtises » telles que
des sujets religieux. A l'extrême opposé, on a mis au pilori ceux des
chrétiens qui avaient consenti à participer à cette nouvelle Tour de
Babel ; à frayer avec des hérétiques comme le pasteur Traub ; à discuter,

avec des représentants du paganisme et comme si effe n'était pas
depuis longtemps résolue, la question d'une religion universelle.

Cependant, quand on songe aux étroitesses, aux anathèmes, aux
luttes cpii onl trop souvent caractérisé les rapports des croyants entre
eux, il semble que chacun ne devrait que se réjouir de ce veni de

rapprochement et de bonne volonté qui souffle cl pousse les esprits
religieux à chercher ce qui les unit plus cpie ce qui les divise. C'était une
note profondément chrélienne que celle que faisail retentir M.
Boutroux, dans son discours présidentiel, quand, insistant sur ce que
chacune de nos représentations du divin a d'incomplet encore et de

grossier, il prêchait non la tolérance seulement, celle attitude hautaine
qui ne consiste en définitive qu'à « donner aux autres le temps de venir

à soi», mais le respect et l'amour. El c'était une atmosphère
cordiale et bienfaisante que créait dès l'abord la parole savoureuse de

M. Charles Wagner quand, souhaitant la bienvenue à une assistance
fori bigarrée, il remarquait que la beauté d'un repas n'est pas faile du

pain qu'on y mange, mais de l'affection qui unit les convives.
Noire sympathie pour l'inspiration du congrès nous permei d'avouer

d'autant plus f'ranchemenl que, malgré la présence d'eminentes
personnalités el la grande valeur de certains travaux entendus, nous en

avons été déçu. En voici peut-être la raison :

Il semble qu'on ne s'entende plus très bien sur le but de ces
réunions inaugurées en 1900 sur l'initiative de protestants américains.
Elles furent, à l'origine, un « Congrès du christianisme libéral cl
progressif». — Pour les Allemands, les Français ou les Suisses, elles sont
certainement restées cela : leurs préoccupations et leurs travaux onl
conservé un caractère nettement chrétien el protestant. — Est-ce
l'influence prépondérante qu'exerça le Père Hyacinthe sur la session de



4o6 MISCELLANÉES

Berlin en iç)io? Ou [dus encore la sympathie grandissante dont témoignent

certains unitaires anglo-saxons pour une religion Ihéislc universaliste

Bref, dès celle année-ci, le congrès a été dil « du progrès
religieux»; el la participation d'une poignée de bouddhistes, hindous,
juifs ou béhaïstes fui a donné une apparence de congrès des religions.
— C'est une tendance bien différente, d'autre part, qu'ont imprimée
aux réunions, pour le grand public et de nombreux participants, la

présidence retentissante cl, les deux magistrales communications de

M. E. Boutroux (Philosophie el religion. — Les raisons du cœur,
d'après Pascal.) — Qu'on y ajoule encore l'active participation de

libres-penseurs comme M. Paul-Hyacinthe Loyson et (ielle de modernistes

notoires tels que l'abbé Romolo Muni ou le professeur Joseph
Schnitzer, et l'on comprendra que les efforts du congrès aient singulièrement

manqué d'unité.
Assurément, une préoccupation était commune à tous : celle de la

liberté religieuse. Mais quand, en aspirant à la liberté, les uns ne

songent qu'à la suppression d'un jury de doctrine ou d'une discipline
surannée, d'autres à l'autorité papale, d'autres aux divisions de l'Eglise
réformée de France, d'autres encore au remplacement de l'Evangile
par quelque syncrétisme des grandes religions monothéistes, cette idée
de liberie apparaît comme quelque chose de trop vague ou de trop
formel pour qu'on puisse, en s'inspiranl d'elle avant tout, travailler
utilement au ((progrès religieux».

Chicago a réuni naguère un Congrès des religions. Paris a ses
réunions de libres-penseurs el de libres-croyants. Tout cela est du plus
^rancl intérêt et peut être de réel profit. Mais, à chacun sa tâche : nous
aimerions voir le groupement cpii, [iour la sixième fois, vient de se

réunir reprendre son nom et son programme de «Congrès du christianisme

libéral el progressif ». A cette condition, il pourra accomplir
une œuvre précise, féconde et «religieuse». M. V.

UN CENTENAIRE THEOLOGIQUE

La Faculté de Théologie de Princeton (N. J.) aux Etats-Unis, vieni
d'achever son premier siècle d'existence. A celle occasion, elle publie
un magnifique volume de plus de 600 pages, auquel onl contribué quinze
auteurs, tous attachés à cet important établissement. L'on y aborde les

principaux domaines de la théologie protestante, l'exégèse, l'histoire
ancienne ou contemporaine, l'apologélique et la dogmatique, l'histoire
des religions, la psychologie, etc. On y retrouve toni naturellement le
Irait qui donne à la Faculté de Princeton son originalité el son cachet
spécial. Elle esl en effet un des boulevards de l'orthodoxie dans le
monde protestant tout entier. Mais cette tendance conservatrice foncée



MISCELLANÉES 4°7

n'est point le resulta! d'une ignorance de l'état acluel de la science : au
contraire, il suffit d'ouvrir ce manifeste pour y trouver de nombreux
renvois aux ouvrages des savants allemands les [dus connus et les [dus
avancés. Mais par une sélection voulue et soigneusement maintenue,
les professeurs de cette Faculté sont les défenseurs convaincus des idées

traditionnelles, du moins sur un grand nombre de poinls, el utilisent
les ressources nouvelles de la science du jour au profit de leur thèse
essentielle. Ainsi, pour ne citer que deux exemples dans le domaine
des disciplines bibliques, M. John Gresham Machen soutient qu'il y a

accord complet entre la théologie de Paul el la prédication du Christ,
question qui a élé résolue ailleurs de façon fort différente. M. Oswald
Thomson Aliis voil clans la structure rythmique spéciale de la strophe
Esaïe XLIV, 23-28 (dont le point d'aboutissement comme l'orme el
comme pensée esl l'apparition de Cyrus) une présomption, sinon une

preuve, de fesaïcité de la grande prophétie d'Esp'ie XL-LXVI, que l'on
regarde presque universellement aujourd'hui comme datant de l'époque
exilique, si ce n'est même, pour sa dernière partie, du retour en Juda.

C. M.

— Dans le numéro de novembre 1912 de la Revue philosophique
M. Penjon a consacré à la notion d'autorité un article intéressanl qui
lui a été suggéré par un livre américain : L'autorité : le rôle de l'autorité

dans la vie et ses rapports avec le légalisme en morale el en
religion par A. v. C. P. Huizinga (Boston, Sherman, French & Cie, 1911).

L'auteur esl un presbytérien qui écrit sur cie grands sujets : — la foi

en un Dieu personnel, l'autorité de la force el celle du droit, le
pragmatisme philosophie américaine, — pour défendre les opinions
traditionnelles. Nous ne connaissons le livre consacré au pragmatisme
(pie par l'analyse qu'en donne le prospectus de l'édilcur. Elle n'est pas
banale el, si elle est exacte, elle dispense de lire l'auteur. En voici
donc la substance :

L'ouvrage annoncé est «une protestation prudente mais emphatique »

contre le pragmatisme. Les bases philosophiques du pragmatisme ne

s'imposent pas ; « une infusion de tempérament pragmatiste pourrait
être utile à certains systèmes européens, rigides et théoriques. En

Amérique nous en avons déjà trop et nous en souffrons. »

Les pragmatistes ne se plaindront pas de cet adversaire et M. Alberi
Schinz se félicitera de cet allié.

P. B.

— M. Cari Stcuernagel, professeur à l'Université de Halle, qui vient
de publier une volumineuse « Introduction à l'Ancien Testament »,

annonce dans la Theologische Literaturseitang- (du i3 seplcmbre
io,i3) l'ouvrage de M. IL Trabaud sur l'introduction à l'Ancien Testa-



4o8 MISCELLANÉES

ment dans sa phase actuelle. Il loue la conscience et la clairvoyance
avec lesquelles M. Trabaud a traité son sujet ; il constate cpie l'auteur
a réussi à faire tenir en quelques pages une matière exceptionnellement
riche et le félicite de la manière dont il a exécuté son travail. L'étude
de M. Trabaud, dit M. Sleucrnagel, est destinée à rendre aux savants
de langue française les mêmes services que l'excellente « Introduction
à l'Hexateuque », de Holzinger a rendus en Allemagne durant ces
dernières années.

— M"e Hélène Naville a entrepris d'écrire la vie d'Ernest Naville,
son grand-père. Elle a publié récemment un premier volume racontant
l'histoire des quarante premières années du philosophe genevois.
(Ernest Naville, sa vie el sa pensée. Tome Ier : i8i6-i85ç). Genève, Georg,
1913. 345 p. in-8 ; avec huit hors-lexte.) 11 faut louer le soin el l'impartialité

que l'auteur a apportés à son œuvre et la remercier de l'avoir
enrichie de documents nombreux el souvent fort intéressanls. Quand
on entreprendra d'écrire l'histoire intellectuelle de la Suisse romande
au xixe siècle on ne pourra se dispenser de recourir à la biographie
que nous annonçons.

Nous n'avons pas à nous arrêter ici sur les chapitres d'ordre biographique

ou historique, quel que soit l'intérêt qu'ils présentent. Tant que
nous n'avons pas le deuxième volume sous les yeux il est impossible
de porter un jugement d'ensemble sur l'évolution d'une vie si
exceptionnellement riche et si longue. Mais on doil dès aujourd'hui attirer
l'attention sur certains documents publiés par la biographe de Naville
et qui permettent de pénétrer dans l'intimité d'une âme profonde, plus
complexe sans cloute qu'elle n'apparaît à la lecture des livres du
philosophe. Nous voulons parler en tout premier lieu de la lettre que Naville
adressait à la princesse de Melphe en 1880 (p. 275Ì1278); c'esl l'histoire
très sobre, et merveilleusement transparente, de son passé intellectuel
et religieux; c'est aussi une page d'apologétique chrétienne cpii restera.
Nous pensons ensuite aux nombreux fragments du journal de Naville,
à ses lettres de Paris (le récit de ses visites à Victor Cousin est tout à fait
amusant et fort instructif) et au résumé cpie Mlle Naville donne de la
« philosophie chrétienne » de son grand-père, telle qu'elle se dégage de
l'introduction générale aux œuvres de Maine de Biran (p. 33i-342). La
Revue se réserve de revenir sur ces pages lorsqu'aura paru le deuxième
volume de la biographie qui sera consacré à la période proprement
philosophique et apologétique de la vie d'Ernest Naville.

G.

Lausanne —- Imprimerie coopérative La Concorde


	Miscellanées

