Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1(1913)

Artikel: Revue Générale : les études gnostiques (1870-1912). Partie 2
Autor: Faye, Eugene de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LES ETUDES GNOSTIQUES
(1870-1912)

Deuxiéme article

Le gnosticisme a toujours piqué la curiosité des critiques et
des historiens. On ne s’est pas lassé d’en rechercher les origines
et d'essayer de le définir. De la des études d’ensemble dont
nous examinerons les plus remarquables.

Dans le premier volume de sa Dogmengeschichte, M. Har-
nack a consacré au gnosticisme un chapitre qui fit sensation. On
s'imagine parfois que I'auteur est resté, non sans opiniatreté,
atltaché aux vues qu’il formulait en 1886 dans ce chapitre. Clest
une erreur. [l suffit de comparer la premiére édition de son
livee avee la derniére pour voir que M. Harnack a constamment
tenu compte du progrés des études gnostiques et qu'il n’a cessé
de corriger et de compléter ce qu'il avait écrit.

En exposant la formation et l'histoire des dogmes chrétiens
aux premiers si¢cles, M. Harnack rencontre le gnosticisme : il
sent tout de suite que celui-ci a exercé une influence notable,
décisive méme sur le développement de la doctrine chrétienne.
(’était la une vue qui constituait une grande nouveauté en 1886.
On admettait bien alors que le gnosticisme avait pu avoir une
influence indirecte sur le christianisme, qu’il avait pu contraindre
les théologiens de I'Eglise a formuler avec plus de précision les
articles de la foi, que, par contre coup, ces formules avaient pu
revétir certains termes qui marquaient plus nettement I'opposi-



364 EUGENE DE FAYE

tion du christianisme et du gnosticisme. Mais personne ne sup-
posait alors que les « fantaisies et les aberrations » gnostiques
avaient pu influer directement sur la formation du dogme
chrétien et d’avance lui tracer en quelque sorte la courbe de son
évolution.

Le gnosticisme était alors si mal connu, que notre historien
se vit obligé de le déerire. Cette description était nécessaire
pour établir que le gnosticisme avait en eflet joué le vole que
Iauteur lui prétait. Cest ainsi qu'en fait son chapitre est devenu
une esquisse de lhistoire du gnosticisme depuis ses origines
jusqu’a son plein épanouissement.

Quelle idée Tauteur se fait-il alors des gnostiques? 1l estime
qu’ils étaient a la fois chrétiens et hellénistes. Sans aucun doute,
ils partagent la foi chrétienne; ils ont fait tres longtemps partie
de I'Eglise; ils en sont issus. D’autre part, ils poss¢dent une
certaine culture philosophique; quelques-uns sont de vrais pla-
toniciens. Naturellement, ces hommes ne pouvaient se conlenter
de la foi des « simpliciores ». lls éprouvaient le besoin impé-
rieux de l'exprimer en des termes plus relevés, c'est-a-dire plus
philosophiques. (est ce quiils ont tenté de faire. Effort intéres-
sant, mais hatif et prématuré. 1l y manquait les précautions et
les ménagements indispensables. 11 s’en est suivi que 'élément
hellénique et philosophique a pris trop de place dans leur théo-
logie, et que le christianisme 'y a été trop sacrifié.

Voila comment M. Harnack a été amené a proposer sa défini-
tion du gnosticisme. 1l a été « die acute Verweltlichung des
Christentums ». On pourrait traduire : hellénisation radicale
et prématurée du christianisme.

On a eritiqué cette définition avec une certaine vivacité. On
la considére en général comme trop étroite et insuffisante. Pour
en juger avec ¢équité, il faudrait se transporter a l'époque ol
M. Harnack I'élaborait lui-méme. Cétait avant 1886. Quelles
étaient alors les parties du gnosticisme sur lesquelles avaient
porté ses recherches? On T'a wvu, c¢’était, aprés les sources des
héréséologues, principalement sur Marcion, sur Apelle, et avec
eux sur les premiers gnostiques. ll n'avait pas encore [ait I'étude
approfondie de la Pistis Sophia qu’il donna plus tard. Tl ne
pouvait encore connaitre les documents du papyrus de Bruce.
Brel ses investigations s’étaient limitées, pour lessentiel, au



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 365

gnosticisme du 11¢ siécle. Or dans ces conditions, quelle autre
idée pouvait-il se faire des gnostiques, si ce n'est qu’ils étaient
des théologiens simplement trop hardis et trop dominés par la
philosophie grecque? Il notait en effet, 10 leur antijudaisme pro-
noncé, 20 leurs idées toutes platoniciennes sur Dieu, le Cosmos,
ete., 3o d’autre part leur esprit chrétien qui se manifestait dans
leur besoin de rédemption et dans leur idée que le christianisme
est la religion absolue. (CUest sur ces observations trés justes que
se fondait son idée du gnosticisme.

En méme temps, il remarquait que Clément d’Alexandrie et
Origéne de leur coté ont allié le christianisme et la philosophie.
Au fond, ils reprenaient, avec d’autres moyens, I'ccuvre méme
de leurs prédécesseurs gnostiques; ils entraient dans la voie que
ceux-ci avait tracée, mais avec des précautions que leurs modeles
avaient négligées. On voit combien justes el neuves étaient les
vues de M. Harnack en 1886.

Mais a partir de cette date de nouvelles recherches allaient
singulierement enrichir notre connaissance des si¢cles qui préce-
dent ou qui suivent immédiatement I'ére chrétienne. Bientot, en
effet, on nous a révélé un nouvel Orient. Les travaux de Cumont
et de tant d’autres exhument les religions d’Egypte, de Baby-
lone, d’Asie-Mineure, de Perse, avec la physionomie particuli¢re
qu'elles avaient alors. Puis c'est tout le monde hellénistique
avec son syncrétisme qui reparait. Cest enfin I'école d’histoire
comparée des religions dont Usener, Dieterich ont été les chefs
(qui institue ses vastes enquétes. MM. Bousset et Reitzenstein
montreront bientot tout le parti que 'on peut tirer de ces inves-
tigations pour l'étude du judaisme, du christianisme et du
gnosticisme.

Toutes ces nouvelles acquisitions n'ont pas laiss¢ M. Harnack
indifférent. Il n’a pas tardé & reconmaitre qu’il fallait élargir la
conception qu'il s’était faite du gnosticisme. En conséquence, il
a tenu le plus grand compte des résultats des nouvelles études
qui lui paraissaient sirs et acquis et il a fait un effort considé-
rable pour mettre d’accord son premier point de vue avec ces
résultats.

Lorsqu’on compare la quatriéme a la premiére édition de la
Dogmengeschichte, on constate d’abord que le chapitre sur le
gnosticisme accuse une foule de retouches qui intéressent l'idée



366 EUGENE DE FAYE

méme que 'auteur se fait des gnostiques. (1) Ge qui est encore
plus significatifl, ¢'est quil a enrichi son étude de notes nouvelles
des plus importantes, ou complété les anciennes. (2) Il faudrait
enfin signaler les pages entieres que M. Harnack a ajoutées &
son exposé primitif. Voyez notamment les pages 255 et 256 dans
lesquelles il définit les doctrines essentielles des gnostiques.
Quand on les compare aux pages correspondantes de la premiére
édition, on se rend compte a quel point 'auteur a complété et
méme modifié ses vues sur le gnosticisme. A la page 261, il a
ajouté un apercu sur le gnosticisme en tant que « philosophie
religieuse » qui est d'une justesse merveilleuse. Ce que l'auteur
dit du dualisme gnostique, des systémes auxquels convient I'épi-
thete de dualistes mériterait d’étre sérieusement médité par cer-
tains des plus récents historiens du gnosticisme.

De cette comparaison que chacun peut faire entre le premier
expos¢ que M. Harnack a fait du gnosticisme et celui qui se
trouve dans I'édition définitive de la Dogmengeschichte, il résulte

(1) Ainsi a la page 252 (4° éd.) au lieu de gnostiques, l'auteur écrit les
« grands gnostiques ». Il restreint & ceux-ci ce qu’il disait du gnosticisme
en général. Page 253, il ajoute & die gnostischen Schulen le mot hervor-
ragenden. Dans une foule d’endroits, il atténue ses premiéres alfirmations;
page 255, il dira in der Regel, puis speculative Mysterienphilosophie au lieu
de speculative Philosophie. Page 261, il omet cette phrase « nous n’avons
pas connaissance (u’'au 11° siecle de pareilles constructions aient été élevées
sur le fondement d'un autre culte oriental quelconque, comme I'édifice
gnostique g’est élevé sur le fondement chrétien ». Page 263, il ajoute celle-ci :
...conventicules, syriens et égyptiens, envahis par des spéculations luxu-
riantes et des rites d’origine babylonienne, perse, phrygienne et phéni-

cienne, spéculations sous lesquelles le christianisme — a supposer qu'il y
ait jamais joué un role — se trouvait en fait étouffé. Page 279, parmi les

traits qui d’aprés Pauteur caraclérisent le gnosticisme chrétien, il ajoute
celui-ci : la doctrine chrétienne, d’aprés les gnostiques, posséde en tant
que doctrine des vertus parvticuliéres que transmettent des mysteres ou
sacrements.

(2) Ainsi, a titre d’exemples, vous avez a la page 256 une note tres
détaillée sur le plérome valentinien et sa vraie signification; & la page 257,
une note (ui donne toute l'exégése de 'hymne naasséne; ala page 298, lau-
teur a inséré une note fort importante sur les ressemblances et les diffé-
rences (qu’il y a entre le gnosticisme et UEglise. Signalons enfin une note
capitale & la page 291 sur les mystéres ou sacrements gnostiques, notam-
ment sur l'idée sacramentelle qu’ils impliquent et sur linfluence que leur
rite de 'Eucharistie a exercée sur la doctrine de la transsubstantiation.



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 367

fort clairement, 1° que l'auteur admet que l'idée premiére qu'il
se faisait de la philosophie religieuse du 1e et du e siecle était
trop étroite ; a cette philosophie se méle dans une plus grande
mesure quiil ne l'avait supposé un élément mystique et syncré-
tiste; 20 que le gnosticisme envisagé dans son ensemble a été
un phénomene qui déborde de beaucoup le christianisme et qui,
en partie du moins, est d'origine non chrétienne; 3¢ que les
influences orientales et autres ont eu une part plus grande que
ne le croyait I'auteur au début, dans la formation du gnosticisme
chrétien.

On sait que les auteurs allemands, au lieu de refondre entie-
rement tel chapitre dans les éditions successives d’'un ouvrage,
préferent simplement le retoucher. On modifie telle expression ;
on ajoute ou on supprime une phrase; on insére tout un para-
graphe; surtout on multiplie les notes. On appelle cela un
« -remaniement ». Cette méthode a plus dun inconvénient.
M. Harnack lui-méme n'a pas réussi a les éviter. Ainsi, tandis
que son article sur le gnosticisme formait, dans l'ouvrage pri-
mitif, un tout bien homogéne et donnait du gnosticisme une
idée, forcément devenue incompléte par suite des progres mémes
des études gnostiques, mais au moins claire et précise, I'exposé
définitif laisse le lecteur incertain; il se demande ce qu’est en fin
de compte le gnosticisme ; l'idée en est redevenue confuse. Pou-
vait-il en étre autrement? Dans le dernier exposé de M. Harnack
se heurtent et s'enchevétrent deux conceptions tres différentes
du gnosticisme, la sienne et celle de 'école qui en cherche l'ex-
plication dans les religions orientales et syncrétistes. Il nous
semble que I'auteur aurait eu un moyen bien simple de conserver
la belle clarté de son premier exposé; c'eit été de refondre son
chapitre en distinguant nettement le gnosticisme chrétien du
re siecle du gnosticisme du 11e, celui des maitres et de leurs
premiers disciples de celui des épigones tels que Marcus. les
gnostiques coptes, les ophites, ete. La conception que M. Harnack
avait exposée en 1886, s'applique a4 merveille au gnosticisme de
la premiére époque, tandis que les observations que l'on a mul-
tipliées depuis caractérisent fort bien le gnosticisme postérieur.

51 M. Harnack préfére expliquer le gnosticisme par lui-méme,
d’autres en cherchent lexplication tout & fait en dehors du



368 EUGENE DE FAYE

christianisme. Voici d’abord ceux qui croient trouver en Orient
le secret des origines du gnosticisme. Dans son Kssai sur le
gnosticisme €gyptien (1882), M. Amélineau s'eflorce d’expliquer
le valentinisme par les monuments. Au méme moment, M. Kess-
ler découvrait a Babylone les antécédents du gnosticisme. (1)

Cette derniére thése, M. Anz I'a reprise en 1897 et I'a exposée
non sans force. (2) Son étude mérite un examen attentif.

Elle se partage en deux parties. Dans la premiére l'auteur
s’efforce de dégager des documents ce qu'il concoit comme l'idée
centrale du gnosticisme; dans la seconde, il montre par de nom-
breux rapprochements que cette idée maitresse, c’est a dire
I'essence méme du gnosticisme, provient de Babylone et de sa
religion rajeunie.

Quel est done le trait essentiel et distinctif du gnosticisme?
C’est I'idée de l'ascension des dmes vers les régions supérieures.
Un systéme gnostique n'est qu'un ensemble de moyens, parfois
de recettes, pour assurer a l'ame l'ascension vers la lumiére.
Voici la série de textes ot M. Anz pense retrouver cette con-
ception centrale, tantdét clairement exprimée, tantét plus ou
moins oblitérée. Ce sont I'hymne des Naassénes, les ophites de
Celse et d’Origene, les ophites d'Irénée et ses Barbelognosti-
ques, les ophites des Philosophumena, c’est a dire les Naas-
sénes, les Pérates, les Séthiens, Justin le gnostique. Ce sont
encore les gnostiques d’Epiphane, la Pistis Sophia et les livres
de Jéit, les gnostiques de Plotin, Bardesane, certains Actes
apocryphes, tels que les Acta Thomee; ce sont enfin Valentin
et Basilide.

Dans tous ces textes, M. Anz retrouve l'idée de l'ascension
des ames. Quand elle y est obscure, c’est qu'elle a ¢té altérée
soit par le christianisme, soit par l'hellénisme. Notre auteur
note encore que la magie et l'astrologie occupent une place
importante dans ces textes. On y remarque enfin un groupe de
sept archontes qui manifestement ont été d’abord des divinités
planétaires. Leur fonction se borne & entraver l'ascension des
ames et le probléme consiste a trouver pour les révéler les

(1) Gnosis und altbabylonische Religion dans les Actes du 5° congres des
orientalistes 4 Berlin 1882 (Section sémitique).

(2) Zur Frage nach dem Ursprung des Gnosticismus, ein religions-
geschichtlicher Versuch, dans Texte und Untersuchungen, vol. xv.



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 369

moyens efficaces et certains de surmonter cette opposition.
M. Anz croit que ces observations l'autorisent a postuler I'exis-
tence d'un gnosticisme primitif qui ne serait pas d’origine chré-
tienne et n'aurait rien a voir avec le christianisme. D’apreés lui,
ce gnoslicisme transparait a travers les textes. Cette gnose pri-
mitive s'est développée d’abord dans le monde hellénique et
ensuite dans le monde chrétien. Il a subi l'influence de l'un et
de l'autre. Le christianisme lui a transmis la doctrine de la
grace et de la rédemption. [’hellénisme lui a inoculé son intel-
lectualisme. La gnose est devenue synonyme de philosophie.

Cette intéressante conception du gnosticisme appelle quelques
critiques. Remarquons d’abord que l'auteur ne fait aucune diffé-
rence entre les documents gnostiques originaux et les notices
ecclésiastiques. La plupart des textes qu’il utilise appartiennent
a cette derniére catégorie. Qu’est-ce a dire sinon qu’il n'a pas
cru devoir faire la critique des sources. Il en résulte qu’il étudie
le gnosticisme d’aprés une méthode fort décevante. 1l aurait di
faire l'inverse de ce qu’il a fait, Au lieu de mettire au premier
plan les notices ecclésiastiques, ou du moins de les traiter comme
si elles avaient la valeur de sources originales, il aurait dit
placer celles-ci au premier plan et par elles controler les données
des sources ecclésiastiques. Cette erreur de méthode suffit a elle
seule pour ébranler tout I'édifice.

Tout le monde s’accorde a reconnaitre que M. Anz se fait une
idée trop étroite du gnosticisme. Sans doute la conception de
I'ascension des dmes se trouve dans plus d'un systéme, mais
elle n’est pas la seule. Quelle étrange idée de limiter ainsi le
gnosticisme et de le réduire & ce que Pauteur appelle le trait
fondamental? La vérité est que la gnose est beaucoup plus riche
que ne le suppose Anz, et déborde le cadre étroit ou il prétend
la confiner,

Que dire enfin de son idée d'un gnosticisme primitif extra-
chrétien dont le ndtre serait issu? Assurément nous sommes
bien loin de nier I'existence d’un gnosticisme extra-chrétien. Mais
n'est-il pas téméraire de prétendre extraire de textes dont la
valeur historique n’'est pas méme établie le gnosticisme primitif
quel qu'il ait été? N'est-il pas évident qu'on en a puisé la con-
ception ailleurs et que c’est aprés coup qu'on a cru la retrouver
dans nos textes? Puis s’il est évident qu’il y a cu un rapport



370 EUGENE DE FAYE

étroit entre le gnosticisme extra-chrétien et le gnosticisme chré-
tien, il reste a définir ce rapport. Prétendre que le gnosticisme
de Basilide, de Valentin, de Marcion ou mieux encore que le
gnosticisme dans son ensemble soit issu du gnosticisme extra-
chrétien, c'est une pure hypothese. Il se pourrait que certains
systémes dérivassent de ce gnosticisme, tandis que d’autres lui
fussent parfaitement étrangers.

Dans la seconde partie de son étude, M. Anz nous apprend
ce quest devenue la religion de Babylone aux environs de I'ére
chrétienne. Elle est encore a cette époque fort vivante, mais la
Perse comme la Greéce ont déteint sur elle.

Ce qui la caractérise, c'est qu'elle est une religion astrale. La
magie y est aussi prépondérante. M. Anz [ait remarquer que
notre documentation en ce qui concerne les religions de Baby-
lone offre une difficulté. D’aprés les auteurs, les sept divinités
planétaires y auraient été au premier plan; d’aprés les inscrip-
tions, celles-ci paraissent avoir été fort effacées. M. Anz pense se
débarrasser de cette difficulté en supposant qu'a Babylone la
religion a revétu le caractére astral sous l'influence des prétres.
Elle a donné de l'importance aux divinités planétaires dans la
mesure ou elle a cess¢ d’étre populaire.

Cest & cette religion que le gnosticisme a emprunté ses sept
archontes qui ne sont que les sept divinités planétaires ainsi
(que ses rites magiques. Babylone est donc le berceau du gnos-
ticisme primitif. Il en est issu comme cette religion mandaite
dont on peut dire que Pognon et Brandt nous 'ont révélée. Gest
un développement analogue.

Cela posé, M. Anz montre comment d'apres lui le gnosticisme
primitif a évolué de la religion babylonienne. Il lui doit, nous
lavons vu, les sept archontes, la Sophia, le Sauveur. Reprenant
une idée de Kessler, Anz prétend que Marduck est le prototype
du Christus des gnostiques. Cest encore de Babylone que ceux-
ci ont tiré leur notion du Pére inconnaissable ainsi que le sacre-
ment du baptéme. ,

11 faudrait étre spécialiste pour oser se prononcer sur la valeur
de l'apercu de la religion de Babylone que nous donne Anz. Le
profane ne manquera pas de remarquer que l'hypothése y joue
un role important. Il aura sans doute la curiosité de demander
si I'on est bien fix¢ sur lorigine, la date, la valeur historique



REVUE GENERALE — LES LTUDES GNOSTIQUES 371

des documents babyloniens ou mandaites dont on se sert pour
instituer une comparaison entre cette religion de Babylone et le
gnosticisme. De ce coté aussi on aimerait savoir si la question
des sources a été diment approfondie et élucidée.

De I'étude de M. Anz ressort, nous semble-t-il, avec la der-
niére évidence, combien il est nécessaire de faire la pleine
lumiére sur la documentation gnostique avant d’entreprendre
@’en rechercher les origines obscures. Le travail de notre auteur
était prématuré. Il reste, cependant, un gain positif de l'effort
quil a fait. Il a montré qu’il a réellement existé certains rap-
ports entre les religions de Babylone et certaines formes de
gnosticisme. (Uest une importante indication qu'il ne faudra pas
oublier lorsque I'heure de l'étude comparée du gnosticisme sera
venue,

D’aprés M. Anz, le gnosticisme a été essentiellement une spé-
culation de l'esprit. Pour le fond, ses vues s’accordent avec la
tradition ecclésiastique et ne different pas de celles des anciens
historiens du gnosticisme. D’autres vues n'ont pas tardé i se
produire. Certains critiques se représentent le gnosticisme plutot
comme une religion que comme une métaphysique; ils insistent
sur ce quil y a de mystique dans les diverses écoles.

Ce point de vue saffirme avec éclat dans les théses de
M. Koffmane. (1) M. Liechtenhan I'a adopté & son tour et lui a
donné son expression la plas complete, d’abord dans un livre
intitulé Die Offenbarung im Gnosticismmus (19or), ensuite dans
larticle « Gnosticisme » de Religion in Geschichte und Gegen-
wart (1910).

M. Liechtenhan commence par relever dans les systémes gnos-
tiques tout ce qui lui parait avoir le caractére d'une révélation.
Il étudie ensuite ce que les gnostiques pensaient de la révélation
de 'Ancien et du Nouveau Testament. Puis il expose les condi-
tions que mettaient ceux-ci & I'appropriation de leurs révélations.
Dans une derniére partie, il déerit la matiere de la révélation
gnostique.

Dans son introduction nolre auteur nous apprend comment

(1) Die Gnosis, nach ihrer Tendens und Organisation. Zwolf Thesen
(1881). Voir aussi WeiNaanTen, Historische Zeitschrift, vol. 45, p. 441 sq,
(1881).



372 EUGENE DE FAYE

il s'est fait son idée du gnosticisme. 1l lui a semblé que si le
gnosticisme m'avait consisté qu’'en des spéculations bizarres, il
n'aurait jamais exercé l'influence qu’il a certainement eue. Il l'a
done regardé de plus preés et il n'a pas tardé & reconnaitre qu’en
réalité, il était plus religieux qu’intellectualiste. A vrai dire, le
gnosticisme a été une religion. Une religion suppose une révéla-
tion. Les systémes gnostiques sont des révélations, les gnostiques
eux-mémes se considéraient comme des prophétes et des révéla-
teurs. On remarquera que Liechtenhan reste fidele a I'idée que
le gnosticisme forme une sorte de bloc. Il ne songe pas qu'il se
pourrait que la conception qu'il s’en fait fit vraie du gnosticisme
4 une certaine époque de son histoire, alors que la conception
qu’il écarte s’appliquerait & une autre période.

~Dans le chapitre qu’il consacre aux sources de la révélation
gnostique, l'auteur passe successivement en revue les sectes des
samaritains, des carpocratiens, des basilidiens, des valentiniens,
des ophites, Bardesane, Marcion et Apelle. Il recherche dans
chaque systéme s’il y est question de prophétes et de révélations.
Il note que dans certains systémes il n'y en a pas trace. Cette
observation qui est juste aurait dd [l'amener & penser que
« I'essence » du gnosticisme, comme il dit, n'est pas toujours
d’étre une révélation. Cet inventaire des révélations, il I'étend
aux écrits pseudépigraphes. Il note en méme temps les révéla-
tions que les gnostiques ont empruntées soit a la Bible soit &
des sources paiennes.

On voit la méthode de recherches que l'auteur applique par-
tout. Il choisit simplement dans les textes ce qui a trait aux
révélateurs et aux révélations; des données ainsi extraites des
documents, il forme un faisceau et vous dit : voila le gnosticisme.
A aucun moment, il ne se préoccupe de savoir exactement quel
est le caractére particulier des textes, ni a quelle époque de
I'histoire du gnosticisme ils appartiennent. Méthode, il faut bien
le dire, empirique, nullement historique. C’est ainsi que l'on
¢tudiait autrefois le Nouveau Testament pour en extraire un sys-
téme de théologie. Jadis Niagelsbach appliqua la méme méthode
aux poémes homériques et en tira une théologie. systématique a
plaisir !

L'idée méme (ue Liechtenhan se fait du gnosticisme appelle
é¢galement de sérieuses réserves. Cette conception, il I'a exposée



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 373

dans un chapitre spécial (p. 98 a 104). Gnose signifiait bien con-
naissance pour les gnostiques, mais connaissance entendue dans
le sens de révélation. On ne l'acquiert pas par l'eflort de la
pensée; elle vous est donnée d’en haut par 'entremise des révé-
lateurs. Cette révélation transcendante, on se lTapproprie par
I'esprit. Si 'on est un homme spirituel, on posséde par cela
méme l'organe qui saisit la révélation. Les gnostiques apportent
donc au monde une révélation qu’il faut simplement accepter.
Elle n’a pas besoin d’étre démontrée. Le vrai gnostique a donc
le sentiment d’étre un révélateur; il ne tire pas la vérité de son
propre fonds: il la communique comme il 'a recue. « Si théolo-
giens (u'ils soient, dit notre auteur, ils conservent le sentiment
essentiellement religieux de la dépendance et de l'impuissance
propre » (p. 103). Si les gnostiques ont réeilement éié tels que
se les représente M. Liechtenhan, ils auraient d posséder & un
degré éminent le charisme de I'humilité !

Sur quoi se fonde notre auteur pour affirmer que les gnos-
tiques se donnaient pour de simples révélateurs ou organes d’'une
révélation transcendante? Principalement sur le fait qu’ils s’ap-
puient sur des autorités et que plutdt que de s’en passer, ils en
inventent. Mais au ¢ ou au 1ue sieele, qui donc ne se réclame
pas d'une autorité ? L'un invoque Pythagore, un autre Platon,
un troisiéme s’appuie sur une religion qu'il interpréte & 'aide
de l'allégorie. Personne alovs. fit-il chel d’école et philosophe
attitré, ne hasarde la moindre affirmation sans alléguer la
garantie de lantiquité. On ne se donne pas pour cela comme
révélateur. Clément d’Alexandrie ou Plotin ont-ils jamais émis
cette prétention? Il ne suffit donc pas de constater que la plu-
part des gnostiques invoquent des autorités pour conclure qu’ils
tenaient leurs enseignements pour des révélations. Mais est-il
vrai quiils ont élevé cette prétention? Basilide, Marcion, Piolé-
mée, Héracléon lont-ls fait? Y a-til un seul mot dans les
fragments authentiques de leurs écrits qui trahisse pareille pré-
tention? Leurs adversaires les en accusent-ils? Il est vrai qu'A-
pelle a publié un livre de «révélations ». Mais c’était & la fin de
sa vie, alors qu’il subissait 'ascendant de Philuméne. Aux jours
de sa maturit¢ 'homme qui a écrit les « Syllogismes » n’avait
assurément rien de l'illuminé ou du mystificateur. HEst-ce a dire
quil n’y a pas eu de gnostiques qui se soient fait passer pour



34 EUGENE DE FAYE

des révélateurs de gnose transcendante? Loin de la. Marcus
est 'exemple classique du charlatan gnostique. D’autres ont
cru de bonne foi, semble-t-il, qu’ils étaient les dépositaires
d'une gnose toute céleste. Tels ont été les auteurs des éerils
coptes. Mais avait-on le droit de généraliser des cas particu-
liers, comme 'a fait M. Liechtenhan?

Notre auteur veut que dans les sectes hérétiques on ait attaché
au terme de gnose un sens plus mystique que ne le comporte le
mot méme. Il est certain qu'au temps des gnostiques et proba-
blement avant eux, il y a eu des milieux qui entendaient le mot
gnose dans ce sens. On connait les textes si intéressants et si
curieux mis en lumicre par M. Reitzenstein. Il n’est done pas
invraisemblable qu'il y ait en des gnostiques qui enviéageaient
la gnose comme une sorte de connaissance moins rationnelle que
mystique et transcendante a la pensée. Il ne faudrait pas, cepen-
dant, généraliser et exagérer. La Pistis Sophia qui devrait
fournir semble-t-il a4 la thése de M. Liechtenhan son plus solide
fondement, contient un passage dontelle s’accommoderait diffici-
lement. (1) L'auteur y énumére la série de connaissances qui
seront octroyées aux apdtres lorsqu’ils entreront dans le monde
supérieur. Ces connaissances consistent en des réponses a toutes
les questions que la curiosité humaine peut se poser au sujet du
monde et de 'homme. Assurément elles n'ont rien de religieux;
elles sont aussi rationnelles que possible.

M. Liechtenhan a-t-il enfin songé que si les gnostiques avaient
pris leurs doctrines poin* des révélations, il est au moins étrange
qu’ils aient eru nécessaire de les étayer sur de savantes exégéses?
Un prophéte a-til jamais raisonné comme le fait Ptolémée dans
sa lettre a Klore? Héracléon lorsqu’il interprete le quatrieme
évangile est-il moins rationaliste qu'Origéne? Basilide discute
comme un pur philosophe la question de l'origine des maux.
Ces remarques suffisent. L’erreur de M. Liechtenhan est d’avoir
attribué au gnosticisme tout entier ce qui est vrai d'un certain
gnosticisme a une certaine époque. Tant que 'on ne voudra pas
tenir compte a tout le moins de la différence essentielle quil y
a entre le gnosticisme des deux premiéres générations et celui
de leurs successeurs, notamment du e siecle, on se fera du

(1) 206-216; édit, Schmidt, 91-93.



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 375

gnosticisme une conception trop étroite. Elle sera vraie par un
cOté, fausse par I'autre.

II ne nous reste plus qu'a signaler le grand ouvrage de
M. W. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis (1907). L'auteur a
résumé ses vues dans l'article « Gnosticismus » de I'Encyclopédie
classique de Pauly-Wissowa (1910).

M. Bousset raméne le gnosticisme a certains traits essentiels
dont il recherche l'origine et I'explication principalement dans
les religions orientales. (Cest ainsi qu'il étudie successivement
les sept archontes, la Mére, le Pére inconnu. le dualisme gnos-
tique, lidée de « I'homme », les Hypostases, le Rédempteur, les
mystéres gnostiques. Dans un dernier chapitre il esquisse une
théorie de la « genese des systémes gnostiques ».

La thése de M. Bousset n'est autre que celle de M. Anz, mais
¢largie et surtout exposée avec une abondante documentation et
un luxe d’érudition dont ne disposait pas M. Anz. L’ouvrage de
Bousset est un monument de vues ingénieuses et sagaces. (est
de beaucoup ce que I'on a produit de meilleur sur le gnosticisme
dans les derniéres années.

Si grands que soient les mérites du travail de notre auteur,
nous ne croyons pas qu’il nous apporte le mot de I'énigme gnos-
tique. Il reste encore beaucoup a faire.

Remarquons d’abord que Bousset ne fait pas la critique des
sources gnostiques. Il ne I'a pas cru nécessaire. Il s’est contenté
de reprendre & son compte les résultats de cette critique qui
paraissaient acquis vers 19od. Il n'y a ajouté que quelques con-
jectures d'un caractére tout subjectif. C'est une lacune dont
I'ouvrage entier se ressent un peu partout.

L’auteur institue les comparaisons les plus étendues entre les
doctrines gnostiques et les religions de Babylone, de la Perse,
le mandaisme et le manichéisme.- Mais, ici encore, il n’a pas cru
devoir faire la critique de ses sources. Pour ce qui concerne les
religions orientales ou d’origine orientale, il s'approprie simple-
ment les résultats des recherches de Pognon, Brandt, Cumont,
Reitzenstein, etc. Les questions de date et de provenance de
toute cette documentation ne sont pas soulevées. Tout au plus
l'auteur émet-il ici et la quelque conjecture.

Il y a dans les vues de M. Bousset parfois des exagérations



376 EUGENE DE FAYE

-, .

évidentes. Cest ainsi qu'il fait de DBasilide un franc dualiste.
Son affirmation se fonde uniquement sur un texte des Acta
Archelai d’interprétation douteuse et sur un mot d’apparence
tendancieuse de Clément d’Alexandrie. Les fragments authen-
tiques de Basilide sont aussi contraires que possible & la theése
de Bousset. Il attribue de méme & Marcion un dualisme de
principe quil fait dériver du mazdéisme et par la le défigure
enticrement.

M. Bousset postule l'existence d'un gnosticisme primitif qui
aurait été comme la terre d’alluvion de tous les autres systémes
gnostiques. Mais ot le trouve-t-il? Ou sont les documents et les
textes qui autorisent son hypothese? Uniquement dans les notices
des héréséologues. Encore sont-ce celles de ces notices que nous
ne sommes plus en mesure de contrdler par des textes authen-
tiques. Qu’avons-nous dans ces notices ? Un fouillis de sectes
mal connues et manifestement confondues ensemble. Comment
M. Bousset n’a-t-il pas senti qu’avant de batir un édifice sur ce
chaos, il fallait 1'éclaircir, y pratiquer des trouées, y faire péné-
trer un peu de lumiere? Toute cette partie de la documentation
gnostique a besoin d’étre passée au crible d'une critique serrée.
Et c'est sur ce fondement qui n'est que du sable mouvant, que
I'auteur éléve sa construction! Le fondement est artificiel, la
construction risque bien d’étre aussi artificielle que lui.

Remarquons enfin que Phypothése joue un role prépondérant
dans cet ouvrage. L’auteur a évidemment une confiance presque
illimitée dans ses propres conjectures. Affaire de tempérament
intellectuel. Pour nous, ces ingénieuses hypothéses qui s'enchai-
nent et s’ajustent si bien ne sont gueére maticre qu'a divertisse-
ment. Nous n'arrivons pas a les prendre trés au sérieux. Nous
nous refusons absolument & les accueillir comme des faits d’his-
toire, prouvés et scientifiques.

Quelles que soient les réserves que mnous soyons contraint
d’apporter aux vues de M. Bousset, nous reconnaissons bien
volontiers qu’il aboutit & des résultats de la plus haute impor-
tance. Il nmous parait avoir fortement établi l'existence d'un
gnosticisme extra-chrétien. Friedleender pensait avoir découvert
un gnosticisme juif. Ce qui est certain, c’est qu’il a existé en
dehors et avant le christianisme des spéculations et des ten-
dances gnosticisantes. 1l y a eu un esprit gnostique avant les



REVUE GENERALE — LES KTUDES GNOSTIQUES 377

gnostiques chrétiens. Ce que Bousset a mis également en pleine
lumiére, c’est 'influence des religions orientales et syncrétistes
sinon sur tout le gnosticisme, du moins sur une notable partie
des systémes gnostiques. A ce point de vue, ses recherches con-
servent toute leur valeur.

Mais quel vaste champ reste encore a explorer et a exploiter!
I y a de quoi tenter les jeunes. Il faudra qu'on fasse enfin
I'étude vraiment critique des religions orientales et syncrétistes,
ainsi que celle de tous les textes, papyrus, etc. qui intéressent
la religiosité des siécles qui précedent ou suivent immédiatement
Iére chrétienne. Il faudra aussi que 'on s’applique 4 déterminer
exactement la mesure d’extension de chaque culte respectif. Les
beaux travaux de M. Toutain ont montré tout le parti que l'on
peut tirer de I'épigraphie pour contréler les résultats d’enquétes
et de recherches comme celles de M. Cumont. Il faudra enfin,
de toute nécessité, préciser le degré d’action et de réaction que
I'hellénisme et l'orientalisme ont exercé l'un sur 'autre. Sur ce
point nous sommes encore en pleine obscurité. Quel beau pro-
gramme de travail et de recherches! (1)

Ne sommes-nous pas autorisé & conclure & la fois de la di-
versité des conceptions générales que se font actuellement les
critiques les plus compétents, du gnosticisme, de sa nature et de
son développement, et d’autre part de tout ce qui reste a faire,
ne fat-ce que pour bien connaitre le monde ou il est né et
s'est propagé, qu'il serait encore prématuré de tenter une expli-
cation vraiment compléte et historique de I'énigme gmnostique?

EucEneE pE Fave.

(1) On ne peut tout mentionner dans un article forcément sommaire. Il
aurait fallu signaler les intéressants rapprochements que I'on a faits entre
les mystéres grecs et certains rites ou certaines doctrines gnostiques.
M. Anrich a ouvert la voie par son beau livre: Das antike Mysterienwesen
in seinem Linfluss auf das Ghristentum (1894), M. Wobbermin a suivi avec
son livre : Religionsgeschichtliche Studien zur Frage der Beeinflussung des
Urchristentums durch das antike Myslerienwesen (1896). Il aurait surtout
fallu mentionner les ouvrages de M. Reitzenstein.



	Revue Générale : les études gnostiques (1870-1912). Partie 2

