
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Revue Générale : les études gnostiques (1870-1912). Partie 2

Autor: Faye, Eugène de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LES ETUDES GNOSTIQUES

(1870-1912)

Deuxième article

Le gnosticisme a toujours piqué la curiosité des critiques et
des historiens. On ne s'est pas lassé d'en rechercher les origines
et d'essayer de le définir. De là des études d'ensemble dont
nous examinerons les plus remarquables.

Dans le premier volume de sa Dogtnengeschichle, M.
Harnack a consacré au gnosticisme un chapitre qui fit sensation. On

s'imagine parfois que l'auteur est resté, non sans opiniâtreté,
attaché aux vues qu'il formulait en 1886 dans ce chapitre. C'est

une erreur. Il suffit de comparer la première édition de son
livre avec la dernière pour voir que M. Harnack a constamment
tenu compte du progrès des études gnostiques et qu'il n'a cessé

de corriger et de compléter ce qu'il avait écrit.
En exposant la formation et l'histoire des dogmes chrétiens

aux premiers siècles, M. Harnack rencontre le gnosticisme : il
sent tout de suite que celui-ci a exercé une influence notable,
décisive même sur le développement de la doctrine chrétienne.
C'était là une vue qui constituait une grande nouveauté en 1886.

On admettait bien alors que le gnosticisme avait pu avoir une
influence indirecte sur le christianisme, qu'il avait pu contraindre
les théologiens de l'Eglise à formuler avec plus de précision les

articles de la foi, que, par contre coup, ces formules avaient pu
revêtir certains termes qui marquaient plus nettement l'opposi-



364 EUGÈNE DE FAXE

tion du christianisme et du gnosticisme. Mais personne ne
supposait alors que les « fantaisies et les aberrations » gnostiques
avaient pu influer directement sur la formation du dogme
chrétien et d'avance lui tracer en quelque sorte la courbe de son
évolution.

Le gnosticisme était alors si mal connu, que notre historien
se vit oblige de le décrire. Cette description était nécessaire

pour établir que le gnosticisme avait en effet joué le rôle que
l'auteur lui prêtait. C'est ainsi qu'en fait son chapitre est devenu

une esquisse de l'histoire du gnosticisme depuis ses origines
jusqu'à son plein épanouissement.

Quelle idée l'auteur se fait-il alors des gnostiques? 11 estime

qu'ils étaient à la fois chrétiens et hellénistes. Sans aucun doute,
ils partagent la foi chrétienne ; ils ont fait très longtemps partie
de l'Eglise; ils en sont issus. D'autre part, ils possèdent une
certaine culture philosophique ; quelques-uns sont de vrais
platoniciens. Naturellement, ces hommes ne pouvaient se contenter
de la foi des « simpliciorcs ». Ils éprouvaient le besoin impérieux

de l'exprimer en des termes [dus relevés, c'est-à-dire plus
philosophiques. C'est ce qu ils ont tenté de faire. Effort intéressant,

mais hâtif et prématuré. Il y manquait les précautions et
les ménagements indispensables. Il s'en est suivi que l'élémenl
hellénique et philosophique a pris trop de place dans leur
théologie, et que le christianisme y a été trop sacrifié.

Voilà comment M. Harnack a été amené à proposer sa définition

du gnosticisme. Il a élé « die acute Verwclllichung des

Christentums ». On pourrait traduire : l'hellénisation radicale
et prématurée du christianisme.

On a critiqué cette définition avec une certaine vivacité. On
la considère en général comme trop étroite et insuffisante. Pour
en juger avec équité, il faudrait se transporter à l'époque où
M. Harnack l'élaborait lui-même. C'était avant 1886. Quelles
étaient alors les parties du gnosticisme sur lesquelles avaienl
porté ses recherches On l'a vu, c'était, après les sources des

héréséologues, principalement sur Marcion, sur Apelle, et avec

eux sur les premiers gnostiques. Il n'avait pas encore fait l'étude
approfondie de la Pistis Sophia qu'il donna plus tard. Il ne

pouvait encore connaître les documents du papyrus de Bruce.
Bref ses investigations s'étaient limitées, pour l'essentiel, au



REVUE GENERALE LES ETUDES GNOSTIQUES 365

gnosticisme du n° siècle. Or dans ces conditions, quelle autre
idée pouvait-il se faire des gnostiques, si ce n'est qu'ils étaient
des théologiens simplement trop hardis et trop dominés par la

philosophie grecque? Il notait en effet, i» leur antijudaïsme
prononcé, 2° leurs idées toutes platoniciennes sur Dieu, le Cosmos,

etc., 3° d'autre part leur esprit chrétien qui se manifestait dans

leur besoin de rédemption et dans leur idée que le christianisme
est la religion absolue. C'est sur ces observations très justes que
se fondait son idée du gnosticisme.

En même temps, il remarquait que Clément d'Alexandrie et

Origene de leur côté ont allié le christianisme et la philosophie.
Au fond, ils reprenaient, avec d'autres moyens, l'œuvre même
de leurs prédécesseurs gnostiques; ils entraient dans la voie que
ceux-ci avait tracée, mais avec des précautions que leurs modèles

avaient négligées. On voit combien justes et neuves étaient les

vues de M. Harnack en 1886.

Mais à partir de cette date de nouvelles recherches allaient
singulièrement enrichir notre connaissance des siècles qui précèdent

ou qui suivent immédiatement l'ère chrétienne. Bientôt, en

eilet, on nous a révélé un nouvel Orient. Les travaux de Cumont
et de tant d'autres exhument les religions d'Egypte, de Babylone.

d'Asie-Mineure, de Perse, avec la physionomie particulière
qu'elles avaient alors. Puis c'est tout le monde hellénistique
avec son syncrétisme qui reparait. C'est enfin l'école d'histoire
comparée des religions dont Usener. Dieterich ont été les chefs

qui institue ses vastes enquêtes. MM. Bousset et Reitzenstein
montreront bientôt tout le parti que l'on peut tirer de ces
investigations pour l'étude du judaïsme, du christianisme et du

gnosticisme.
Toutes ces nouvelles acquisitions n'ont pas laissé M. Harnack

indifférent. Il n'a pas tardé à reconnaître qu'il fallait élargir la

conception qu'il s'était faite du gnosticisme. En conséquence, il
a tenu le plus grand compte des résultats des nouvelles études

qui lui paraissaient sûrs et acquis et il a fait un effort considérable

pour mettre d'accord son premier point de vne avec ces

résultats.
Lorsqu'on compare la quatrième à la première édition de la

Dogmengeschichte, on constate d'abord que le chapitre sur le

gnosticisme accuse une foule de retouches qui intéressent l'idée



366 EUGÈNE DE FAYE

même que l'auteur se fait des gnostiques. (i) Ce qui est encore
plus significatif, c'est qu'il a enrichi son étude de notes nouvelles
des plus importantes, ou complété les anciennes. (2) Il faudrait
enfin signaler les pages entières que M. Harnack a ajoutées à

son exposé primitif. Voyez notamment les pages 255 et 256 dans

lesquelles il définit les doctrines essentielles des gnostiques.
Quand on les compare aux pages correspondantes de la première
édition, on se rend compte à quel point l'auteur a complété et
même modifié ses vues sur le gnosticisme. A la page 261, il a

ajouté un aperçu sur le gnosticisme en tant que « philosophie
religieuse » qui est d'une justesse merveilleuse. Ce que l'auteur
dit du dualisme gnostique, des systèmes auxquels convient
l'épithète de dualistes mériterait d'être sérieusement médité par
certains des plus récents historiens du gnosticisme.

De cette comparaison que chacun peut faire entre le premier
exposé que M. Harnack a fait du gnosticisme et celui qui se

trouve dans l'édition définitive de la Dogmengeschichte, il résulte

(1) Ainsi à la page 202 (4e éd.) au lieu de gnostiques, l'auteur écrit les

« grands gnostiques ». Il restreint à ceux-ci ce qu'il disait du gnosticisme
en général. Page 2.V3, il ajoute à die gnostischen Schulen le mot
hervorragenden. Dans une foule d'endroits, il atténue ses premières affirmations;
page 255, il dira in der Regel, puis speculative Mysterienphilosophie au lieu
de spéculative Pliilosophie. Page 261, il omet cette phrase « nous n'avons
pas connaissance qu'au 11e siècle de pareilles constructions nient été élevées

sur le fondement d'un autre culte oriental quelconque, comme l'édifice
gnostique s'est élevé sur le fondement chrétien ». Page 263, il ajoute celle-ci :

...conventicules, syriens et égyptiens, envahis par des spéculations
luxuriantes et des rites d'origine babylonienne, perse, phrygienne et
phénicienne, spéculations sous lesquelles le christianisme — à supposer qu'il y
ait jamais joué un rôle — se trouvait en fait étouffé. Page 279, parmi les

traits qui d'après l'auteur caractérisent le gnosticisme chrétien, il ajoute
celui-ci : la doctrine chrétienne, d'après les gnostiques, possède en tant
que doctrine des vertus particulières que transmettent des mystères ou
sacrements.

(2) Ainsi, à titre d'exemples, vous avez à la page 256 une note très
détaillée sur le plérôme valentinien et sa vraie signification; à la page 2.5;,

une note qui donne toute l'exégèse de l'hymne naassène; à la page 278,

l'auteur a inséré une noie fort importante sur les ressemblances et les
différences qu'il y a entre le gnosticisme et l'Eglise. Signalons enfin une note
capitale à la page 291 sur les mystères ou sacrements gnostiques, notamment

sur l'idée sacramentelle qu'ils impliquent et sur l'influence que leur
rite de l'Eucharistie, a exercée sur la doctrine de la transsubstanliation.



REVUE GÉNÉRALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 'Ò6j

fort clairement. i° que l'auteur admet que l'idée première qu'il
se faisait de la philosophie religieuse du 11e et du mc siècle était
trop étroite ; à cette philosophie se mêle dans une plus grande
mesure qu'il ne l'avait supposé un élément mystique et syncrétiste

; i° que le gnosticisme envisagé dans son ensemble a été

un phénomène qui déborde de beaucoup le christianisme et qui.
en partie du moins, est d'origine non chrétienne ; 3° que les
influences orientales et autres ont eu une part plus grande que
ne le croyait l'auteur au début, dans la formation du gnosticisme
chrétien.

On sait ([ne les auteurs allemands, au lieu de refondre
entièrement tel chapitre dans les éditions successives d'un ouvrage,
préfèrent simplement le retoucher. On modifie telle expression ;

on ajoute ou on supprime une phrase ; on insère tout un
paragraphe; surtout on multiplie les notes. On appelle cela un
« - remaniement ». Cette méthode a plus d'un inconvénient.
M. Harnack lui-même n'a pas réussi à les éviter. Ainsi, tandis
que son article sur le gnosticisme formait, dans l'ouvrage
primitif, un tout bien homogène et donnait du gnosticisme une
idée, forcément devenue incomplète par suite des progrès mêmes
des études gnostiques, mais au moins claire et précise, l'exposé
définitif laisse le lecteur incertain; il se demande ce qu'est en fin
de compte le gnosticisme ; l'idée en est redevenue confuse.
Pouvait-il en être autrement? Dans le dernier exposé de M. Harnack
se heurtent et s'enchevêtrent deux conceptions très différentes
du gnosticisme, la sienne et celle de l'école qui en cherche
l'explication dans les religions orientales et syncrétistes. Il nous
semble que l'auteur aurait eu un moyen bien simple de conserver
la belle clarté de son premier exposé; c'eût été de refondre son
chapitre en distinguant nettement le gnosticisme chrétien du

ii" siècle du gnosticisme du ui°, celui des maîtres et de leurs
premiers disciples de celui des épigones tels que Marcus, les

gnostiques coptes, les ophites, etc. La conception que M. Harnack
avait exposée en 1886, s'applique à merveille au gnosticisme de
la première époque, tandis que les observations que l'on a

multipliées depuis caractérisent fort bien le gnosticisme postérieur.

Si M. Harnack préfère expliquer le gnosticisme par lui-môme,
d'autres en cherchent l'explication tout à fait en dehors du



368 EUGÈNE DE FAVE

christianisme. Yoici d'abord ceux qui croient trouver en Orient
le secret des origines du gnosticisme. Dans son Essai sur le

gnosticisme égyptien (1882), M. Amélineau s'efforce d'expliquer
le valentinisme par les monuments. Au même moment, M. Kessler

découvrait à Babylone les antécédents du gnosticisme. (1)
Cette dernière thèse, M. Anz l'a reprise en 1897 et l'a exposée

non sans force. (2) Son étude mérite un examen attentif.
Elle se partage en deux parties. Dans la première l'auteur

s'efforce de dégager des documents ce qu'il conçoit comme l'idée
centrale du gnosticisme ; dans la seconde, il montre par de
nombreux rapprochements que cette idée maîtresse, c'est à dire
l'essence même du gnosticisme, provient de Babylone et de sa

religion rajeunie.
Quel est donc le trait essentiel et distinctif du gnosticisme?

C'est l'idée de l'ascension des âmes vers les régions supérieures.
Un système gnostique n'est qu'un ensemble de moyens, jiarfois
de recettes, pour assurer à l'àme l'ascension vers la lumière.
Voici la série de textes où M. Anz pense retrouver cette
conception centrale, tantôt clairement exprimée, tantôt plus ou
moins oblitérée. Ce sont l'hymne des Naassènes, les ophites de
Celse et d'Origène, les ophites d'irénée et ses Barbelognosti-
ques, les ophites des Philosophumena, c'est à dire les
Naassènes, les Pérates, les Séthiens. Justin le gnostique. Ce sont
encore les gnostiques d'Epiphane, la Pistis Sophia et les livres
de Jéû, les gnostiques de Plotin, Bardesane, certains Actes
apocryphes, tels que les Acta Thomœ; ce sont enfin Valentin
et Basilide.

Dans tous ces textes, M. Anz retrouve l'idée de l'ascension
des âmes. Quand elle y est obscure, c'est qu'elle a été altérée
soit par le christianisme, soit par l'hellénisme. Notre auteur
note encore que la magie et l'astrologie occupent une place
importante dans ces textes. On y remarque enfin un groupe de

sept archontes qui manifestement ont été d'abord des divinités
planétaires. Leur fonction se borne à entraver l'ascension des

âmes et le problème consiste à trouver pour les révéler les

(1) Gnosis und altbabylonische Beligion dans les Actes du 5e congrès des
orientalistes à Berlin 1882 (Section sémitique).

(2) Znr Frage nach dem Ursprung des Gnosticismus, ein
religionsgeschichtlicher Versuch, dans Texte und Untersuchungen, vol. xv.



REVUE GÉNÉRALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 36g

moyens efficaces et certains de surmonter cette opposition.
M. Anz croit que ces observations l'autorisent à postuler l'existence

d'un gnosticisme primitif qui ne serait pas d'origine
chrétienne et n'aurait rien à voir avec le christianisme. D'après lui,
ee gnosticisme transparaît à travers les textes. Cette gnose
primitive s'est développée d'abord dans le inonde hellénique et
ensuite dans le monde chrétien. Il a subi l'influence de l'un et
de l'autre. Le christianisme lui a transmis la doctrine de la

grâce et de la rédemption. L'hellénisme lui a inoculé son
intellectualisme. La gnose est devenue synonyme de philosophie.

Cette intéressante conception du gnosticisme appelle quelques
critiques. Remarquons d'abord que l'auteur ne fait aucune
différence entre les documents gnostiques originaux et les notices

ecclésiastiques. La plupart des textes qu'il utilise appartiennent
à cette dernière catégorie. Qu'est-ce à dire sinon qu'il n'a pas
cru devoir faire la critique des sources. Il en résulte qu'il étudie
le gnosticisme d'après une méthode fort décevante. Il aurait dû
faire l'inverse de ce qu'il a fait. Au lieu de mettre au premier
plan les notices ecclésiastiques, ou du moins de les traiter comme
si elles avaient la valeur de sources originales, il aurait dû

placer celles-ci au premier plan et par elles contrôler les données
des sources ecclésiastiques. Cette erreur de méthode suffit à elle
seule pour ébranler tout l'édifice.

Tout le monde s'accorde à reconnaître que M. Anz se fait une
idée trop étroite du gnosticisme. Sans doute la conception de

l'ascension des âmes se trouve dans plus d'un système, mais
elle n'est pas la seule. Quelle étrange idée de limiter ainsi le

gnosticisme et de le réduire à ce que l'auteur appelle le trait
fondamental? La vérité est que la gnose est beaucoup plus riche

que ne le suppose Anz, et déborde le cadre étroit où il prétend
la confiner.

Que dire enfin de son idée d'un gnosticisme primitif
extrachrétien dont le nôtre serait issu Assurément nous sommes
bien loin de nier l'existence d'un gnosticisme extra-chrétien. Mais
n'est-il pas téméraire de prétendre extraire de textes dont la

valeur historique n'est pas même établie le gnosticisme primitif
quel qu'il ait été? N'est-il pas évident qu'on en a puisé la
conception ailleurs et que c'est après coup qu'on a cru la retrouver
dans nos textes? Puis s'il est évident qu'il y a eu un rapport



3jO EUGÈNE DE FAYE

étroit entre le gnosticisme extra-chrétien et le gnosticisme chrétien,

il reste à définir ee rapport. Prétendre que le gnosticisme
de Basilide, de Valentin, de Marcion ou mieux encore que le

gnosticisme dans son ensemble soit issu du gnosticismo
extrachrétien, c'est une pure hypothèse. Il se [louerait que certains
systèmes dérivassent de ce gnosticisme, tandis que d'autres lui
fussent parfaitement étrangers.

Dans la seconde partie de son étude, M. Anz nous apprend
ce qu'est devenue la religion de Babylone aux environs de l'ère
chrétienne. Elle est encore à cette époque fort vivante, mais la
Perse comme la Grèce ont déteint sur elle.

Ce qui la caractérise, c'est qu'elle est une religion astrale. La
magie y est aussi prépondérante. M. Anz fait remarquer que
notre documentation en ce qui concerne les religions de Babylone

offre une difficulté. D'après les auteurs, les sept divinités
planétaires y auraient été au premier plan ; d'après les inscriptions,

celles-ci paraissent avoir été fort effacées. M. Anz pense se

débarrasser de cette difficulté en supposant qu'à Babylone la

religion a revêtu le caractère astral sous l'influence des prêtres.
Elle a donné de l'importance aux divinités planétaires dans la
mesure où elle a cessé d'être populaire.

C'est à cette religion que le gnosticisme a emprunté ses sept
archontes qui ne sont que les sept ilivini tés planétaires ainsi

que ses rites magiques. Babylone est donc le berceau du
gnosticisme primitif. Il en est issu comme cette religion mandaïte
dont on peut dire que Pognon et Brandt nous l'ont révélée. C'est

un développement analogue.
Cela posé, M. Anz montre comment d'après lui le gnosticisme

primitif a évolué de la religion babylonienne. Il lui doit, nous
l'avons vu, les sept archontes, la Sophia, le Sauveur. Reprenant
une idée de Kessler. Anz prétend que Marduck est le prototype
du Christus des gnostiques. C'est encore de Babylone que ceux-
ci ont tiré leur notion du Père inconnaissable ainsi que le sacrement

du baptême.
Il faudrait être spécialiste [iour oser se prononcer sur la valeur

de l'aperçu de la religion de Babylone que nous donne Anz. Le

profane ne manquera pas de remarquer que l'hypothèse y joue
un rôle important. Il aura sans doute la curiosité de demander
si l'on est bien fixé sur l'origine, la date, la valeur historique



REVUE GÉNÉRALE —¦ LES ÉTUDES GNOSTIQUES 3^1

des documents babyloniens ou mandaïtes dont on se sert pour
instituer une comparaison entre cette reiigion de Babylone et le

gnosticisme. De ce côté aussi on aimerait savoir si la question
des sources a été dûment approfondie et élucidée.

De l'étude de M. Anz ressort, nous semble-t-il, avec la
dernière évidence, combien il est nécessaire de faire la pleine
lumière sur la documentation gnostique avant d'entreprendre
d'en rechercher les origines obscures. Le travail de notre auteur
était prématuré. Il reste, cependant, un gain positif de l'effort
qu'il a fait. Il a montré qu'il a réellement existé certains
rapports entre les religions de Babylone et certaines formes de

gnosticisme. C'est une importante indication qu'il ne faudra pas
oublier lorsque l'heure de l'étude comparée du gnosticisme sera
venue.

D'après M. Anz, le gnosticisme a été essentiellement une
spéculation de l'esprit. Pour le fond, ses vues s'accordent avec la
tradition ecclésiastique et ne diffèrent pas de celles des anciens
historiens du gnosticisme. D'autres vues n'ont pas tardé à se

produire. Certains critiques se représentent le gnosticisme plutôt
comme une religion que comme une métaphysique ; ils insistent
sur ce qu'il y a de mystique dans les diverses écoles.

Ce [loint de vue s'affirme avec éclat dans les thèses de

M. Kolfmane. (i) M. Liechtenhan l'a adopté à son tour et lui a

donné son expression la plus complète, d'abord dans un livre
intitulé Die Offenbarung im Gnosticismiis (1901), ensuite dans
l'article « Gnosticisme » de Religion in Geschichte und Gegenwart

(1910).
M. Liechtenhan commence par relever dans les systèmes

gnostiques tout ce qui lui parait avoir le caractère d'une révélation.
Il étudie ensuite ce que les gnostiques pensaient de la révélation
de l'Ancien et du Nouveau Testament. Puis il expose les conditions

que mettaient ceux-ci à l'appropriation de leurs révélations.
Dans une dernière partie, il décrit la matière de la révélation
gnostique.

Dans son introduction notre auteur nous apprend comment

(1) Die Gnosis, nach ihrer Tendenz und Organisation. Zwölf Thesen

(1881). Voir aussi Weingarten, Historische Zeitschrift, vol. 45, p. 4/iI sq,
(.88.).



3-2 EUGÈNE DE FAVE

il s'est fait son idée du gnosticisme. Il lui a semblé que si le

gnosticisme n'avait consisté qu'en des spéculations bizarres, il
n'aurait jamais exercé l'influence qu'il a certainement eue. Il l'a
donc regardé de plus près et il n'a pas tardé à reconnaître qu'en
réalité, il était plus religieux qu'intellectualiste. A vrai dire, le

gnosticisme a été une religion. Une religion suppose une révélation.

Les systèmes gnostiques sont des révélations, les gnostiques
eux-mêmes se considéraient comme des prophètes et des révélateurs.

On remarquera que Liechtenhan reste fidèle à l'idée que
le gnosticisme forme une sorte de bloc. Il ne songe pas qu'il se

pourrait que la conception qu'il s'en fait fût vraie du gnosticisme
à une certaine époque de son histoire, alors que la conception
qu'il écarte s'appliquerait à une autre période.

Dans le chapitre qu'il consacre aux sources de la révélation
gnostique, l'auteur passe successivement en revue les sectes des

samaritains, des carpocratiens, des basilidiens, des valentiniens,
des ophites, Bardcsane, Marcion et Apelle. U recherche dans

chaque système s'il y est question de prophètes et de révélations.
Il note que dans certains systèmes il n'yr en a pas trace. Cette
observation qui est juste aurait dû l'amener à penser que
« l'essence » du gnosticisme, comme il dit, n'est pas toujours
d'être une révélation. Cet inventaire des révélations, il l'étcnd
aux écrits pseudépigraphes. 11 note en même temps les révélations

que les gnostiques ont empruntées soit à la Bible soit à

des sources païennes.
On voit la méthode de recherches que l'auteur applique

partout. Il choisit simplement dans les textes ce qui a trait aux
révélateurs et aux révélations ; des données ainsi extraites des

documents, il forme un faisceau et vous dit : voilà le gnosticisme.
A aucun moment, il ne se préoccupe de savoir exactement quel
est le caractère particulier des textes, ni à quelle époque de

l'histoire du gnosticisme ils apxiartiennent. Méthode, il faut bien
le dire, empirique, nullement historique. C'est ainsi que l'on
étudiait autrefois le Nouveau Testament pour en extraire un
système de théologie. Jadis Nägelsbach appliqua la même méthode
aux poèmes homériques et en tira une théologie, systématique à

plaisir
L'idée même que Liechtenhan se fait du gnosticisme appelle

également de sérieuses réserves. Cette conception, il l'a exposée



REVUE GENERALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 373

dans un chapitre spécial (p. 98 à io4). Gnose signifiait bien
connaissance pour les gnostiques, mais connaissance entendue dans
le sens de révélation. On ne l'acquiert pas par l'effort de la

pensée; elle vous est donnée d'en haut par l'entremise des
révélateurs. Cette révélation transcendante, on se l'approprie par
l'esprit. Si l'on est un homine spirituel, on possède par cela

même l'organe qui saisit la révélation. Les gnostiques apportent
donc au monde une révélation qu'il faut simplement accepter.
Elle n'a pas besoin d'être démontrée. Le vrai gnostique a donc
le sentiment d'être un révélateur ; il ne tire pas la vérité de son

propre fonds: il la communique comme il l'a reçue. Si théologiens

qu'ils soient, dit notre auteur, ils conservent le sentiment
essentiellement religieux de la dépendance et de l'impuissance
propre » (p. io'i). Si les gnostiques ont réellement élé tels que
se les représente M. Liechtenhan, ils auraient dû posséder à un
degré eminent le charisme de l'humilité

Sur quoi se fonde notre auteur [iour affirmer que les

gnostiques se donnaient pour de simples révélateurs ou organes d'une
révélation transcendante? Principalement sur le fait qu'ils
s'appuient sur des autorités et que plutôt que de s'en passer, ils en

inventent. Mais au 11e ou au m«' siècle, qui donc ne se réclame

pas dune autorité? L'un invoque Pythagore, un autre Platon,
un troisième s'appuie sur une religion qu'il interprète à l'aide
de l'allégorie. Personne alors, fût-il chef d'école et philosophe
attitré, ne hasarde la moindre affirmation sans alléguer la

garantie de l'antiquité. On ne se donne pas pour cela comme
révélateur. Clément d'Alexandrie ou Plotin ont-ils jamais émis
cette prétention? Il ne suffit donc pas de constater que ta

plupart des gnostiques invoquent des autorités pour conclure qu'ils
tenaient leurs enseignements [iour des révélations. Mais est-il
vrai qu'ils ont élevé cette prétention? Basilide. Marcion, Ptolémée,

Héracléon l'ont-ils fait? Y a-t-il un seul mot dans les

fragments authentiques de leurs écrits qui trahisse pareille
prétention? Leurs adversaires les en accusent-ils? Il est vrai qu'A-
pelle a publié un livre de « révélations ». Mais c'était à la fin de

sa vie, alors qu'il subissait l'ascendant de Philumène. Aux jours
de sa maturité l'homme qui a écrit les « Sydlogismes » n'avait
assurément rien de l'illuminé ou du mystificateur. Est-ce à dire
qu'il n'y a pas eu de gnostiques qui se soient fait passer pour



3^4 EUGENE DE FAYE

des révélateurs de gnose transcendante? Loin de là. Marcus
est l'exemple classique du charlatan gnostique. D'autres ont
cru de bonne foi, semble-t-il, qu'ils étaient les dépositaires
d'une gnose toute céleste. Tels ont été les auteurs des écrits
coptes. Mais avait-on le droit de généraliser des cas particuliers,

comme l'a fait M. Liechtenhan?
Notre auteur veut que dans les sectes hérétiques on ait attaché

au terme de gnose un sens plus mystique que ne le comporte le

mot même. Il est certain qu'au temps des gnostiques et
probablement avant eux, il y a eu des milieux qui entendaient le mot
gnose dans ee sens. On connaît les textes si intéressants et si
curieux mis en lumière par M. Reitzenstein. Il n'est donc pas
invraisemblable qu'il y ait eu des gnostiques qui envisageaient
la gnose comme une sorte de connaissance moins rationnelle que
mystique et transcendante à la pensée. Il ne faudrait pas, cependant,

généraiiser et exagérer. La Pistis Sophia qui devrait
fournir sembte-t-il à la thèse de M. Liechtenhan son plus solide
fondement, contient un passage dont elle s'accommoderait
difficilement, (i) L'auteur y énumère la série de connaissances qui
seront octroyées aux apôtres lorsqu'ils entreront dans le monde
supérieur. Ces connaissances consistent en des réponses à toutes
les questions que la curiosité humaine peut se poser au sujet du
monde et de l'homme. Assurément elles n'ont rien de religieux ;

elles sont aussi rationnelles que possible.
M. Liechtenhan a-t-il enfin songé que si les gnostiques avaient

pris leurs doctrines pour des révélations, il est au moins étrange
qu'ils aient cru nécessaire de les étayer sur de savantes exégèses?
Un prophète a-t-il jamais raisonné comme le fait Ptoiémée dans
sa lettre à Flore? Héracléon lorsqu'il interprète le quatrième
évangile est-il moins rationaliste qu'Origène? Basilide discute
comme un pur philosophe la question de l'origine des maux.
Ces remarques suffisent. L'erreur de M. Liechtenhan est d'avoir
attribué au gnosticisme tout entier ce qui est vrai d'un certain
gnosticisme à une certaine époque. Tant que l'on ne voudra pas
tenir compte à tout le moins de la différence essentielle qu'il y
a entre le gnosticisme des deux premières générations et celui
de leurs successeurs, notamment du me siècle, on se fera du

(i) 206-216; édit. Schmidt, 91-93.



REVUE GENERALE — LES ÉTUDES GNOSTIQUES 3j5

gnosticisme une conception trop étroite. Elle sera vraie par un
côté, fausse par l'autre.

Il ne nous reste [dus qu'à signaler le grand ouvrage de

M. W. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis (190^). L'auteur a

résumé ses vues dans l'article « Gnosticismus » de l'Encyclopédie
classique de Pauly-Wissowa (1910).

M. Bousset ramène le gnosticisme à certains traits essentiels
dont il recherche l'origine et l'explication principalement dans
les religions orientales. C'est ainsi qu'il étudie successivement
les sept archontes, la Mère, le Père inconnu, le dualisme
gnostique, l'idée de « l'homme ». les Hypostases, le Rédempteur, les

mystères gnostiques. Dans un dernier chapitre il esquisse une
théorie de la «r genèse des systèmes gnostiques ».

La thèse de M. Bousset n'est autre que celle de M. Anz. mais

élargie et surtout exposée avec une abondante documentation et

un luxe d'érudition dont ne disposait pas M. Anz. L'ouvrage de

Bousset est un monument de vues ingénieuses et sagaces. C'est
de beaucoup ce que l'on a produit de meilleur sur le gnosticisme
dans les dernières années.

Si grands que soient les mérites du travail de notre auteur,
nous ne croyons pas qu'il nous apporte le mot de l'énigme
gnostique. Il reste encore beaucoup à faire.

Remarquons d'abord que Bousset ne fait pas la critique des

sources gnostiques. Il ne l'a pas cru nécessaire. Il s'est contenté
de reprendre à son compte les résultats de cette critique qui
paraissaient acquis vers igo5. 11 n'y a ajouté que quelques
conjectures d'un caractère tout subjectif. C'est une facune dont
l'ouvrage entier se ressent un peu partout.

L'auteur institue les comparaisons les plus étendues entre les

doctrines gnostiques et les religions de Babylone, de la Perse,
le mandaïsme et le manichéisme. Mais, ici encore, il n'a pas cru
devoir faire la critique de ses sources. Pour ce qui concerne les

religions orientales ou d'origine orientale, il s'approprie simplement

les résultats des recherches de Pognon, Brandt, Cumont,
Reitzenstein, etc. Les questions de date et de provenance de

toute cette documentation ne sont pas soulevées. Tout au [dus
l'auteur émet-il ici et là quelque conjecture.

Il y a dans les vues de M. Bousset parfois des exagérations



3;6 EUGÈNE DE FAVE

évidentes. C'est ainsi qu'il fait de Basilide un franc dualiste.
Son affirmation se fonde uniquement sur un texte des Acta
Archelaï d'interprétation douteuse et sur un mot d'apparence
tendancieuse de Clément d'Alexandrie. Les fragments authentiques

de Basilide sont aussi contraires que possible à la thèse
de Bousset. Il attribue de même à Marcion un dualisme de

principe qu'il fait dériver du mazdéisme et par là le défigure
entièrement.

M. Bousset postule l'existence d'un gnosticisme primitif qui
aurait été comme la terre d'alluvion de tous les autres systèmes
gnostiques. Mais où le trouve-t-il? Où sont les documents et les

textes qui autorisent son hypothèse? Uniquement dans les notices
des héréséologues. Encore sont-ce celles de ces notices que nous
ne sommes plus en mesure de contrôler par des textes authentiques.

Qu'avons-nous dans ces notices? Un fouillis de sectes

mal connues et manifestement confondues ensemble. Comment
M. Bousset n'a-t-il pas senti qu'avant de bâtir un édifice sur ce

chaos, il fallait l'éclaircir, y pratiquer des trouées, y faire pénétrer

un peu de lumière? Toute cette partie de la documentation
gnostique a besoin d'être passée au crible d'une critique serrée.
Et c'est sur ce fondement qui n'est que du sable mouvant, que
l'auteur élève sa construction Le fondement est artificiel, la

construction risque bien d'être aussi artificielle que lui.
Bemarquons enfin que l'hypothèse joue un rôle prépondérant

dans cet ouvrage. L'auteur a évidemment une confiance presque
illimitée dans ses propres conjectures. Affaire de tempérament
intellectuel. Pour nous, ces ingénieuses hypothèses qui s'enchaînent

et s'ajustent si bien ne sont guère matière qu'à divertissement.

Nous n'arrivons pas à les prendre très au sérieux. Nous

nous refusons absolument à les accueillir comme des faits d'histoire,

prouvés et scientifiques.
Quelles que soient les réserves que nous soyons contraint

d'apporter aux vues de M. Bousset, nous reconnaissons bien
volontiers qu'il aboutit à des résultats de la plus haute importance.

Il nous paraît avoir fortement établi l'existence d'un
gnosticisme extra-chrétien. Friedlaunder pensait avoir découvert
un gnosticisme juif. Ce qui est certain, c'est qu'il a existé en
dehors et avant le christianisme des spéculations et des

tendances gnosticisantes. Il y a eu un esprit gnostique avant les



REVUE GENERALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 377

gnostiques chrétiens. Ce que Bousset a mis égaiement en pleine
lumière, c'est l'influence des religions orientales et syncrétistes
sinon sur tout le gnosticisme, du moins sur une notable partie
des systèmes gnostiques. A ce point de vue. ses recherches
conservent toute leur valeur.

Mais quel vaste champ reste encore à explorer et à exploiter!
Il y a de quoi tenter les jeunes. Il faudra qu'on fasse enfin
l'étude vraiment critique des refigions orientates et syncrétistes,
ainsi que celle de tous les textes, papyrus, etc. qui intéressent
la religiosité des siècles qui précèdent ou suivent immédiatement
l'ère chrétienne. 11 faudra aussi que l'on s'applique à déterminer
exactement la mesure d'extension de chaque culte respectif. Les
beaux travaux de M. Toutain ont montré tout le parti que l'on
peut tirer de l'épigraphie pour contrôler les résultats d'enquêtes
et de recherches comme celles de M. Cumont. Il faudra enfin,
de toute nécessité, préciser le degré d'action et de réaction que
l'hellénisme et l'orientalisme ont exercé l'un sur l'autre. Sur ce

point nous sommes encore en pleine obscurité. Quel beau

programme de travail et de recherches (ï)
Ne sommes-nous pas autorisé à conclure à la Ibis de la

diversité des conceptions générales que se font actuellement les

critiques les plus compétents, du gnosticisme, de sa nature et de

son développement, et d'autre part de tout ce qui reste à faire,
ne fût-ce que pour bien connaître le monde où il est né et
s'est propagé, qu'il serait encore prématuré de tenter une
explication vraiment complète et historique de l'énigme gnostique?

Eugène de Faye.

(i) On ne peut tout mentionner dans un article forcément sommaire. Il
aurait fallu signaler les intéressants rapprochements que l'on a faits entre
les mystères grecs et certains rites ou certaines doctrines gnostiques.
M. Anrieh a ouvert la voie par son beau livre ; Das antike Mysterienwesen
in seinem Einfluss auf das Christentum (1894), M. Wobbermin a suivi avec

son livre : Religionsgescfiichtliclie Studien zur Frage der Beeinflussung des

Urchristentums durch das antike Mysterienwesen (1896). Il aurait surtout
fallu mentionner les ouvrages de M. Reitzenstein.


	Revue Générale : les études gnostiques (1870-1912). Partie 2

