
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Revues Générales : les traditions mosaïques

Autor: Aeschimann, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES TRADITIONS MOSAÏQUES

L'un des traits les plus caractéristiques de l'énorme et admirable

labeur que poursuivent, depuis des années, les savants
de tous les pays et en particulier d'Allemagne qui s'occupent
de l'Ancien Testament, c'est qu'il a abouti à ce que l'on pourrait

appeler l'a exaltation des prophètes ». La critique, cette

critique que l'on considère si souvent comme purement négative,

a découvert — le mot n'est pas trop fort — et elle a

révélé aux yeux étonnés de beaucoup les Amos, les Osée, les

Esaïe, les Jérémie. Par ses recherches patientes, elle a rendu
la vie à ces géants de la foi qu'on oubliait de plus en [dus et

qui nous sont apparus resplendissants de force, de grandeur,
de lumière.

Seulement, dans son enthousiasme bien naturel pour ces

admirables personnalités qu'elle ressuscitait pour ainsi dire, la

critique n'a pas toujours gardé le sens des proportions, el elle
s est livrée parfois à des exagérations presque tendancieuses.
Souvent, en particulier, possédée du désir bien compréhensible
de grandir ses héros et de leur dresser un piédestal de gloire,
elle a rabaissé par trop tout ce qui les avait précédés. Elle s'est

plu à dépeindre sous les plus noires couleurs l'époque
pré-prophétique, afin de faire ressortir davantage l'œuvre magnifique
des prophètes. Et surtout elle n'a pas suffisamment rendu justice

pendant un temps à une personnalité à laquelle pourtant
les prophètes se réfèrent sans cesse et sans laquelle leur œuvre
serait difficilement compréhensible, la personnalité de Moïse.
Comme il était avéré que les plus anciens récits concernant
Moïse dataient d'une époque où déjà le mouvement prophétique
avait commencé ; comme, d'autre part, il apparaissait de [dus
en plus que l'immense majorité des lois dites mosaïques
portaient plus ou moins la inarque de l'influence des prophètes ;



REVUE GÉNÉRALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3oi

comme enfin la plupart des savants étaient dominés par une
théorie préconçue du progrès rectiligne qui les empêchait
d'admettre l'existence, avant les prophètes, d'un initiateur religieux
au moins aussi grand que ceux-ci, mais dont les successeurs
auraient ensuite mal compris, déformé, affaibli dans une large
mesure les principes, — l'on inclinait dans beaucoup de cercles

scientifiques à penser, sinon à dire, que Moïse était grand
surtout de la grandeur que les prophètes lui avaient prêtée.

Mais le propre et l'honneur de la critique, c'est de savoir
changer d'avis lorsqu'elle s'est trompée. Des savants, des groupes

de savants môme, peuvent avoir des parti-pris et y rester
désespérément accrochés ; la science, dans son ensemble, n'a

pas de parti-pris, et le choc incessant des hypothèses, des
opinions nouvelles l'empêche de se cristalliser dans une formule ne

varietur. On avait par trop délaissé Moïse ; on revient à lui
maintenant; et ces dernières années pnt vu apparaître, spécialement

en Allemagne, une foule de travaux qui, des points de

vue les plus divers, examinent les traditions mosaïques et
s'attachent à en déterminer la valeur. Sans parler des ouvrages
généraux, tels que ceux de Guthe (i), de Stade (2), de Kautzsch(3),
de Lehmann-Haupl (4), de budde (5), etc., où l'œuvre de Moïse
tient une place plus ou moins grande, plusieurs monographies
de diverse importance ont été publiées par Giesebrecht (G).

Volz (7). Rothstein (8), Heer (9). et tout récemment par le
professeur Gressmann (10). celui-là même dont le dernier fascicule
de cette Revue publiait un article sur les Odes de Salomon.

(1) H. Guthe, Geschichte des Volkes Israël (1899).
(2) B. Stade, Biblische Theologie des Allen Testaments (1905).

(3) E. Kautzsch, Biblische Theologie des Alten Testaments (1911).

(4) C. b'. Lbhmann-Hatjpt, Israël. Seine Entivickelung im Rahmen der
Weltgeschichte (1911).

(5) K. Bürde, Die Religion des Volkes Israël bis zur Verbannung (1900).

(6) Giesebrecht, Die Geschichtlichkeit des Sinai-Bundes (1900).
(7) P. Volz, Mose. Ein Beitrag zur Untersuchung aber die Ursprünge der

israelitischen Religion (1907).
(8) J. VV. Rotiistein, Moses und das Gesetz, in : Biblische Zeit- und

Streitfragen (1911).

(9) G. Beer, Mose und sein Werk (1912).

(10) II. Gressmann, Mose und seine Zeil. Ein Kommentar zu den Mose-
Sagen (1913).



3o2 ANDRÉ .KSClllMANN

Mon but, dans les quelques pages qui vont suivre, est d'exposer

brièvement les principaux résultats de ces savantes recherches,

ou plutôt d'indiquer l'orientation dans laquelle elles se

poursuivent. Il ne s'agit pas ici. je tiens bien à le souligner,
d'examiner et de. discuter les opinions des exégètes et des historiens

les plus éminents. 11 s'agit seulement d'indiquer, par un
compte rendu aussi fidèle que possible, où en sont les

recherches actuelles sur un point particulièrement important de

l'histoire biblique.

1

La première question qui se pose à l'entrée de toute étude

historique quelle qu'elle soil, c'est la question des sources. En
ce qui concerne les traditions mosaïques cette question est
particulièrement important»1 et particulièrement difficile.

Chacun sait que les traditions hébraïques qui se rapportent à

Moïse nous ont été conservées dans le Pentateuque. Et chacun
sait aussi que le Pentateuque est formé par la réunion de quatre
documents essentiels : l'Elohiste (E), le Yahviste (J), le
Deutéronomiste (D), et le Code Sacerdolal (P). Avec une application
et une patience de bénédictins, les hébraïsanls se sont attachés
à étudier de très près chacune de ces sources, et à distinguer,
jusque dans les plus petits détails, ee qui, dans les textes que
nous possédons, appartient à chacune d'elles. Ce travail a

abouti à des conclusions à peu près certaines pour ce qui
regarde les deux documents les plus récents, à savoir le Deutéronomiste,

dans lequel on tend, il est vrai, à distinguer plusieurs
éléments juxtaposés ou superposés, mais que, dans son ensemble,

on fait toujours dater du vnc siècle avant Jésus-Christ; —
et le Code Sacerdotal qui, depuis Wellhausen, est de plus en

plus considéré comme ayant été écrit à l'époque qui suivit

l'exil, mais dans lequel on admet cependant qu'ont pu être

reproduites quelques très vieilles traditions.
En ce qui concerne les deux plus anciens documents, le

Yahviste el l'Elohiste, les avis restent très partagés, non seulement

au point de vue de la date, mais encore au point de vue



REVUE GÉNÉRALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3()3

du contenu des documents eux-mêmes. Dans une foule
d'endroits il est pratiquement impossible de distinguer ce qui appartient

à J de ee qui appartient à E. Et les tours de force les plus
habiles n'arrivent pas à tout harmoniser. Tout récemment encore
la complexité du problème a été mise en évidence par la tentative

que Smend (ï) a faite de le résoudre en postulant, après bien
d'autres, l'existence, à côté de l'Elohiste, de deux Y'ahvistes. 11

ne semble pas, d'ailleurs, avoir convaincu tout le monde, et la

question en est là. On est d'accord pour affirmer qu'il y a

d'une part une source, ou un groupe de sources élohistes. et

d'autre part une source, ou un groupe de sources vahvistes.
Mais la délimitation est très difficile en beaucoup de points, et,
si les deux documents sont généralement considérés comme
datant du iv ou du vme siècle, il est impossible d'affirmer
avec précision lequel des deux est le [dus ancien.

Peut-être quelques-uns trouveront-ils qu'il y a, dans ces
hésitations de la recherche scientifique, quelque chose de décourageant.

A quoi bon, diront-ils, travailler tant pour de si maigres
résultats Et que ferons-nous, si cette question des sources est
elle-même déjà si obscure, [iour apprendre quelque chose
concernant l'histoire proprement dite de Moïse A cela, nous
répondrons d'abord que ce n'est pas un maigre résultat [iour une
science que de savoir reconnaître son ignorance sur certains

points (a), et que cette attitude hésitante est plus féconde que
tous les partis-pris de droite et de gauche. Et puis, il n'est pas
du tout vrai que nous nous trouvions, du fait des incertitudes
de la critique des sources, dans une impasse, et qu'il n'y ait à

espérer aucune conclusion historique sûre. Car enfin, il faut
bien s'en rendre compte, ni l'Elohiste, ni le Yahviste ne sont
des procès-verbaux historiques parfaits. Ce sont des recueils où

ont été consignées des traditions plusieurs fois séculaires. Dès

lors la question de savoir quel est exactement le contenu el
quelle est la date de ces recueils, pour intéressante qu'elle soit,

(i) R. Smend, Die Erzählung des Ilexateuch (191'i).

(2) Dans un domaine un peu différent, un bel exemple de cette attitude
vraiment scientifique nous est donné par Kautzsch au cours des pages qu'il
consacre à la question si controversée de l'étymologie du nom de Yahvé.
Il examine, il discute, il scrute le problème jusqu'au fond, et il a la courageuse

sagesse de ne pas conclure (Op. ait., p. 44"46,)



3o4 ANDIIÉ /ESCHIMANN

n'est, en somme, que secondaire. Ce sont les « légendes » elles-
mêmes qui sont importantes, ce sont elles qui constituent les

documents essentiels de l'histoire mosaïque.
Peut-être quelques-uns trouveront-ils étonnante cette affirmation

qu'une légende est un document historique. La notion de

légende et celle de non-historicité sont si étroitement associées
dans la plupart de nos esprits que tout de suite, quand on
parle de légende, nous avons l'impression de quelque chose

d'incertain, de douteux, ou même de faux, en tout cas

d'inacceptable au point de vue de l'histoire vraiment scientifique.

Or c'est précisément, au contraire, l'application de plus
en plus scientifique de la méthode historique qui a conduit
les savants modernes à accorder une valeur documentaire très

appréciable aux traditions, aux légendes anciennes.
Sans doute, il y a légende et légende. Les fables mythologiques

qui se rencontrent dans le folk-lore de tous les peuples
sont de nulle valeur au point de vue historique. Mais ces fables-
là sont très rares dans la tradition mosaïque. Le [dus souvent
nous avons affaire à des légendes qui ne se meuvent pas du
tout dans le domaine du fantastique et de l'invraisemblable ; le

surnaturel, sans doute, y tient une très large place, mais elles

ont aussi des attaches très solides avec la vie réelle. De ces

légendes-là l'historien ne peut pas faire abstraction. Evidemment,
il ne lui est pas possible de les accepter telles quelles. Il sait

trop bien qu'une légende ne roule pas pendant des siècles dans
la tradition populaire sans s'altérer, soit qu elle s'appauvrisse
d'éléments importants, soit qu'elle s'enrichisse d'éléments
inutiles. Mais il sait aussi qu'à travers toutes ces transformations,
un noyau historique subsiste malgré tout ; la légende est un
écho déformé de la réalité, mais elle en est un écho tout de

même ; la légende brode, arrange, transforme, elle n'invente
pas de toutes pièces. Parfois même elle conserve certains traits
avec une fidélité surprenante. Elle est donc bien une source de
connaissance historique, et le savant qui saura en faire
consciencieusement la critique, cpii s'efforcera, par les moyens
nombreux dont il dispose, d'en discerner le noyau historique, pourra
très légitimement l'utiliser en vue de reconstituer les événements

reculés auxquels elle se rapporte.
A vrai dire, les conclusions historiques que l'on peut obte-



REVUE GENERALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3(l5

nir en suivant cette voie sont toujours forcément quelque peu
générales. Car la tradition orale, dans ses transformations
incessantes, brouille souvent les détails matériels, et déforme
certains faits historiques secondaires. Mais elle conserve beaucoup

plus fidèlement le souvenir des faits capitaux, des
personnalités eminentes. Elle couvre, il est vrai, ces faits et ces

personnalités d'un vêtement chaque jour plus ample et plus
somptueux de fables merveilleuses, mais, sous ce vêtement,
l'œil exercé de l'historien retrouve sans trop de peine la réalité
vraie, l'élément historique fondamental.

Cette manière d'apprécier et d'étudier les légendes de
l'Ancienne Alliance a été préconisée avec beaucoup d'éclat par le

professeur Gunkel dans son fameux commentaire sur la Genèse,
et elle est de plus en plus courante parmi les savants qui
s'occupent de l'ancienne histoire israélite. (i) Il fut un temps où,
de l'invraisemblance de certains traits d'un récit, on concluait
d'emblée à la non-historicité absolue de tout ce que ce récit
rapportait. Cette étape est désormais dépassée. La critique est
devenue plus sagace et plus prudente ; elle s'achoppe moins

aux contradictions de détail, elle ne laisse plus les arbres lui
cacher la forêt. Et cette attitude est incontestablement plus
féconde que l'ancienne. Mieux comprises et étudiées d'un point
de vue plus large, les légendes livrent plus facilement leurs
secrets, et l'on peut espérer d'un travail conduit dans cet esprit,
non pas sans doute des découvertes sensationnelles, non pas
même peut-être une reconstitution détaillée de l'histoire
mosaïque, mais au moins — et c'est l'essentiel — la connaissance des

grands traits fondamentaux de cette histoire.
D'ailleurs, il faut ajouter que l'étude des légendes mosaïques

n'est pas le seul moyen dont nous disposions pour arriver
à ce résultat. Nous possédons en effet, sur ta longue période
qui sépare Moïse des prophètes, un certain nombre de
documents qui nous permettent de connaître d'une manière assez

exacte la mentalité religieuse de cette époque, et ainsi nous
nous trouvons à même de nous faire, par induction, une idée
de ce que fut l'action de Moïse. Il y a quelques années, par
exemple, les critiques, conduits par Wellhausen et Kuenen,

(i) Cf. en particulier les ouvrages de Ed. Meyer, Gressmann, Rothstein, etc.

20



3o6 ANDRE .«SCHUMANN

tendaient à admettre que le caractère inoral si remarquable
de la religion de Y'ahvé lui avait été imprimé seulement [unies

prophètes. Mais l'étude de l'époque post-mosaïque et
pré-prophétique, telle que l'a faite notamment P. Volz. montre bien
qu'avant les prophètes, la tendance éthique était déjà très nette
en Israël et que, par conséquent, selon toute vraisemblance,
elle provient de Moïse lui-même. Ce seul exemple montre combien

il peut être utile, pour compléter et pour vérifier les
données des légendes mosaïques, de recourir, quand cela est
possible, à d'autres sources de connaissance. Nous ne sommes pas
du tout, dans ces matières, sur un terrain aussi mouvant qu'on
le prétendait autrefois. Sans doute on doit avancer avec
prudence, mais on peut avancer, et c'est l'important.

Il

Nous nous sommes arrêtés assez longuement sur cette question
des sources de l'histoire mosaïque, car elle est de toute importance.
Mais ce n'est là qu'une partie de notre travail. Nous avons maintenant

à examiner quelle position les savants contemporains prennent
à l'égard des principaux faits que rapporte la tradition. Dans
toute cette longue suite d'événements qui nous sont rapportés
du début de l'Exode à la fin du Deutéronome, lesquels peuvent,
d'après ces critiques, être considérés comme authentiques La

réponse à cette question est fort complexe, car l'opinion des

meilleurs historiens est loin d'être unanime sur tous les points.
Nous ne devons pas cependant hésiter à nous engager dans ce

dédale, car, chemin faisant, nous y rencontrerons, au milieu des

hypothèses les plus aventureuses, bien des observations intéressantes

et utiles.
Tout d'abord, il n'est pas sans intérêt de signaler l'unanimité

à peu près complète des critiques à affirmer l'existence même
de Moïse. « Dans ce qui nous est raconté de la vie de Moïse,
dit B. Stade, il y a beaucoup d'éléments légendaires. Mais cela

ne prouve rien contre l'historicité de sa personne.» (i) Et Kautzsch :

(i) B. Stade, Op. cit., p. 28.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3o7

« Les tentatives pour reléguer complètement la personne de
Moïse dans le domaine de la légende peuvent être considérées

aujourd'hui comme liquidées. » (ï)
D'ailleurs le fait même que tant de légendes se soient groupées

autour du nom de Moïse suffit, en vertu des principes exposés
[dus haut, à prouver son existence. Lorsqu'on rencontre, fait
observer judicieusement Gressmann (2), une de ces nombreuses

légendes qui se rattachent à une localité (Ortssage) il n'y a pas
le moindre doute à avoir sur l'existence de cette localité. Il en
est exactement de même des légendes qui se rattachent aux
héros. Tout en n'étant pas toujours entièrement historiques elles-

mêmes, elles prouvent la réalité historique de leurs héros.
D'un autre côté la fondation et l'organisation du peuple

d'Israël, l'acceptation par ce peuple de la religion de Yrahvé,

l'empreinte à la fois profondément religieuse et profondément
morale que la piété israélite reçut dès le début et qu'elle conserva
à travers toutes les vicissitudes, ce sont là autant de faits qui ne

s'expliquent que pai' l'existence de Moïse, surtout pour ceux,
toujours plus nombreux dans notre temps, qui ont ouvert les

yeux à la valeur créatrice unique des grandes personnalités dans
l'histoire.

Unanimes, ou à peu près, sur la question de l'existence de

Moïse, les critiques le sont moins sur plusieurs des événements

qui ont marqué sa carrière. D'une façon générale, cependant, le

séjour des Israélites en Egypte est considéré comme historique.
Quelques-uns pourtant le contestent et leur principal argument
est celui-ci : Sur les tablettes cunéiformes de Tell-el-Amarna et
sur celles de Boghaz-Keui, qui datent du xiv siècle avant Jésus-

Christ, on trouve mentionnée la présence, en Palestine, de

peuplades guerrières, appelées les Khabiri : la frappante ressemblance

des noms permet de conclure que ces Khabiri n'étaient
autres que les Hébreux ; or, à ce moment, la tradition biblique veut

que les Hébreux soient, non pas en Palestine, mais en Egypte ;

les indications du Pentateuque sont donc en contradiction avec
les documents historiques les plus dignes de foi, et par consé-

(1) E. Kautzsch, Op. cit., p. 4°.

(2) H. Ghessmann, Op. cit., p. 362.



3o8 ANDKÉ /BSCIIIM ANN

quent elles doivent être considérées comme erronées ; les Hébreux
n'ont jamais été en Egypte, et leurs traditions à ce sujet ont
été empruntées par eux à d'autres peuples.

Cette démonstration n'est point aussi solide qu'elle en a l'air.
Car, toujours, les Israélites ont considéré le séjour de leurs
ancêtres en Egypte comme un esclavage, et il est psychologiquement

impossible qu'un peuple s'attribue d'une manière
purement gratuite la honte d'avoir été esclave en pays étranger.
La tradition des Hébreux ne raconterait pas qu'ils ont été en
servitude s'ils ne l'avaient pas été.

Quant à l'argument tiré de la présence en Palestine des Khabiri

au moment où les Hébreux sont censés être en Egypte, il
s'évanouit dès que l'on admet avec la plupart des auteurs
modernes que les Hébreux esclaves en Egypte n'étaient qu'une
[•etite partie d'un [dus grand peuple, originaire sans doute du
Hauran. à l'est du Jourdain, et dont les émigrations successives

ont dû se répandre tantôt dans la Palestine proprement dite,
tantôt dans le désert qui s'étend au sud de ce pays, et
jusqu'aux confins de l'Egypte, (i)

Dans ces conditions, le séjour en Egypte ne présente plus de

difficultés historiques sérieuses, à condition toutefois qu'on lui
rende son véritable caractère. Le Gode Sacerdotal et même
certaines traditions antérieures représentent les Israélites comme
installés au cœur du pays d'Egypte, et comme formant un peuple
nombreux. En réalité, les Hébreux que la faim avait attirés du
désert vers des contrées plus riches devaient n'être qu'une petite
peuplade cantonnée dans le pays de Gosen, sorte de marche
frontière à l'Est du Delta du Nil. Il arrivait fréquemment, surtout
dans les périodes troublées, que les Egyptiens consentissent ainsi
à accepter sur leur territoire la présence de tribus nomades
dont ils pouvaient exiger le cas échéant, toutes sortes de travaux

(i) On a aussi tiré argument, contre le séjour en Egypte, d'une inscription

de la stèle de Menephtah qui mentionnerait une victoire des Egyptiens
sur «la tribu d'Israël» en Palestine, à l'époque où la chronologie ordinaire
fait sortir seulement les Hébreux du pays de Gosen. Mais, à supposer même

que cette inscription soit exactement interprétée, ce qui reste douteux, il
n'y aurait, pour supprimer toute difficulté, qu'à faire remonter la date de

l'Exode à quelques années plus tôt.



REVUE GÉNÉRALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES iop,

et qui pouvaient, en jouant le rôle de tampon, les préserver des

invasions asiatiques toujours menaçantes. Les inscriptions
hiéroglyphiques mentionnent plusieurs faits de ce genre, et l'une
d'entre elles en particulier, celle du pharaon Haremheb, correspond

si bien aux données de l'histoire biblique que Lehmann-

Haupt n'hésite pas à affirmer qu'elle se rapporte à l'arrivée des

Hébreux en Egypte.
Quoi qu'il en soit d'ailleurs de cette intéressante conjecture, il

est certain que le séjour des Israélites en Egypte n'a pas eu pour
les Egyptiens la même importance que pour les Israélites. Isolées
dans une région excentrique, les tribus hébraïques n'avaient
guère de rapports qu'avec les autorités, dont l'attitude, d'abord
bienveillante, se fit de plus en plus dure, jusqu'au moment où les

exactions multipliées déterminèrent le départ des malheureux

trop opprimés. Il est probable que ce départ fut considéré par
le gouvernement égyptien comme un événement très fâcheux —
de là les mesures militaires qui furent prises pour arrêter les

fugitifs — mais ce ne fut en aucune manière une catastrophe nationale

; et cela explique pourquoi, sauf peut-être dans un rapport
de fonctionnaire (i). nous n'en trouvons aucune trace dans les

documents égyptiens. «rLe départ des tribus, dont l'effectif devait
être minime, semble avoir été, dit Stade, au point de vue égyptien,

un événement sans importance... Que des événements sans

importance aient une grande portée au point de vue de l'histoire
religieuse, c'est un l'ait qui se reproduit souvent. Partout le

divin chemine sur la terre iv [xop(Dyj Pavlov (2) ».

Le départ des Israélites quittant le pays d'Egypte fut marqué
par un fait demeuré célèbre, le Passage de la Mer Rouge. La
trace que cet événement a laissée dans la mémoire populaire
est trop profonde et trop accusée pour qu'on puisse mettre en
doute sans plus sa réalité. Il faudrait, pour ébranler une tradition

aussi forte, des raisons irrésistibles qu'aucune critique
négative n'a pu jusqu'ici apporter. Au reste la plupart des
savants admettent qu'il y a un fait historique à la base de cette
tradition, et Gressmann va même jusqu'à affirmer que nous

(1) Lehmann-Haupt, Op. cit., p. 4I_42-
(2) « Avec les caractères de l'esclave », B. Staue, Op. cit., p. 3o.



3lO ANDRÉ 7ESCHIMANN

en possédons un témoignage contemporain dans le cantique de

Marie :

Louez Yahvé, qui s'est élevé si haul
Il a précipité dans la mer le cheval et son cavalier

Ex., xv, ai. (ï)

Quant à la forme exacte qu'a revêtue cet événement, et à

l'endroit qui en fut le théâtre, il était presque traditionnel jusqu'à
ces derniers temps d'admettre qu'il s'agissait d'une sorte de
refoulement de la mer par le vent, dans les lagunes aujourd'hui
desséchées qui continuaient au nord le golfe de Suez. Mais,
dans son ouvrage récent, Gressmann soutient qu'il s'agirait plutôt

d'un raz de marée qui se serait produit à ia suite d'une

éruption volcanique et aurait détruit l'armée égyptienne lancée
à la poursuite des Hébreux. Et ce ne serait pas au bord du

golfe de Suez, mais à l'extrémité nord du golfe d'Akaba ou
d'Elath que cette catastrophe aurait eu lieu. Peut-être la discussion

que ne peut manquer de soulever cette hypothèse de Gressmann

contribuera-t-elle à étucider les obscurités qui subsistent
sur cette question.

Ayant traversé la Mer Rouge, où allèrent les Israélites C'est
ici que se posent les problèmes les plus délicats et les plus
controversés de l'histoire mosaïque. Selon la tradition le peuple se

dirigea d'emblée vers le Mont Sinai. Mais tout d'abord où se

trouve le Sinaï Cette question sans doute semblera étrange à

tous ceux qui ont appris dès leur enfance à placer la montagne
sainte dans la presqu'île triangulaire située entre les deux golfes
qui terminent au Nord la Mer Rouge. En réalité rien n'est plus
douteux que cette localisation traditionnelle du Sinai. Ce sont
seulement des moines chrétiens du vn siècle qui ont identifié le
massif montagneux de la presqu'île susdite avec la montagne
biblique. Ce faisant, ils n'ont pas pensé, et tous ceux qui, après
eux, ont admis les yeux fermés leur opinion n'ont pas pensé

non plus combien il était invraisemblable qu'un peuple de

nomades ou de semi-nomades, avec des troupeaux nombreux, ait

(i) llolhsteiii admet même l'authenticité des dix premiers versets du

«Cantique de Moïse». (Ex., xv, i-io.)



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3ll

pu vivre longtemps sur les flancs arides et desséchés de la

montagne qu'ils présentaient comme la montagne sainte. Et
comme, d'autre part, le Sinaï de l'Ancien Testament a toutes
les apparences, tous les caractères d'un volcan (Exode, xix. 18)

et que le Sinai de la tradition n'a jamais été un massif
volcanique, plusieurs savants, notamment Guthe. Wellhausen. Gressmann,

ont été amenés à penser que le Sinaï véritable doit être
cherché ailleurs qu'à l'endroit où nous le plaçons d'ordinaire.
Guthe incline à penser que la montagne sainte se trouvait dans
les environs de Kadès. tandis que Wellhausen et Gressmann

pensent quelle devait faire partie de la chaîne de volcans
aujourd'hui éteints qui longe à l'est le golfe d'Akaba.

Quelles ont été. maintenant, les relations des Israélites avec
cette montagne sainte du Sinaï? Ici encore, il règne une grande
incertitude, car, non seulement les savants, mais les textes
bibliques aussi, ou plutôt les traditions qu'ils reproduisent, sont
en désaccord notoire. Un examen attentif des documents révèle
en eflet, à côté de la tradition classique d'après laquelle les
Israélites ont séjourné longtemps au Sinai et y ont reçu de Moïse
leur organisation politique, morale et religieuse. l'existence
dune autre tradition qui n'apparaît que par occasions, parce
qu'elle est contraire aux vues générales du rédacteur, mais

dont il ne peut effacer toutes les traces, et en vertu de laquelle
le véritable centre de la vie des Israélites au désert n'a pas été

le Sinaï, mais l'oasis de Kadès, ou Kadès-Barnea.
Cette seconde tradition est considérée très généralement par

les historiens modernes comme la plus ancienne et la plus
authentique. Kadès. fait-on remarquer, est le seul endroit de

toute la région qui sépare l'Egypte de la Palestine et de l'Arabie,

où un peuple comme celui d'Israël ait pu passer plusieurs
années. De plus, il apparaît nettement à celui qui compare les

chapitres xvi-xvm de l'Exode relatant les premières
expériences du désert après la sortie d'Egypte, et les chapitres xi
et xviii des Nombres racontant l'arrivée à Kadès, qu'il n'y a

là au fond qu'un seiltet même récit répété deux fois. Les événements

qui suivent immédiatement la sortie d'Egypte coïncident
de tous points avec ceux qui précèdent immédiatement l'arrivée

à Kadès. Cela ne voudrait-il pas dire que la marche sur
Kadès a suivi immédiatement la sortie d'Egypte Une telle cou-



3l2 ANDRÉ ^ESCHIMANN

elusion paraît d'autant plus admissible que, dès Exode xvn, 7,
au lendemain du passage de la Mer Rouge, il est parlé de Me-
riba, qui est un autre nom de Kadès. (1)

Ce serait donc à Kadès, dans cette vaste oasis que traverse
un magnifique courant d'eau, et que ses sources abondantes
ont rendue célèbre et sacrée, que les Israélites, attirés peut-être
par des frères de race possesseurs de ces lieux enchanteurs,
auraient planté leurs tentes au sortir du pays d'Egypte.

Mais que devient alors Je séjour au Sinai qui tient une si

grande place dans le souvenir des Hébreux Pour ceux qui,
avec Guthe, placent le Sinaï à côté de Kadès, la question est

toute résolue. Mais elle est plus délicate pour ceux qui tiennent
que le Sinaï était situé bien plus au sud, du côté de la Mer Rouge.
Pour ceux-là deux attitudes sont possibles. Ou bien ils doivent
admettre que le peuple est allé — de Kadès ou avant d'arriver à

Kadès, — faire un pèlerinage à la montagne sainte, ou bien ils
doivent rayer complètement le Sinaï de l'itinéraire des Hébreux.
C'est à ce dernier parti que se range Gressmann. Il se donne à

choisir à lui-même entre la tradition de Kadès et celle du Sinaï.
et il exclut délibérément la dernière. Ni le peuple, ni Moïse ne
sont allés au Sinaï. C'est à Kadès que se sont passés tous les

événements constitutifs de la nationalité israélite et de la
religion de Yahvé. Et si on lui demande pourquoi, dans ces conditions,

les Israélites ont attaché une telle importance à une
montagne qu'ils ne connaissaient pas, Gressmann répondra que la
vénération du Sinai a été apportée aux Israélites par Jéthro
lorsque celui-ci vint à Kadès, sur la prière de Moïse, instruire
les Israélites dans la religion de Yahvé, Dieu des Madianites et
Dieu du Sinaï. Presse-t-on alors la question, et veut-on savoir
pourquoi Israël a fait cette action étonnante de prendre un Dieu
étranger comme Dieu national, alors Gressmann dira que les
Israélites ont voulu prendre le Yahvé des Madianites pour leur
Dieu parce que c'est sur le territoire des Madianites, donc dans
le domaine de Yahvé leur Dieu, qu'une providentielle
catastrophe les a sauvés des Egyptiens qui les poursuivaient. De leur
délivrance merveilleuse, ils ont conclu à la puissance incomparable

du Dieu de la contrée où cette délivrance s'était produite,

(1) Cf. Nombres, xx, i3, 24; Deut., xxxiu, 8; Nombres, xxvii, i4; Deut.,
xxxhi, 5i ; Ezecil. xlviii, 28.



REVUE GENERALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3l3

et ils ont décidé, d'enthousiasme, d'accepter ce Dieu comme le

leur. De là le voyage que Jéthro, prêtre madianite de Yahvé,
fait à Kadès sur l'invitation de Moïse, pour instruire celui-ci et

ses compatriotes dans la religion nouvelle (Exode, xvm), de là

aussi cette vénération qu'Israël gardera toujours pour le Sinaï,

qui restera longtemps à ses yeux la vraie demeure de Yahvé.
Cette hypothèse de Gressmann est aussi intéressante que

hardie. Elle n'a pas encore affronté le feu de la critique, et il
est probable qu'elle suscitera des contradictions, des

réserves, (ï) Beaucoup sans doute se refuseront à admettre que
le séjour à Kadès, après avoir été presque escamoté par la
tradition juive au profit du Sinaï, accapare désormais toute la

place au détriment de ce même Sinai. Le dernier mot en tout
cela n'est pas dit, et la question demeure très délicate et très
obscure.

Non moins confus est le problème des rapports de Moïse et
de Jéthro, auxquels il vient d'être fait allusion. Quiconque a lu
avec attention le chapitre xvm de l'Exode a été frappé de

l'influence et de l'autorité exercées par ce prêtre de Madian sur
Moïse. A la rigueur cette autorité pourrait s'expliquer par des

relations de famille, Jéthro étant le beau-père et Moïse le

gendre. Mais voici qui est plus surprenant : Jéthro est prêtre
de Yahvé, et, d'après Exode xvm, c'est lui qui oflre à Yahvé

un sacrifice en présence des Anciens des Hébreux. N'y a-t-il

pas là. se sont demandé certains, une indication précieuse sur
l'origine du culte de Yahvé Ce culte n'aurait-il pas été celui de

Jéthro et celui de son peuple, les Madianites, ou du moins
celui de sa tribu particulière, les Kéniens, cette tribu que nous

voyons par la suite s'unir étroitement avec Israël et continuer,
avec persistance, à adorer Yahvé Ne pouvons-nous pas penser
que, pour une raison ou pour une autre, — celle que nous
donne plus haut Gressmann n'est pas la seule concevable —
Moïse a adopté et fait adopter à ses compatriotes le Yahvé des

Kéniens qui est devenu pour eux le Dieu de la délivrance
Cette théorie, connue sous le nom de « Keniter-Hypothese » a

(ï) Voir déjà les observations que présente Nowack dans le N° de mars
de la Theologische Rundschau.



3l4 ANDRÉ ^ESCHIMANN

été défendue surtout par B. Stade et Budde, et Gressmann, à

son tour, l'a adoptée en la développant.
Le très savant et le très sagace professeur Kautzsch reconnaît

que cette hypothèse est. plausible. Cependant, il ne l'accepte
pas. Pour sa part, il admettrait plutôt que Yahvé aurait été

originairement le Dieu d'une tribu israélite (celle de Lévi?)
restée probablement au désert, et que Moïse aurait élevé ce Dieu
particulier au rang de Dieu national. Ni l'une ni l'autre des

conceptions en présence ne paraissent pleinement satisfaisantes. Car,
d'un côté, l'adoption par un peuple d'un Dieu étranger paraît
difficilement compatible avec la mentalité de ces temps lointains,
mais .d'autre part il faut reconnaître ([non ne rencontre pas.
dans la tradition telle qu'elle nous est conservée, beaucoup
d'indications qui autorisent à croire que l'œuvre de Moïse aurait
consisté à promouvoir un Dieu tribal à la dignité de Dieu
national. Ici encore la question reste obscure, malgré toutes les

plus patientes études et les plus intéressantes hypothèses.

Les événements qui ont marqué la fin de la carrière de Moïse
suscitent moins d'hésitations parmi tes critiques. Il est généralement

admis que les Hébreux, au cours de leur long séjour à

Kadès. ont fait une tentative [iour entrer en Palestine par le
Sud. Mais, malgré quelques succès isolés, cet effort échoua dans
l'ensemble. Finalement, les tribus, dont l'effectif croissait
sans doute, et que l'oasis de Kadès ne suffisait plus à nourrir.
se remirent en marche dans le désert, et, contournant l'hostile
pays d'Edom par le Sud, elles parvinrent, après de rudes étapes

et de victorieux combats, dans les plaines de Moab, sur la
rive gauche du Jourdain. Il n'y a aucune raison de mettre en
doute l'historicité foncière de la tradition en vertu de laquelle
Moïse est mort avant d'avoir vu son peuple entrer dans le pays
«ouvert devant lui ». Comme bien d'autres héros de l'histoire
humaine, il n'a pas vu de ses yeux le couronnement de son
labeur opiniâtre. Mais son œuvre n'est pas morte avec lui. elle

a vécu au contraire, elle a porté beaucoup de fruits, et elle en

porte encore.



REVUE GÉNÉRALE — LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3lf>

III

C'est à caractériser cette œuvre de Moïse que je voudrais
mattacher eu dernier lieu, toujours à la suite des historiens
dont les noms sont déjà revenus à plusieurs reprises sous ma

plume. Ici. plus que partout, il est impossible de tout dire, et

surtout de tout dire comme cela mériterait d'être dit. Je me

bornerai à tracer les grandes lignes, les traits essentiels.

L'œuvre de Moïse a tout d'abord été une œuvre sociale.
Moïse est le créateur du peuple d'Israël. C'est grâce à lui, «r le

grand cadi du désert » comme dit Wellhausen, que les faibles
tribus israélites et probablement aussi tous les contingents d'origines

fort diverses qu'elles avaient ramassés au cours de leur
long voyage (Ex., xn, 38) devinrent un peuple fort, solide et
vivace. Sans doute les événements extérieurs, la sortie d'Egypte,
les combats contre Amalek, contribuèrent beaucoup à fortifier
et à cimenter cette unité nationale. Mais, de l'aveu de tous les

historiens, c'est par dessus tout à l'influence, à l'activité, à la

persévérance indomptable de Moïse qu'est due cette création
sociale, l'une des plus admirables de l'histoire. J'emploie à dessein

le mot de création, car il y a là [dus qu'une organisation
du peuple. Quelque chose de nouveau est né : à la place de

bandes nomades quelconques, il est apparu un peuple dont
l'influence dans le monde a été incalculable.

Sur beaucoup de points, le détail de cette œuvre nationale
de Moïse est assez difficile à connaître, mais il y a du moins

un fait qui est incontestable et incontesté, c'est que le travail
social de Moïse a eu des racines nettement religieuses. C'est un
lien religieux que Moïse a établi entre les tribus, c'est au nom
de Yahvé qu'il les avait délivrées, et c'est autour de Yahvé qu'il
les a groupées. De son œuvre sociale uous passons donc,

tout naturellement et sans solution de continuité, à son œuvre

religieuse.

L'œuvre religieuse de Moïse se résume en ceci : Il est le créateur

de la religion d'Israël. Sans doute, encore ici. il n'a pas



3l6 ANDRÉ jïSKHIWANJI

créé ex nihilo. Avant lui, Israël possédait bien une religion,
dont certains ont même, semble-t-il, diminué de parti-pris la
valeur. Sans doute aussi, Moïse a pu recevoir d'autres mains,
de celles de Jéthro peut-être, le culte de Yahvé et les objets
sacrés que ce culte comportait, (i) Mais rien de tout cela n'est
suffisant pour expliquer l'extraordinaire vitalité de cette religion
israélite qui a eu à lutter contre toutes les causes possibles de

corruption et de déviation, et qui toujours en a triomphé, —
qui a su s'imposer, après des luttes qui montrent combien
l'entreprise était difficile, au peuple cananéen bien plus développé
el plus civilisé pourtant que ne l'était le peuple israélite, — qui
surtout s'est révélée capable de se renouveler et de se transformer

sans cesse, — qui a produit les prophètes et les psalmistes,
et qui a préparé le berceau de Jésus-Christ. A l'origine de cette
histoire merveilleuse il y a eu plus qu'un changement dans e

nom de la divinité, plus que l'adoption d'un culte nouveau, il y
a eu l'action d'une personnalité incomparable, l'action d'un
inspiré.

Sous quelle forme cette action de Moïse s'est-elle exercée
Tous les savants admettent que l'essentiel de l'aïuvre de Moïse

réside dans la relation intime et indissoluble qu'il a instaurée entre
Yahvé et Israël, or Je suis votre Dieu et vous êtes mon peuple. »
Et cette relation de Yahvé et du peuple n'est pas simplement
une relation naturelle comme celle du clan avec son totem, ou
même celle de Moab avec son Dieu Kemosch. Elle a un caractère
bien plus spirituel et bien plus moral, ainsi que le prouvent
l'évolution dont elle s'est montrée capable et les fruits qu'elle a portés.

Quelques-uns parmi les plus savants critiques, B. Stade par
exemple, s'en tiennent à cette constatation déjà bien remarquable.
Mais beaucoup d'autres, et non des moindres, les Kautzsch, les

(i) En particulier l'arche. On a beaucoup discuté sur la question de
savoir ee qu'était exactement ce célèbre objet. La plupart des critiques
considèrent comme très postérieure la croyance d'après laquelle, l'arche
contenait les tables de la loi el ils admettent en général que l'arche était
un objet sacré qui était comme le représentant matériel et visible de la
divinité. Pour Reichet, Meinhold, Gressmann c'était on trône vide, le siège
de Yahvé. Pour d'autres ce devait être une boîte contenant des pierres
tombées du ciel. En tout cas c'était le palladium religieux et national des
Hébreux.



REVUE GÉNÉRALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3l 7

Giesebrecht, les Gressmann, les Nowack vont plus loin. S'effor-
çant de rechercher la cause du caractère si élevé qu'a revêtu
toujours pour les Israélites [lieux la relation de Yahvé avec son

peuple, ils croient la trouver dans le l'ait qu'à l'origine de la
religion de Yahvé il y a eu un acte moral, un contrat. Yrahvé n'est

pas le Dieu des Israélites depuis toujours, comme Kemosch est le

Dieu de Moab. Il fut un temps où Israël n'appartenait pas à Yahvé.
Mais un jour. — à Kadès ou au Sinaï, peu importe, — un acte
solennel a établi des liens indissolubles entre Yahvé et le peuple
des Hébreux. Cet acte a-t-il revêtu la forme d'une alliance (berit),
comme la tradition l'affirme avec une unanimité et une précision
impressionnantes (i). ou bien faut-il admettre avec Gressmann

qu'il y a eu plutôt une sorte de couronnement de Yahvé comme
roi des tribus israélites (Dent., xxxin). il n'est pas possible de

l'affirmer avec précision. Mais ce qui est certain, c'est que la
désinvolture avec laquelle autrefois on reléguait la notion
d'alliance dans le domaine des inventions de l'époque prophétique,
n'est plus possible dans l'état actuel des recherches.

En étroite connexion avec ce que nous venons de voir, nous
trouvons maintenant le fait que Moïse a présenté Yahvé à ses

compatriotes comme le seul Dieu qu'ils devaient adorer. « Un
seul Dieu. Yrahvé » tel fut son mot d'ordre. La question de savoir
si Moïse était positivement monothéiste est très discutée. Il est
certain que, dans les plus anciens documents, les Hébreux
n'apparaissent [ias comme strictement monothéistes, mais plutôt
comme hénothéistes. S'ils n'adoraient qu'un Dieu, les plus
fervents yahvistes de l'époque ancienne admettaient cependant
l'existence d'autres dieux à côté du leur. Peu à peu toutefois cette
adoration exclusive de Yahvé, qui était un monothéisme pratique
et inconscient, s'orienta, principalement parmi l'élite, vers un
monothéisme théorique et conscient. Ce progrès fut-il l'acquisition
d'une notion absolument nouvelle, ou seulement le retour à un
point de vue qui aurait déjà été celui de Moïse, mais que ses

successeurs auraient laissé tomber Leur théorie préconçue du
progrès rectiligne amène beaucoup de savants à admettre la

première hypothèse et à croire que les prophètes ont bien été les

(1) Cf. Kautzsch, Op. cit., p. 59-61.



3l8 ANDRÉ -«SCHUMANN

premiers à découvrir cette notion qui n'était pas, qui ne pouvait
pas être celle de Moïse. Mais leur position apparaît comme assez

peu solide lorsque l'on constate que, précisément à l'époque
mosaïque, des tendances monothéistes très nettes se sont
manifestées chez des peuples avec lesquels les Israélites étaient en
étroits rapports. Le pharaon Chenuaten (vers i4oo) déchaîna en

Egypte une grave crise nationale en voulant réformer toute la
religion du pays dans le sens de l'adoration d'un Dieu unique.
Et dans une lettre du Palestinien Akhiiaini il est parlé de la
bénédiction «du maître des Dieux». Il y avait donc, parmi l'élite
de ces peuples au milieu desquels vivait Israël, une sorte de

tendance latente au monothéisme, et par conséquent il n'est pas
du tout impossible d'admettre que Moïse, dont l'œuvre a dépassé
si prodigieusement celle d'un Chenuaten, se soit élevé aussi bien

que lui. sur les sommets du monothéisme, sans que ses contemporains

ni ses successeurs immédiats le comprissent, (i) Une
chose distingue d'ailleurs essentiellement le monothéisme de
Moïse ou, si l'on veut, son hénothéisme, de toutes les autres
conceptions du même genre, c'est qu'il est essentiellement pratique

et qu'il a un caractère moral très accentué.

Et ceci nous amène à considérer un dernier trait capital de

l'œuvre religieuse de Moïse, je veux parler de l'union intime et
décisive qu'il a établie entre la morale et la religion. Sans doute
il n'y a aucune religion qui n'ait un aspect moral ou tout au
moins des exigences pratiques. Mais, chez Moïse, c'est bien autre
chose. La morale et la religion ne font plus qu'un. Yahvé n'est

pas seulement le Dieu qu'adore le peuple, il est celui qui donne
au peuple sa loi. Il a une personnalité morale, et c'est une
conduite moralement bonne qu'il demande à son peuple comme le

seul vrai culte (2). Plus encore que dans ses exigences sur
l'adoration de Yahvé seul, Moïse se montre ici vraiment original et
créateur. Le grand principe de l'union indissoluble, de l'identité
pratique entre le devoir moral et le devoir religieux, sera repris
par les prophètes, par Jésus, par les réformateurs, mais c'est à

(1) Cf. Volz, Op. cil., p. 27.

(2) Cf. Vol/,, Op. cil., p. 45-09.



REVUE GÉNÉRALE LES TRADITIONS MOSAÏQUES 3l(J

Moïse que revient sans conteste la gloire de l'avoir, le premier,
introduit victorieusement dans le monde. (1)

Il est bien évident d'ailleurs que, ce principe, Moïse ne l'a pas
formulé d'une manière abstraite et, pour ainsi dire, ex cathedra.
Peut-être même ne se l'est-il pas formulé à lui-même d'une
manière aussi précise que nous le faisons. Il a eu une intuition,
et celte intuition a donné lieu à des actes, à des paroles, à des

préceptes, à des lois peut-être, grâce auxquels elle s'est transmise
de génération en génération. Chef du peuple, ainsi que nous
l'avons vu. Moïse rendait la justice, il donnait des oracles. A-t-il
déjà lui-même codifié quelques-unes de ses sentences, et les
principes qui les dictaient C'est possible. Ce travail n'a-t-il
commencé que plus tard C'est possible aussi. Il est bien certain que
l'immense majorité des lois que le Pentateuque lui attribue sont
d'époques très postérieures. Mais il n'est pas moins certain que
l'ébranlement initial vient de lui, et qu'il est bien, au sens strict
du mot, le «Père de la Loi».

Ici se pose une question à laquelle, je suppose, tous ceux qui
s'occupent d'enseignement religieux s'intéressent dune manière
très spéciale, la question du Décalogue. Les Dix Commandements

ont-ils été donnés par Moïse lui-même Sur ce point
encore les opinions diffèrent beaucoup. Plusieurs savants ont
accumulé force arguments contre la mosaïcité du Décalogue. Sa

langue, disent-ils, est trop moderne pour dater de Moïse ; il est
fait pour un peuple sédentaire; et d'ailleurs c'est seulement dans
le livre de Jérémie, c'est-à-dire au viie siècle, qu'il y est fait
[iour ia première fois allusion. Cependant l'origine mosaïque
plus ou moins intégrale de ces immortels préceptes est admise

par Volz. Bothstein, Gressmann. Kautzsch, sans se prononcer
d'une manière absolument catégorique, considère comme
possible la mosaïcité de tous les commandements, sauf du deu-

(i) Il ne faudrait pas croire cependant que cette grande place faite au
devoir moral ait ôlé à la religion mosaïque toute chaleur et toute ferveur.
Bien au contraire, la piété israélite a présenté, même dans la période
préprophétique, parmi les meilleurs représentants du peuple surtout, un caractère

de très grande intensité. Et si les phénomènes extatiques et mystiques
y ont tenu en somme peu de place, cela ne signiiie pas du tout qu'elle ait
été sèche et sans ardeur. Cf. Volz, Op. cit., p. 5j) et sq.



3aO ANDRÉ jïCSCHIMANN

xième qui, dit-il, n'a jamais été appliqué dans l'antique Israël, (i)
Nous voyons se dessiner, sur ce point, comme sur bien d'autres,

la nouvelle attitude de la critique, qui se résigne à adopter,

entre l'affirmation téméraire et la négation brutale, l'attitude

plus prudente de l'hésitation. — Notons bien d'ailleurs
que. si l'authenticité verbale du Décalogue peut être pour les

critiques un sujet d'hésitation, son authenticité morale est hors
de doute. Ce sont bien les grandes pensées mosaïques qui sont
exprimées là : la nécessité de l'adoration d'un seul Dieu, et
l'union intime de la morale et de la religion. C'est à ces deux
immortels principes que le Décalogue doit son éternelle valeur,
et ces deux principes viennent en droite ligne de Moïse.

A côté de ces éléments immortels, la religion nouvelle donnée

aux Hébreux comprenait aussi, sans aucun doute, des éléments
moins remarquables, des éléments éphémères. La merveilleuse
révélation que Moïse a reçue et qu'il a transmise n'a pas été à

l'abri de toute limitation humaine, de toute altération. Mais en
même temps que nous reconnaissons cela, nous ne pouvons pas
ne pas reconnaître aussi qu'à la longue, et après bien des combats,

les grandes pensées fondamentales de Moïse ont vaincu
et fait disparaître ces éléments mauvais. Les héritiers spirituels
de Moïse ont poursuivi son œuvre, ou plutôt ils ont accompli
après lui l'œuvre même de Yahvé. Car c'est un des traits les

plus remarquables du Yahvisme mosaïque que ses sectateurs les

plus fervents ne se sont jamais considérés comme des disciples de

Moïse, mais comme des serviteurs de Yahvé. Ce n'est pas lui-
même, c'est Yahvé, que Moïse a donné à Israël, et c'est pourquoi

son oeuvre a été si féconde.

Et si, maintenant, nous demandons aux critiques même les

plus avancés quelle est la source de cette action si prodigieuse
et en môme temps si humble de Moïse, tous, sans exception,
nous répondront que cette source doit être cherchée dans la

puissance de sa personnalité. « La valeur historique de Moïse

(i) Le « second Décalogue » d'Ex, xxxiv, souvent considéré comme le

plus ancien, date certainement d'une époque où déjà les Hébreux menaient
une vie sédentaire.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAÏQUES 321

réside moins, dit Stade, dans ce qu'il a dit que dans ce qu'il a

fait, et, par dessus tout, dans sa personnalité. » (i)
La tradition nous a conservé quelques-uns des traits les plus

saillants de cette personnalité : l'énergie, la puissance de

travail, l'intelligence avisée, le sens aigu de ce qui est juste, l'amour
intense pour son peuple, et aussi les colères passionnées. (2)

Dans la tradition se trouve aussi un récit qui prétend raconter

l'expérience profonde, fondamentale, par laquelle s'explique
tout ce qu'a fait et tout ce qu'a été Moïse. Dans quelle mesure
les événements rapportés dans Ex., 111-iv sont-ils conformes à la
réalité Il est extrêmement difficile de le dire. Bothstein admet

que nous avons bien là des indications exactes. (3) Gressmann,
au contraire, est amené par ses idées particulières sur l'enchaînement

des faits de l'histoire mosaïque, à une opinion tout à

l'ait négative, qu'il ne peut soutenir d'ailleurs qu'en opérant,
dans la végétation luxuriante de la tradition, des coupes sombres

quelquefois passablement arbitraires. (4) En somme, là

encore, la critique hésite, au moins en ce qui concerne la forme
qu'a revêtue l'expérience intime de Moïse ; car le fait même

que la personnalité de Moïse, et par conséquent son œuvre,
soient le fruit d'une expérience profonde, ne saurait guère être
nié.

Quant à savoir d'où vient, en dernière analyse, cette
expérience profonde, c'est une question qui n'est plus du ressort de

la critique. Nous quittons ici le domaine de la science pour
entrer dans celui de la foi. De là la réserve de certains savants
qui, sans nier du tout l'action de Dieu dans l'histoire de Moïse,
croient devoir, dans leurs exposés scientifiques, s'en tenir aux
seuls faits observables. Mais d'autres n'ont pas ces scrupules,
et ils expriment parfois, en des paroles discrètes mais d'autant
plus saisissantes, leur conviction que, si Moïse a été si grand,
c'est parce qu'un autre, plus grand encore, habitait et agissait
en lui.

(1) Op. cil., p. 'I7.

(y) Gressmann, Op. cit., p. 479-480.

(3) Il étend même ce jugement favorable aux événements antérieurs de

la vie de Moïse, l'éducation royale en Egypte, l'exil à la suite d'un meurtre
patriotique, etc., dont les autres historiens s'occupent fort peu.

(4) Par exemple lorsqu'il prétend que l'état de berger n'a été attribué à

Moïse que parce, que la légende était racontée dans des groupes de bergers.
21



322 ANDRÉ ^ESCIIIMANN

C'est un témoignage de ce genre que je voudrais citer en
terminant, celui du très regretté professeur Kautzsch, de Halle :

« De quelle manière, dit-il, la révélation divine a agi dans
l'âme de Moïse, cela reste pour nous un secret, comme le sont
toutes les révélations de Dieu dans le cœur de ceux qui deviennent

ses instruments. Mais le fait lui-même n'en est pas moins
certain pour nous, car il est attesté par ses conséquences. Si

nombreux, en effet, que puissent être les éléments de religion
naturiste pandémonistique qui se sont attachés, depuis Moïse,
à la religion d'Israël, cette religion cependant présente, dès le

temps des Juges, des traits qui l'élèvent bien haut au-dessus des

religions nationales des peuples voisins, et qui ne peuvent
s'expliquer que par l'action d'une puissante personnalité
spirituelle... Sur le fondement que Moïse a posé, une construction
s'est élevée, au cours de trois mille ans, qui englobe les peuples
chrétiens eux-mêmes. Poser de tels fondements n'est pas en la

puissance d'un homme ; ce ne peut être qu'un don de Dieu.
Voilà pourquoi la valeur de la personne de Moïse peut difficilement

être estimée trop haut. C'est dans cette persuasion que
l'écrivain deutéronomiste n'a pas craint d'affirmer qu'« il n'a
plus paru en Israël de prophète semblable à Moïse, avec lequel
Yahvé parlait face à face ». (ï)

(i) Kautzsch, Op. cit., p. 41.

A. /EsCIIIJIANN.


	Revues Générales : les traditions mosaïques

