Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1(1913)

Artikel: Revues Générales : les traditions mosaiques
Autor: Aeschimann, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES TRADITIONS MOSAIQUES

L’un des traits les plus caractéristiques de 'énorme et admi-
rable labeur que poursuivent, depuis des années, les savants
de tous les pays et en particulier d’Allemagne qui s'occupent
de 'Ancien Testament, cest qu'il a abouti a ce que l'on pour-
rait appeler '« exaltation des propheétes ». La critique, cette
critique que l'on considére si souvent comme purement néga-
tive, a découvert — le mot n’est pas trop fort — et elle a
révélé aux yeux étonnés de beaucoup les Amos, les Osée, les
Esaie, les Jérémie. Par ses recherches patientes, elle a rendu
la vie a ces géants de la foi qu'on oubliait de plus en plus et
qui nous sont apparus resplendissants de force, de grandeur,
de lumiére.

Seulement, dans son enthousiasme bien naturel pour ces
admirables personnalités u’elle ressuscitait pour ainsi dire, la
critique n’a pas toujours gardé le sens des proportions, et elle
s'est liveée parfois & des exagérations presque tendancieuses.
Souvent, en particulier, possédée du désir bien compréhensible
de grandir ses héros et de leur dresser un piédestal de gloire,
elle a rabaissé par trop tout ce qui les avait préecédés. Elle s’est
plu & dépeindre sous les plus noires couleurs I'époque pré-pro-
phétique, afin de faire ressortir davantage l'ceuvre magnifique
des prophétes. Et surtout elle n’a pas suffisamment rendu jus-
tice pendant un temps & une personnalité & laquelle pourtant
les prophetes se référent sans cesse et sans laquelle leur ccuvre
serait difficilement compréhensible, la personnalité de Moise.
Comme il était avéré que les plus anciens réeits concernant
Moise dataient d'une époque ot déja le mouvement prophétique
avait commencé ; comme, d’autre part, il apparaissait de plus
en plus que I'immense majorité des lois dites mosaiques por-
taient plus ou moins la marque de l'influence des prophétes ;



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 301

comme enfin la plupart des savants étaient dominés par une
théorie préconcue du progrés rectiligne (ui les empéchait d’ad-
mettre l'existence, avant les prophétes, d'un initiateur religieux
au moins aussi grand que ceux-ci, mais dont les successeurs
auraient ensuite mal compris, délformé, aflaibli dans une large
mesure les principes, — l'on inelinait dans beaucoup de cercles
scientifiques & penser, sinon & dire, que Moise était grand sur-
tout de la grandeur que les propheétes lui avaient prétée.

Mais le propre et l'honneur de la eritique, c'est de savoir
changer d'avis lorsqu'elle s’est trompée. Des savants, des grou-
pes de savants méme. peuvent avoir des parti-pris et y rester
désespérément accrochés; la science, dans son ensemble, n'a
pas de parti-pris. et le choc incessant des hypotheses, des opi-
nions nouvelles I'empéche de se cristalliser dans une formule ne
parietur. On avait par trop délaissé Moise ; on revient a lui
maintenant; et ces dernieres années ont vu apparaitre, spéciale-
ment en Allemagne. une foule de travaux qui, des points de
vue les plus divers, examinent les traditions mosaiques et s’at-
tachent & en déterminer la valeur. Sans parler des ouvrages
généraux. tels que ceux de Guthe (1), de Stade (2), de Kautzsch (3).
de Lehmann-Haupt (4), de Budde (5), etc.. ot I'cuvre de Moise
tient une place plus ou moins grande, plusieurs monographies
de diverse importance ont ¢été publiées par Giesebrecht (6).
Volz (7). Rothstein (8), Beer (9). et tout récemment par le pro-
fesseur Gressmann (10), celui-la méme dont le dernier fascicule
de cette Recue publiait un article sur les Odes de Salomon.

(1) H. Gurng, Geschichle des Volkes Israél (18gy).

(2) B. Stapg, Biblische Theologie des Alten Testaments (1905).

(3) E. Kavurzscu, Biblische Theologie des Alten Testaments (1911).

(4) C. ¥. Leaman~N-Haver, Israél. Seine Entwickelung im Rahmen der
Weltgeschichle (1911).

() K. Buobg, Die Religion des Volkes Israél bis zur Verbannung (1900).

(6) GiesesrECHT, Die (zeschichtlichkeil des Sinai-Bundes (1900).

(7) P. Vouz, Mose. Ein Beilrag sur Untersuchung uber die Ursprunge der
israelitischen Religion (1907).

(8) J. W. RorusreiN, Moses und das Gesetz, in : Biblische Zeit- und Streit-
fragen (1911).

(9) G. Brer, Mose und sein Werk (1912).

(10) H. Gressmany, Mose und seine Zeit. Ein Kommentar za den Mose-
Sagen (1913).



302 ANDRE JESCHIMANN

Mon but, dans les quelques pages qui vont suivre. est d’expo-
ser brievement les principaux résultats de ces savantes recher-
ches, ou plutét dlindiquer lorientation dans laquelle elles se
poursuivent. Il ne s’agit pas ici, je tiens bien a le souligner,
d’examiner et de discuter les opinions des exégetes et des histo-
‘riens les plus éminents. 1l s’agit seulement d'indiquer, par un
compte rendu aussi fidele que possible, ot en sont les re-
cherches actuelles sur un point particuliécrement important de
I'histoire bibligue.

La premiére questlion qui se pose a lentrée de toute étude
historique quelle qu’elle soit, c¢’est la question des sources. En
ce qui concerne les tradilions mosaiques cette question est par-
ticuliérement importante et particuliérement difticile.

Chacun sait que les traditions hébraiques (ui se rapportent a
Moise nous ont été conservées dans le Pentateuque. Kt chacun
sait aussi que le Pentateuque est formé par la réunion de quatre
documents essentiels : I'Elohiste (E), le Yahviste (J), le Deuté-
ronomiste (D), et le Code Sacerdotal (P’). Avec une application
¢t une patience de bénédictins, les hébraisants se sont attachés
a étudier de trés prés chacune de ces sources, et a distinguer,
jusque dans les plus petits détails, ce qui, dans les textes que
nous possédons, appartient a chacune d’elles. Ce travail a
abouti & des coneclusions & peu prés certaines pour ce qui re-
garde les deux documents les plus récents, a savoir le Deutéro-
nomiste, dans lequel on tend, il est vrai, a distinguer plusieurs
éléments juxtaposés ou superposés, mais que, dans son ensem-
ble, on [ait toujours dater du vire sicecle avant Jésus-Christ; —
et le Code Sacerdotal qui, depuis Wellhausen, est de plus en
plus considéré comme ayant été éerit & l'époque qui sui-
vit 'exil, mais dans lequel on admet cependant gqu'ont pu étre
reproduites quelques trés vieilles traditions.

En ce gui concerne les deux plus anciens documents, le
Yahviste et 'Elohiste, les avis restent lrés partagés, non seule-
ment au point de vue de la date, mais encore au point de vue



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 303

du contenu des doecuments cux-mémes. Dans une foule d'en-
droits il est pratiquement impossible de distinguer ce qui appar-
tient & J de ce qui appartient & E. Et les tours de force les plus
habiles n'arrivent pas a tout harmoniser. Tout récemment encore
ta complexité du probiéme a é1¢é mise en évidence par la tenta-
tive que Smend (1) a faite de le résoudre en postulant, aprés bien
dautres, 'existence, a coté de UElohiste. de deux Yahvistes. 1l
ne semble pas, d'ailleurs, avoir convaineu tout le monde. et la
question en est la. On est d’accord pour aftirmer quil v a
d'nne part une source. ou un groupe de sources élohistes. et
d’autre part une source, ou un groupe de sources yahvistes.
Mais la délimitation est tres difficile en beaucoup de points. et,
si les deux documents sont généralement considérés comme
datant du 1xe ou du wvine siéele, il est impossible d’altivmer
avec précision lequel des deux est le plus ancien.

Peut-étre quelques-uns trouveront-ils qu’il y a, dans ces hési-
tations de la recherche scientifique. quelque chose de découra-
geant. A quoi bon, diront-ils, travailler tant pour de si maigres
résultats ? it que ferons-nous, si cette question des sources est
elle-méme déja si obscure, pour apprendre quelque chose con-
cernant 'histoire proprement dite de Moise ? A cela, nous vé-
pondrons d'abord que ce n’est pas un maigre résultat pour une
science que de savoir reconnaitre son ignorance sur certains
points (2), et que cette attitude hésitante est plus [éconde que
tous les partis-pris de droite et de gauche. Kt puis, il n'est pas
du tout vrai que nous nous trouvions, du fait des incertitudes
de la critique des sources, dans une impasse, el quil n'y ait a
espérer aucune conclusion historique stre. Car enfin, il faut
bien s’en rendre compte, ni 1'Elohiste, ni le Yahviste ne sont
des proceés-verbaux historiques parfaits. Ce sont des recueils ot
ont ¢té consignées des traditions plusieurs fois séculaires. Des
lors la question de savoir quel est exactement le contenu et
quelle est la date de ces recueils, pour intéressante qu’elle soit,

(1) R. Smexp, Die Ersihlung des Hexateuch (1913).

(2) Dans un domaine un peu différent, un bel exemple de cette attitude
vraiment scientifique nous est donné par Kautzsch au cours des pages qu’il
consacre a la question si controversée de l'étymologie du nom de Yahveé.
Il examine, il discute, il scrute le probléme jusquau fond, et il a la coura-

geuse sagesse de ne pas conclure (Op. c¢il., p. 44-46.)



304 ANDRE MSCHIMANN

n'est, en somme, que secondaire. Ce sont les « légendes » elles-
mémes ui sont importanies, ce sont elles qui constituent les
documents essentiels de 'histoire mosaique.

Peut-étre quelques-uns trouveront-ils étonnante cette affirma-
tion qu'une légende est un document historique. La notion de
légende et celle de non-historicité sont si ¢troitement associées
dans la plupart de nos esprits ue tout de suite, quand on
parle de légende, nous avons l'impression de quelque chose
d'incertain, de douteux, ou méme de faux, en toul cas
d'inacceptable an point de wvue de Thistoire vraiment scienti-
fique. Or ¢'est précisément, au contraire, l'application de plus
en plus scientifique de la méthode historique qui a conduit
les savants modernes a accorder une valeur documentaire trés
appréciable aux traditions, aux légendes anciennes.

Sans doute, il y a légende et légende. Les fables mythologi-
ques qui se rencontrent dans le folk-lore de tous les peuples
sont de nulle valeur au point de vue historique, Mais ces fables-
la sont trés rares dans la tradition mosaique. Le plus souvent
nous avons aflaire & des légendes qui ne se meuvent pas du
tout dans le domaine du fantastique et de l'invraisemblable; le
surnaturel, sans doute, y tient une lrés large place, mais elles
ont aussi des attaches trés solides avec la vie réelle. De ces lé-
gendes-la 'historien ne peut pas faire abstraction. Evidemment,
il ne lui est pas possible de les accepter telles quelles. 11 sait
trop bien qu'une légende ne roule pas pendant des siécles dans
la tradition populaire sans s’altérer, soit qu'elle s’appauvrisse
d’éléments importants, soit qu’elle s'enrichisse d’'éléments inu-
tiles. Mais il sait aussi qu'a travers toutes ces transformations,
un noyau historique subsiste malgré tout; la légende est un
écho déformé de la réalité, mais elle en est un écho tout de
meéme ; la légende brode, arrange, transforme. elle n'invente
pas de toutes picces. Parfois méme elle conserve certains traits
avec une fidélité surprenante. Elle est done bien une source de
connaissance historique, et le savant qui saura en [aire cons-
ciencieusement la critique, qui s’efforcera, par les moyens nom-
breux dont il dispose, d'en discerner le noyau historique, pourra
trés légitimement l'utiliser en vue de reconstituer les événe-
ments reculés auxquels elle se rapporte.

A vrai dire, les conclusions historiques que l'on peut obte-



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 305

nir en suivant cette voie sont toujours forcément quelque peu
générales. Car la tradition orale, dans ses transformations in-
cessantes, brouille souvent les détails matériels, et déforme
certains faits historiques secondaires. Mais elle conserve beau-
coup plus fidélement le souvenir des faits capitaux, des per-
sonnalités éminentes. Elle couvre, il est vrai, ces faits et ces
personnalités d'un vétement chaque jour plus ample et plus
somptueux de fables merveilleuses, mais, sous ce vétement,
I'eil exercé de l'historien retrouve sans trop de peine la réalité
vraie, I'élément historique fondamental.

Cette maniére d’apprécier et d’étudier les légendes de I'An-
cienne Alliance a été préconisée avec beaucoup d’éclat par le
professeur Gunkel dans son fameux commentaire sur la Genése,
et elle est de plus en plus courante parmi les savants qui s'oc-
cupent de l'ancienne histoire israélite. (1) Il fut un temps o1,
de l'invraisemblance de certains traits d'un récit, on concluait
d’emblée a la non-historicité absolue de tout ce que ce récit
rapportait. Cette étape est désormais dépassée. La critique est
devenue plus sagace et plus prudente ; elle s’achoppe moins
aux contradictions de détail, elle ne laisse plus les arbres lui
cacher la forét. Et cette attitude est incontestablement plus
féconde que I'ancienne. Mieux comprises et étudiées d'un point
de vue plus large, les légendes livrent plus facilement leurs se-
crets, et I'on peut espérer d'un travail conduit dans cet esprit,
non pas sans doute des découvertes sensationnelles, non pas
méme peut-étre une reconstitution détaillée de l'histoire mo-
saique, mais au moins — et c’est 'essentiel — la connaissance des
grands traits fondamentaux de cette histoire.

D’ailleurs, il faut ajouter que l'étude des légendes mosai-
ques n'est pas le seul moyen dont nous disposions pour arriver
a ce résultat. Nous possédons en effet, sur la longue période
qui sépare Moise des prophétes, un certain nombre de docu-
ments qui nous permettent de connaitre d’'une maniére assez
exacte la mentalité¢ religieuse de cette époque, et ainsi nous
nous trouvons & méme de nous faire, par induction, une idée
de ce que fut l'action de Moise. Il y a quelques années, par
exemple, les critiques, conduits par Wellhausen et Kuenen,

(1) Cf. en particulier les ouvrages de Ed. Meyer, Gressmann, Rothstein, ete.

20



306 - ANDRE #SCHIMANN

tendaient a admettre que le caractére moral si remarqua-
ble de la religion de Yahvé lui avait été imprimé seulement par
les prophétes. Mais I'étude de I'épocue post-mosaique et pré-pro-
phétique, telle que l'a faite notamment P. Volz, montre bien
qu’avant les prophétes, la tendance éthique était déja trés nette
en lIsraél et que, par conséquent, selon toute vraisemblance,
elle provient de Moise lui-méme. Ce seul exemple montre com-
bien il peut étre utile, pour compléter et pour vérifier les don-
nées des légendes mosaiques, de recourir, quand cela est pos-
sible, & d’autres sources de connaissance. Nous ne sommes pas
du tout, dans ces mati¢res, sur un terrain aussi mouvant qu'on
le prétendait autrefois. Sans doute on doit avancer avec pru-
dence, mais on peut avancer, et c’est I'important.

I

Nous nous sommes arrétés assez longuement sur cette question
des sources de 'histoire mosaique, car elle est de toute importance.
Mais ce n'est la qu'une partie de notre travail. Nous avons mainte-
nanta examiner quelle positionles savants contemporains prennent
a I'égard des principaux faits que rapporte la tradition. Dans
toute cette longue suite d’événements qui nous sont rapportés
du début de I'Exode & la fin du Deutéronome, lesquels peuvent,
d’apres ces critiques, étre considérés comme authentiques? La
réponse a cette question est fort complexe, car lopinion des
meilleurs historiens est loin d’étre unanime sur tous les points.
Nous ne devons pas cependant hésiter 4 nous engager dans ce
dédale, car, chemin faisant, nous y rencontrerons, au milieu des
hypothéses les plus aventureuses, bien des observations intéres-
santes et utiles.

Tout d’abord. il n'est pas sans intérét de signaler 'unanimité
a peu prés compléte des critiques & affirmer l'existence méme
de Moise. « Dans ce qui nous est raconté de la vie de Moise,
dit B. Stade, il y a beaucoup d’éléments légendaires. Mais cela
ne prouve rien contre I'historicité de sa personne.» (1) Kt Kautzsch:

(1) B. StapE, Op. cit., p. 28,



REVUE GENERALE =—— LES TRADITIONS MOSAIQUES 307

« Les tentatives pour reléguer complétement la personne de
Moise dans le domaine de la légende peuvent étre considérées
aujourd’hui comme liquidées. » (1)

Drailleurs le fait méme que tant de légendes se soient groupées
autour du nom de Moise suffit, en vertu des principes exposés
plus haut, a prouver son existence. Lorsqu’on rencontre. f[ait
observer judicieusement Gressmann(2), une de ces nombreuses
légendes qui se rattachent & une localité (Ortssage) il n'y a pas
le moindre doute & avoir sur l'existence de cette localité. 11 en
est exactement de méme des légendes qui se rattachent aux
héros. Tout en n’étant pas toujours entiérement historiques elles-
mémes, elles prouvent la réalité historique de leurs héros.

D'un autre coté la fondation et lorganisation du peuple
d’Israél, I'acceptation par ce peuple de la religion de Yahvé,
I'empreinte a la fois profondément religieuse et prolondément
morale que la piété israélite recut dés le début et qu’elle conserva
a travers toutes les vicissitudes, ce sont la autant de faits qui ne
s'expliquent que par lexistence de Moise, surtout pour ceux,
toujours plus nombreux dans notre temps, qui ont ouvert les
yeux a la valeur créatrice unique des grandes personnalités dans
I'histoire.

Unanimes, ou a peu prés, sur la question de l'existence de
Moise, les critiques le sont moins sur plusieurs des événements
qui ont marqué sa carriére. D'une fagon générale, cependant, le
séjour des Israélites en Egypte est considéré comme historique.
Quelques-uns pourtant le contestent et leur principal argument
est celui-ci: Sur les tablettes cunéiformes de Tell-el-Amarna et
sur celles de Boghaz-Keui, qui datent du x1ve siécle avant Jésus-
Christ, on trouve mentionuée la présence, en Palestine, de peu-
plades guerriéres, appelées les Khabiri; la frappante ressem-
blance des noms permet de conclure que ces Khabiri n’étaient
autres que les Hébreux ; or, & ce moment, la tradition biblique veut
(que les Hébreux soient, non pas en Palestine, mais en Egypte;
les indications du Pentateuque sont done en contradiction avec
les documents historiques les plus dignes de foi, et par consé-

(1) E. Kavrzscu, Op. cit., p. 4o.
(2) H. GressmanN, Op. cit., p. 362.



308 ANDRE MSCHIMANN

quent elles doivent étre considérées comme erronées ; les Hébreux
n'ont jamais été en Lgypte. et leurs traditions a ce sujet ont
été empruntées par eux a d’autres peuples.

Cette démonstration n'est point anssi solide qu'elle en a lair.
Car, toujours, les Israélites ont considéré le séjour de leurs
ancétres en Hgypte comme un esclavage, et il est psychologi-
quement impossible qu'un peuple s’attribue d’une maniére pu-
rement gratuite la honte d’avoir été esclave en pays étranger.
La tradition des Hébreux ne raconterait pas qu’ils ont été en
servitude s’ils ne I'avaient pas été.

Quant & largument tiré de la présence en Palestine des Kha-
biri au moment ot les Hébreux sont censés étre en Egypte, il
s'évanouit dés que l'on admet avec la plupart des auteurs mo-
dernes que les Hébreux esclaves en HEgypte n'étaient qu'une
petite partic d'un plus grand peuple, originaire sans doute du
Hauran, & l'est du Jourdain, et dont les émigrations successives
ont dii se répandre tantot dans la Palestine proprement dite,
tantot dans le désert qui s’étend au sud de ce pays. et jus-
qu'aux confins de I'Egypte. (1)

Dans ces conditions, le séjour en Egypte ne présente plus de
difficultés historiques sérieuses, a condition toutefois qu'on lui
rende son véritable caractére. Le Code Sacerdotal et méme cer-
taines traditions antéricures rveprésentent les Israélites comme
installés au ceeur du pays d’Egypte, et comme formant un peuple
nombreux. En réalité, les Hébreux que la faim avait attirés du
désert vers des contrées plus riches devaient n'étre qu une petite
peuplade cantonnée dans le pays de Gosen, sorte de marche
fronti¢re a 'Est du Delta du Nil. Il arrivait fréquemment, surtout
dans les périodes troublées, que les Egyptiens consentissent ainsi
a accepter sur leur territoire la présence de tribus nomades
dont ils pouvaient exiger le cas échéant, toutes sortes de travaux

(1) On a aussi tiré argument, contre le séjour en Egypte, d'une inscrip-
tion de la stéle de Ménephtah qui mentionnerait une victoire des Kgyptiens
sur «la tribu d’Israél» en Palestine, a 'époque ot la chronologie orvdinaire
fait sortir seulement les Hébreux du pays de Gosen. Mais, & supposer méme
que cette inscription soit exactement interprétée, ce qui reste douteux, il
n'y aurait, pour supprimer toute difficulté, qu’a faire remonter la date de
PExode a quelques années plus tot.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 309

et qui pouvaient, en jouant le role de tampon, les préserver des
invasions asiatiques toujours menacantes. Les inscriptions hiéro-
glyphiques mentionnent plusieurs faits de ce genre, et l'une
d’entre elles en particulier, celle du pharaon Haremheb, corres-
pond si bien aux données de l'histoire biblique que Lehmann-
Haupt n’hésite pas a alfirmer qu’'elle se rapporte a 'arrivée des
Hébreux en Egypte.

Quoi qu’il en soit d’ailleurs de cette intéressante conjecture, il
est certain que le séjour des Israélites en Egypte n’a pas eu pour
les Egyptiens la méme importance que pour les Israélites. Isolées
dans une région excentrique, les tribus hébraiques n’avaient
guére de rapports quavec les autorités, dont 'attitude, d’abord
bienveillante, se fit de plus en plus dure, jusqu'au moment ou les
exactions multipliées déterminérent le départ des malheureux
trop opprimés. Il est probable que ce départ fut considéré par
le gouvernement égyptien comme un événement trés facheux —
de la les mesures militaires qui furent prises pour arréter les fu-
gitifs — mais ce ne fut en aucune maniere une catastrophe natio-
nale ; et cela explique pourquoi, sauf peut-étre dans un rapport
de fonctionnaire(1), nous n'en trouvons aucune trace dans les
documents égyptiens. « Le départ des tribus, dont I'eflectif devait
étre minime, semble avoir été, dit Stade, au point de vue égyp-
tien, un événement sans importance... Que des événements sans
importance aient une grande portée au point de vue de I'histoire
religieuse, c’est un fait qui se reproduit souvent. Partout le
divin chemine sur la terre ev popgs dellov (2) ».

Le départ des Israélites quittant le pays d’Egypte fut marqué
par un fait demeuré célébre, le Passage de la Mer Rouge. La
trace que cet événement a laissée dans la mémoire populaire
est trop profonde et trop accusée pour qu'on puisse mettre en
doute sans plus sa réalité. Il faudrait, pour ébranler une tradi-
tion aussi forte, des raisons irrésistibles qu’aucune critique né-
gative n'a pu jusquici apporter. Au reste la plupart des sa-
vants admettent qu’il y a un fait historique a4 la base de cette
tradition, et Gressmann va méme jusqua affirmer que nous

(1) Leaman~-Haver, Op. cil., p. 41-42.
(2) « Avee les caractéres de Pesclave », B. Srapg, Op. cil., p. 3o.



310 ANDRE /ESCHIMANN

en possédons un témoignage contemporain dans le cantique de
Marie :

Louez Yahvé, qui s’est élevé si haut!
Il a précipité dans la mer le cheval el son cavalier!

Ex., xv, 21. (1)

Quant a la forme exacte qu'a revétue cet événement, et a l'en-
droit qui en fut le théatre, il était presque traditionnel jusqu’a
ces derniers temps d’admettre quiil s'agissait d'une sorte de
refoulement de la mer par le vent, dans les lagunes aujourd’hui
desséchées qui continuaient au nord le golfe de Suez. Mais,
dans son ouvrage récent, Gressmann soutient qu’il s’agirait plu-
tot d'un raz de marée qui se serait produit a la suite d'une
éruption volcanique et aurait détruit 'armée égyptienne lancée
a la poursuite des Hébreux. Et ce ne serait pas au bord du
golfe de Suez, mais & lextrémité nord du golfe (’Akaba ou
d’Elath que cette catastrophe aurait eu lieu. Peut-étre la discus-
sion (ue ne peut manquer de soulever cette hypothése de Gress-
mann contribuera-t-elle & élucider les obscurités ui subsistent
sur cette question.

Ayant traversé la Mer Rouge, ou allérent les Israélites ? (lest
ici que se posent les problémes les plus délicats et les plus con-
troversés de l'histoire mosaique. Selon la tradition le peuple se
dirigea d’'emblée vers le Mont Sinai. Mais tout d’abord ou se
trouve le Sinai ? Cette question sans doute semblera étrange a
tous ceux qui ont appris dés leur enfance a placer la montagne
sainte dans la presqu’ile triangulaire située entre les deux golfes
qui terminent au Nord la Mer Rouge. En réalité rien n'est plus
douteux que cette localisation traditionnelle du Sinai. Ce sont
seulement des moines chrétiens du vie siéele qui ont identifié le
massif montagneux de la presqu’ile susdite avec la montagne
biblique. Ce faisant, ils n’ont pas pensé, et tous ceux qui, aprés
eux, onl admis les yeux fermés leur opinion n‘ont pas pensé
non plus combien il était invraisemblable qu'un peuple de no-
mades ou de semi-nomades, avec des troupeaux nombreux, ait

(1) Rothstein admet méme lauthenticité des dix premiers versets du
« Cantique de Moise». (Ex., xv, 1-10.)



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 31

pu vivre longtemps sur les flancs arides et desséchés de la
montagne qu'ils présentaient comme la moutagne sainte. Et
comme, d’autre part, le Sinai de 'Ancien Testament a toutes
les apparences, tous les caracteres d'un volcan (Exode, xix, 18)
et que le Sinai de la tradition n’a jamais été un massif volca-
nique, plusieurs savants, notamment Guthe, Wellhausen, Gress-
mann, ont été amenés a penser que le Sinai véritable doit étre
cherché ailleurs qu’a Uendroit ot nous le plagons d'ordinaire.
Guthe incline a penser que la montagne sainte se trouvait dans
les environs de Kadés, tandis que Wellhausen et Gressmann
pensent (uelle devait faire partie de la chaine de volcans au-
jourd’hui éteints qui longe a l'est le gollfe d’Akaba.

Quelles ont été, maintenant, les relations des Israélites avec
cette montagne sainte du Sinai? lei encore, il régne une grande
incertitude, car, non seulement les savants. mais les textes bi-
bliques aussi, ou plutét les traditions qu’ils reproduisent, sont
en désaccord notoire. Un examen attentif des documents réveéle
en eflet, & co6té de la tradition classique d’apres laquelle les Is-
ra¢lites ont séjourné longtemps au Sinai et y ont recu de Moise
leur organisation politique, morale et veligieuse, l'existence
d'une autre tradition qui n’apparait que par occasions, parce
qu'elle est contraire aux vues générales du rédacteur, mais
dont il ne peut eflacer toutes les traces, et en vertu de laquelle
le véritable centre de la vie des Israélites au désert n’a pas été
le Sinai, mais loasis de Kades, ou Kadés-Barnea.

Cette seconde tradition est considérée tres généralement par
les historiens modernes comme la plus ancienne et la plus au-
thentique. Kadeés, fait-on remarquer, est le seul endroit de
toute la région qui sépare I'Egypte de la Palestine et de I'Ara-
bie. ot un peuple comme celui d’'Isvaél ait pu passer plusieurs
années. De plus, il apparait nettement & celui qui compare les
chapitres xvi-xvini  de I'Exode relatant les premiéres expé-
riences du désert aprés la sortie d’'Egypte, et les chapitres xi
et xviit des Nombres racontant Parrivée & Kadés, quil n'y a
Ia au fond quun seul et méme récit répété deux fois. Les événe-
ments qui suivent immédiatement la sortie d’Egypte coincident
de tous points avec ceux qui précédent immédiatement l'arri-
vée & Kadeés. Cela ne voudrait-il pas dire que la marvche sur
Kadeés a suivi immédiatement la sortic d'Egypte ? Une telle con-



312 ANDRE J/ESCHIMANN

clusion parait d’autant plus admissible que, dés Exode xvii, 7,
au lendemain du passage de la Mer Rouge, il est parlé de Me-
riba, qui est un autre nom de Kadés. (1)

Ce serait donc a4 Kades, dans cette vaste oasis (ue traverse
un magnifique courant d’eau, et que ses sources abondantes
ont rendue célébre et sacrée, que les Israélites, attirés peut-étre
par des fréres de race possesseurs de ces lieux enchanteurs,
auraient planté leurs tentes au sortir du pays d'Egypte.

Mais que devient alors le séjour au Sinai qui tient une si
grande place dans le souvenir des Hébreux ? Pour ceux qui,
avec Guthe, placent le Sinai a coté de Kadés, la question est
toute résolue. Mais elle est plus délicate pour ceux qui tiennent
que le Sinai était situé bien plus au sud, du coté de la Mer Rouge.
Pour ceux-la deux attitudes sont possibles. Ou bien ils doivent
admettre que le peuple est allé — de Kadés ou avant d’arriver a
Kadés, — faire un pélerinage a la montagne sainte, ou bien ils
doivent rayer complétement le Sinai de l'itinéraire des Hébreux.
C'est a ce dernier parti (que se range Gressmann. Il se donne &
choisir a lui-méme entre la tradition de Kadés et celle du Sinai,
et il exclut délibérément la derniére. Ni le peuple, ni Moise ne
sont allés au Sinai. C'est & Kadés que se sont passés tous les
événements constitutifs de la nationalité israélite et de la reli-
gion de Yahvé. Et si on lui demande pourquoi, dans ces condi-
tions, les Israélites ont attaché une telle importance a une mon-
tagne (u’ils ne connaissaient pas, Gressmann répondra que la
vénération du Sinai a été apportée aux Israélites par Jethro
lorsque celui-ci vint & Kadés, sur la priére de Moise, instruire
les Israélites dans la religion de Yahvé, Dieu des Madianites et
Dieu du Sinai. Presse-t-on alors la question, et veut-on savoir
pourquol Israél a fait cette action étonnante de prendre un Dieu
étranger comme Dieu national, alors Gressmann dira que les
Israélites ont voulu prendre le Yahvé des Madianites pour leur
Dieu parce que c’est sur le territoire des Madianites, donc dans
le domaine de Yahvé leur Dieu, quune providentielle catas-
trophe les a sauvés des Egyptiens qui les poursuivaient. De leur
délivrance merveilleuse, ils ont conclu a la puissance incompa-
rable du Dieu de la contrée ou cette délivrance s’était produite,

(1) Cf. NomBrzs, xx, 13, 24; Drur., xxx1m, 8; Nomsres, xxvi, 14; Deur.,
XXXIIK, 51 ; Ezecn., xuvin, 28,



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 313

et ils ont décidé, d’enthousiasme, d’accepter ce Dieu comme le
leur. De la le voyage que Jethro, prétre madianite de Yahvé,
fait & Kadeés sur l'invitation de Moise, pour instruire celui-ci et
ses compatriotes dans la religion nouvelle (Exode, xvi), de la
aussi cette vénération qu'lsraél gardera toujours pour le Sinai,
qui restera longtemps & ses yeux la vraie demeure de Yahvé.

Cette hypothése de Gressmann est aussi intéressante que
hardie. Elle n’a pas encore affronté le feu de la critique, et il
est probable qu'elle suscitera des contradictions, des ré-
serves. (1) Beaucoup sans doute se refuseront & admettre que
le séjour a Kadés, aprés avoir été presque escamoté par la tra-
dition juive au profit du Sinai, accapare désormais toute la
place au détriment de ce méme Sinai. Le dernier mot en tout
cela n'est pas dit, et la question demeure trés délicate et trés
obscure.

i

Non moins confus est le probléeme des rapports de Moise et
de Jethro, auxquels il vient d’étre fait allusion. Quiconque a Iu
avec attention le chapitre xviii de I'Exode a été frappé de
I'influence et de l'autorité exercées par ce prétre de Madian sur
Moise. A la rigueur cette autorité pourrait s’expliquer par des
relations de famille, Jethro étant le beau-pére et Moise le
gendre. Mais voici qui est plus surprenant : Jethro est prétre
de Yahvé, et, d’aprés Exode xvi, c'est lui qui offre & Yahvé
un sacrifice en présence des Anciens des Hébreux. N’y a-t-il
pas la, se sont demandé certains, une indication précieuse sur
I'origine du culte de Yahvé ? Ce culte n'aurait-il pas été celui de
Jethro et celui de son peuple, les Madianites, ou du moins
celui de sa tribu particuli¢re, les Kéniens, cette tribu que nous
voyons par la suite s’unir étroitement avec Israél et continuer,
avec persistance, a adorer Yahvé ? Ne pouvons-nous pas penser
que, pour une raison ou pour une autre, — celle que nous
donne plus haut Gressmann n’est pas la seule concevable —
Moise a adopté et fait adopter a4 ses compatriotes le Yahvé des
Kéniens qui est devenu pour eux le Dieu de la délivrance ?
Cette théorie, connue sous le nom de « Keniter-Hypothese » a

(1) Voir déja les observations que présente Nowack dans le N© de mars
de la Theologische Rundschau.



314 ANDRE ASCHIMANN

été défendue surtout par B. Stade et Budde, et Gressmann, a
son tour, 'a adoptée en la développant. -

Le trés savant et le trés sagace professeur Kautzsch reconnait
que cette hypothese est plausible. Cependant, il ne l'accepte
pas. Pour sa part, il admettrait plutot que Yahvé aurait été
originairement le Dieu d'une tribu israélite (celle de TL.évi?)
restée probablemeutau désert, et que Moise aurait élevé ce Dieu
particulier au rang de Dieu national. Ni I'une ni I'autre des con-
ceptions en présence ne parvaissent pleinement satisfaisantes. Car,
d'un coté, 'adoption par un peuple d'un Dieu étranger parait
difficilement compatible avec la mentalité de ces temps lointains,
mais .d'autre part il faut reconnaitre qu'on ne rencontre pas.
dans la tradition telle qu’elle nous est conservée, beaucoup d’in-
dications qui autorisent a croire que l'wuvre de Moise aurait
consisté a promouvoir un Dieu tribal & la dignité de Dieu na-
tional. Iei encore la (uestion veste obscure, malgré toutes les
plus patientes études et les plus intéressantes hypotheses.

Les événements qui ont marqué la fin de la carvicre de Moise
suscitent moins d’hésitations parmi les critiques. Il est généra-
lement admis que les Hébreux, au cours de leur long séjour a
Kades. ont fait une tentative pour entrer en Palestine par le
Sud. Mais, malgré quelques succes isolés, cet effort échoua dans
l'ensemble. Finalement, les tribus, dout leffectif croissait
sans doute, et que l'oasis de Kadés ne suffisait plus & nourrir,
se remirent en marche dans le désert, et, contournant l'hostile
pays d’Edom par le Sud, elles parvinrent, aprés de rudes éta-
pes et de victorieux combats, dans les plaines d¢ Moab, sur la
rive gauche du Jourdain. Il n'y a aucune raison de mettre en
doute I'historicité fonciére de la tradition en vertu de laquelle
Moise est mort avant d’avoir vu son peuple entrer dans le pays
« ouvert devant lui ». Comme bien d’autres héros de lhistoire
humaine, il n’a pas vu de ses yeux le couronnement de son
labeur opinidtre. Mais son ceuvve n'est pas morte avec lui, elle
a vécu au contraire, elle a porté beaucoup de fruits, et elle en

porte encore.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 315

111

Cest a caractériser cette ccuere de Moise que je voudrais
m’attacher en dernier lieu, toujours & la suite des historiens
dont les noms sont déja revenus a plusieurs reprises sous ma
plume. Ici, plus que partout, il est impossible de tout dire, et
surtout de tout dire comme cela mériterait d'étre dit. Je me

bornerai a tracer les grandes lignes, les traits essentiels.

L'ceuavre de Moise a toul d’abord été une ceuvre sociale.
Moise est le créateur du peuple d’Israél. Cest grice a lui, «le
grand cadi du désert » comme dit Wellhausen, que les faibles
tribus israélites et probablement aussi tous les contingents d’ori-
gines fort diverses qu'elles avaient ramassés au cours de leur
long voyage (Ex.. xin, 38) devinrent un peuple fort, solide et
vivace. Sans doute les é¢vénements extérieurs, la sortie d’'Egypte,
les combats contre Amalek, contribuérent beaucoup a fortifier
et a cimenter cette unité nationale. Mais, de I'aveu de tous les
historieus, c¢’est par dessus tout & linfluence, & l'activité, a la
persévérance indomptable de Moise qu'est due cette création
sociale. I'une des plus admirables de histoire. J'emploie a des-
sein le mot de eréation, car il y a la plus quune organisation
du peuple. Quelque chose de nouveau est né: a la place de
bandes nomades quelconques, il est apparu un peuple dont
l'influence dans le monde a été incalculable.

Sur beaucoup de points, le détail de cette ceuvre nationale
de Moise est assez difficile & connaitre, mais il y a du moins
un fait qui est incontestable et incontesté, c’est que le travail
social de Moise a eu des racines nettement religieuses. C'est un
lien religieux que Moise a établi entre les tribus, c’est au nom
de Yahvé qu'il les avait délivrées, et c'est autour de Yahvé quil
les a groupées. De son ceuvre sociale nous passons donc,
tout naturellement et sans solution de countinuité, & son cecuvre
religieuse.

L'ceuvre religieuse de Moise se résume en ceci: Il est le créa-
teur de la religion d’Israél. Sans doute. encore ici, il n'a pas



316 ANDRE HESCHIMANN

créé ex nthilo. Avant lui, Israél possédait bien une religion,
dont certains ont méme, semble-t-il, diminué de parti-pris la
valeur. Sans doute aussi, Moise a pu recevoir d’autres mains,
de celles de Jethro peut-étre, le culte de Yahvé et les objets
saerés que ce culte comportait. (1) Mais rien de tout cela n’est
suffisant pour expliquer I'extraordinaire vitalité de cette religion
israélite qui a eu a lutter contre toutes les causes possibles de
corruption et de déviation, et qui toujours en a triomphé, —
qui a su s'imposer, aprés des luttes qui montrent combien I'en-
treprise était difficile, au peuple cananéen bien plus développé
et plus civilisé pourtant que ne l'était le peuple israélite, — qui
surtout s’est révélée capable de se renouveler et de se transfor-
mer sans cesse, — qui a produit les prophétes et les psalmistes,
et qui a préparé le berceau de Jésus-Christ. A 'origine de cette
histoire merveilleuse il y a eu plus qu'un changemerit dans e
nom de la divinité, plus que I'adoption d'un culte nouveau, il y
a ecu l'action d'une personnalité incomparable, l'action d’un
inspiré.

Sous quelle forme cette action de Moise s'est-elle exercée ?

Tous les savants admettent que I'essentiel de I'ccuvre de Moise
réside dans la relation intime el indissoluble qu’il ainstaurée entre
Yahoe et Israél. « Je suis votre Dieu et vous étes mon peuple. »
Et cette relation de Yahvé et du peuple n'est pas simplement
une relation naturelle comme celle du clan avec son totem, ou
méme celle de Moab avec son Dieu Kemosch. Elle a un caractere
bien plus spirituel et bien plus moral, ainsi que le prouvent I'évo-
lution dont elle s’est montrée capable et les fruits qu’elle a por-
tés. Quelques-uns parmi les plus savants critiques, B. Stade par
exemple, s’en tiennent a cette constatation déja bien remarquable.
Mais beaucoup d’autres, et non des moindres, les Kautzsch, les

(1) En particulier Parche. On a beaucoup discuté sur la question de
savoir ce qu’était exactement ce célébre objet. La plupart des critiques
considérent comme trés postérieure la croyance d’aprés laquelle Parche
contenait les tables de la loi et ils admettent en général que Varche était
un objet sacré qui était comme le représentant matériel et visible de la
divinité. Pour Reichel, Meinhold, Gressmann c¢’était un trone vide, le siége
de Yahvé, Pour d’autres ce devait étre une boite contenant des pierres
tombées du ciel. En tout eas ¢’était le palladium religieux et national des
Hébreux.



REVUE GENERALE -—— LES TRADITIONS MOSAIQUES 317

Giesebrecht, les Gressmann, les Nowack vont plus loin. S’effor-
cant de rechercher la cause du caractére si élevé qu'a revétu
toujours pour les Israélites pieux la relation de Yahvé avec son
peuple, ils croient la trouver dans le [ait qu'a Torigine de la veli-
gion de Yahvé il y a eu un acte moral, un contrat. Yahvé n’est
pas le Dieu des Israélites depuis toujours, comme Kemosch est le
Dieu de Moab. Ll fut un temps ou Israél n’appartenait pas a Yahvé.,
Mais un jour, — a Kadeés ou au Sinai, pea importe, — un acte
solennel a établi des liens indissolubles entre Yahvé et le peuple
des Hébreux. Cet acte a-t-il revétu la forme d’une alliance (berit),
comme la tradition l'affirme avec une unanimité et une précision
impressionnantes (1), ou bien faut-il admettre avec Gressmann
qu'il y a eu plutot une sorte de couronnement de Yahvé comme
roi des tribus israélites (Deut., xxxim), il n’est pas possible de
Paftirmer avec précision. Mais ce qui est certain. c’est que la
désinvolture avec laquelle autrefois on reléguait la notion d’al-
liance dans le domaine des inventions de lI'époque prophétique,
n'est plus possible dans I'état actuel des recherches.

En étroite connexion avec ce que nous venons de voir, nous
trouvons maintenant le fait que Moise a présenté Yahvé o ses
compatriotes comme le seul Dieu qu’ils devaient adorer. « Un
seul Dieu, Yahvé! » tel fut son mot d’ordre. La question de savoir
si Moise ¢était positivement monothéiste est trés discutée. 11 est
certain que, dans les plus anciens documents, les Hébreux n'ap-
paraissent pas comme strictement monothéistes, mais plutot
comme hénothéistes. S'ils n’adoraient qu'un Dieu, les plus fer-
vents yahvistes de I'époque ancienne admettaient cependant
lexistence d'autres dieux & ¢6té du leur. Peu & peu toutelois cette
adoration exclusive de Yahvé, qui était un monothéisme pratique
et inconscient, s’orienta, principalement parmi l'élite, vers un mo-
nothéisme théorique et conscient. Ce progrés fut-il 'acquisition
d’'une notion absolument nouvelle, ou seulement le retour a un
point de vue qui aurait déja été celui de Moise, mais que ses
successeurs auraient laissé tomber ? Leur théorie préconcue du
progrés rvectiligne améne beaucoup de savants a4 admettre la
premiére hypothése et a croire que les prophétes ont bien été les

() Cf. Kavrzscu, Op. cit., p. 5g-61.



318 ANDRE _JESCHIMANN

premiers a4 découvrir cette notion qui n’était pas, qui ne pouvait
pas étre celle de Moise. Mais leur position apparait comme assez
peu solide lorsque l'on constate que, précisément & 'époque
mosaique, des tendances monothéistes trés nettes se sont mani-
festées chez des peuples avec lesquels les Israélites étaient en
¢troits rapports. Le pharaon Chenuaten (vers r4oo) déchaina en
fgyplte une grave crise nationale en voulant réformer toute la
religion du pays dans le sens de I'adoration d'un Dieu unique.
Et dans une lettre du Palestinien Akhiiami il est parlé de la
bénédiction « du maitre des Dieux ». 1l y avait done, parmi I'élite
de ces peuples an milien desquels vivait Israél, une sorte de
tendance latente au monothéisme, et par conséquent il n’est pas
du tout impossible d’admettre que Moise, dont I'ccuvre a dépassé
si prodigieusement celle d’'un Chenuaten, se soit élevé aussi bien
que lui. sur les sommets du monothéisme, sans que ses contem-
porains ni ses successeurs immédiats le comprissent. (1) Une
chose distingue d’ailleurs essentiellement le monothéisme de
Moise ou, si I'on veut, son hénothéisme, de toutes les autres
conceptions du méme genre, c¢’est qu’il est essenticllement prati-
que et qu'il a un caractére moral trés accentué.

Et ceci nous améne a considérer un dernier trait capital de
I'ceuvre religicuse de Moise, je veux parler de l'union intime et
décisive qu’il a établie entre la morale el la religion. Sans doute
il n’y a aucune religion ui n’ait un aspect moral ou tout au
moins des exigences pratiques. Mais, chez Moise, c¢’est bien autre
chose. La morale et la religion ne font plus quun. Yahvé n’est
pas seulement le Dieu qu'adore le peuple, il est celui qui donne
au peuple sa loi. Il a une personnalité morale, et c’est une con-
duite moralement bonne qu'il demande a son peuple comme le
seul vrai culte (2). Plus encore que dans ses exigences sur I'ado-
ration de Yahvé seul, Moise se montre ici vraiment original et
créateur. Le grand principe de I'union indissoluble, de I'identité
pratique entre le devoir moral et le devoir religieux, sera repris
par les prophétes, par Jésus, par les réformateurs, mais c'est a

(1) Cf. Vorz, Op. cil., p. 27.
(2) Cf. Vorz, Op. cil., p. 45-59.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 319

Moise que revient sans conteste la gloire de Pavoir, le premier.
introduit victorieusement dans le monde. (1)

[l est bien ¢vident d'ailleurs que, ce principe, Moise ne l'a pas
formulé d’une maniére abstraite et, pour ainsi dire, ex cathedra.
Peut-étre méme ne se l'estil pas formulé & lui-méme dune
maniére aussi précise gue nous le faisons. Il a eu une intuition,
et celte intuition a donné lieu & des actes. & des paroles, a des
préceptes, a des lois peut-étre, grice auxquels elle s’est transmise
de génération en génération., Chel du peuple, ainsi que nous
I'avons vu. Moise rendait la justice, il donnait des oracles. A-t-il
déja lui-méme codifié quelques-unes de ses sentences, et les prin-
cipes qui les dictaient? Clest possible. Ce travail n’a-t-il com-
mencé que plus tard ? Cest possible aussi. 1l est bien certain que
I'immense majorité des lois que le Pentateuque lui attribue sont
d’époques trés postérieures. Mais il n’est pas moins certain que
I'ébranlement initial vient de lui, et qu’il est bien, au sens strict
du mot, le « Pére de la Loi ».

lci se pose une question a laquelle, je suppose, tous ceux qui
s'occupent d’enseignement religieux s'intéressent d'une maniére
trés spéciale, la question du Décalogue. Les Dix Commande-
ments ont-ils été donnés par Moise lui-méme ? Sur ce point
encore les opinions difféerent beaucoup. Plusieurs savants ont
accumulé force arguments contre la mosaicité du Décalogue. Sa
langue, disent-ils, est trop moderne pour dater de Moise ; il est
fait pour un peuple sédentaire; et d'ailleurs c’'est seulement dans
le livre de Jérémie, c’est-a-dire au vire siecle, quiil y est fait
pour la premiere fois allusion. Cependant lorigine mosaique
plus ou moins intégrale de ces immortels préceptes est admise
par Volz, Rothstein, Gressmann. Kautzsch, sans se prononcer
d’'une maniére absolument catégorique, considére comme pos-
sible la mosaicité de tous les commandements, sauf du deu-

(1) Il ne faudrait pas croire cependant (ue cette grande place faile au
devoir moral ait 6té a la religion mosaique toute chaleur et toute ferveur.
Bien au contraire, la piété israélite a présenté, méme dans la période preé-
prophétique, parmi les meilleurs représentants du peuple surtout, un carac-
tére de trés grande intensité. Et si les phénomenes extatiques et mysliques
y onl tenu en somme peu de place, cela ne signifie pas du tout qu'elle ait
ét¢ seche et sans ardeur. Cf. Vovrz, Op. cil., p. 59 el sq.



320 ANDRE BESCHIMANN

xiéme qui, dit-il, n’a jamais été appliqué dans l'antique Isvaél. (1)
Nous voyons se dessiner, sur ce point, comme sur bien d’au-
tres, la nouvelle attitude de la critique, qui se résigne a adop-
ter, entre laffirmation téméraire et la négation brutale, latti-
tude plus prudente de I'hésitation. — Notons bien d’ailleurs
que, si l'authenticité verbale du Décalogue peut étre pour les
critiques un sujet d’hésitation, son authenticité morale est hors
de doute. Ce sont bien les grandes pensées mosaiques qui sont
exprimées la : la nécessité de 'adoration d’'un seul Dieu, et I'u-
nion intime de la morale et de la religion. Cest a ces deux
immortels principes que le Décalogue doit son éternelle valeur,
et ces deux principes viennent en droite ligne de Moise.

A coté de ces éléments immortels, la religion nouvelle donnée
aux Hébreux comprenait aussi, sans aucun doute, des éléments
moins remarquables, des éléments éphéméres. La merveilleuse
révélation que Moise a rec¢ue et quil a transmise n’a pas été a
I'abri de toute limitation humaine, de toute altération. Mais en
méme temps que nous reconnaissons cela, nous ne pouvons pas
ne pas reconnaitre aussi qu'a la longue, et aprés bien des com-
bats, les grandes pensées fondamentales de Moise ont vaincu
et fait disparaitre ces éléments mauvais. Les héritiers spirituels
de Moise ont poursuivi son w@uvre, ou plutét ils ont accompli
apres lui I'ceuvre méme de Yahvé. Car c'est un des traits les
plus remarquables du Yahvisme mosaique que ses sectateurs les
plus fervents ne se sont jamais considérés comme des disciples de
Moise, mais comme des serviteurs de Yahvé. Ce n'est pas lui-
méme, c'est Yahvé, que Moise a donné a Israél, et c'est pour-
quoi son ceuvre a été si féconde.

Et si, maintenant, nous demandons aux critiques méme les
plus avancés quelle est la source de cette action si prodigieuse
et en méme temps si humble de Moise, tous, sans exception,
nous répondront que cette source doit étre cherchée dans la
puissance de sa personnalité. « La valeur historique de Moise

(1) Le « second Décalogue » I’Ex. xxx1v, souvent considéré comme le
plus ancien, date certainement d’une époque out déja les Hébreux menaient
une vie sédentaire.



REVUE GENERALE — LES TRADITIONS MOSAIQUES 321

réside moins, dit Stade, dans ce qu’il a dit que dans ce quil a
fait, et, par dessus tout, dans sa personnalité. » (1)

La tradition nous a conservé quelques-uns des traits les plus
saillants de cette personnalité : I'énergie. la puissance de tra-
vail, 'intelligence avisée, le sens aigu de ce qui est juste, 'amour
intense pour son peuple, et aussi les coléres passionnées. (2)

Dans la tradition se trouve aussi un récit qui prétend racon-
ter I'expérience profonde, fondamentale, par laquelle s’explique
tout ce qu’a fait et tout ce qu'a été Moise. Dans quelle mesure
les événements rapportés dans Ex., 11-1v sont-ils conformes a la
réalité ? Il est extrémement difficile de le dire. Rothstein admet
que nous avons bien la des indications exactes. (3) Gressmann,
au contraire, est amené par ses idées particuliéres sur 'enchai-
nement des faits de I’histoire mosaique, a une opinion tout &
fait négative, qu’il ne peut soutenir dailleurs qu'en opérant,
dans la végétation luxuriante de la tradition, des coupes som-
bres quelquefois passablement arbitraires. (4) En somme, la
encore, la critique hésite, au moins en ce qui concerne la forme
qu'a revétue l'expérience intime de Moise ; car le fait méme
que la personnalité de Moise, et par conséquent son ceuvre,
soient le fruit d’'une expérience profonde, ne saurait guére étre
nié.

Quant a savoir d'ou vient, en derni¢re analyse, cette expé-
rience profonde, ¢’est une (uestion qui n’est plus du ressort de
la critique. Nous quittons ici le domaine de la science pour
entrer dans celui de la foi. De la la réserve de certains savants
(ui, sans nier du tout l'action de Dieu dans I'histoire de Moise,
croient devoir, dans leurs exposés scientifiques, s’'en tenir aux
seuls faits observables. Mais d’autres n’ont pas ces scrupules,
et ils expriment parfois, en des paroles discrétes mais d’autant
plus saisissantes, leur conviction que, si Moise a été si grand,
¢’est parce qu'un autre, plus grand encore, habitait et agissait
en lul.

(1) Op. cit., p. 37.

(2) GressMANN, Op. cil., p. 479-480.

3) Il élend méme ce jugement favorable aux événements antérieurs de
la vie de Moise, ’éducation royale en Egypte, 'exil a la sunite d’'un meurtre
patriotique, ete., dont les autres historiens s’occupent fort peu.

(4) Par exemple lorsquil prétend que I'état de berger n’a ¢été attribué ‘a
Moise que parce que la légende était racontée dans des groupes de bergers.

21



322 ANDRE /BRSCHIMANN

C'est un témoignage de ce genre que je voudrais citer en ter-
minant, celui du trés vegretté proflesseur Kautzsch, de Halle :
« De quelle maniere. dit-il, la révélation divine a agi dans
I'ame de Moise, cela reste pour nous un secret, comme le sont
toutes les révélations de Dieu dans le coeur de ceux qui devien-
nent ses instruments. Mais le fait lui-méme n'en est pas moins
certain pour nous, car il est attesté par ses conséquences. Si
nombreux. en eflet, que puissent étre les éléments de religion
naturiste pandémonistique qui se¢ sont attachés, depuis Moise,
a la religion d’lsraél. cette religion cependant présente, dés le
temps des Juges, des traits qui I'élévent bien haut au-dessus des
religions nationales des peuples voisins, et ui ne peuvent s’ex-
pliquer que par laction d'une puissante personnalité spirvi-
taelle... Sur le fondement que Moise a posé, une construction
s'est élevée, au cours de trois mille ans, qui englobe les peuples
chrétiens eux-mémes. Poser de tels fondements n’est pas en la
puissance d'un homme ; ce ne peut étre quun don de Dieu.
Voila pourquoi la valeur de la personne de Moise peut difficile-
ment étre estimée trop haut. C’est dans cette persuasion que
I'écrivain deutéronomiste n'a pas craint d'affirmer qu'«il n'a
plus paru en Israél de prophéte semblable & Moise, avec lequel
Yahvé parvlait face a face ». (1)

(1) Kavrzscu, Op. cit., p. 41

A. AUSCHIMANN.



	Revues Générales : les traditions mosaïques

