
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Revues Générales : les études gnostiques (1870-1912). Partie 1

Autor: Faye, Eugène de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUES GENERALES

LES CTI IDES GNOSTIQUES

(1870-1912)

Le lecteur ne s'étonnera pas que nous négligions dans cette

revue des études gnostiques les grands ouvrages des Matter,
des Neander et des Baur. Si réels qu'en aient été les mérites,
ils sont maintenant périmés et inutilisables. Le défaut qui leinest

commun à tous, c'est qu'ils accordent trop de confiance à

la tradition ecclésiastique relative au gnosticisme, qu'ils ne l'ont
pas soumise à une critique suffisante, et que c'est d'après les

Pères qu'ils se sont formé leur idée du gnosticisme et de ses

représentants. Ils n'ont vu dans la gnose qu'une aberration
monstrueuse, fruit d'imaginations en délire. C'était encore l'idée
de Renan. A l'heure présente, elle est complètement abandonnée.

Pour plus de clarté, nous partagerons les ouvrages qu'il
s'agit de passer en revue en deux groupes. Le premier
comprendra les études relatives aux sources du gnosticisme. La

plupart sont des monographies. Dans le deuxième groupe nous
placerons les ouvrages d'ensemble qui nous apportent une
conception générale du gnosticisme et de ses origines.

Il y a quarante ans environ que l'on s'est avisé d'examiner

sérieusement la tradition ecclésiastique relative aux
gnostiques. On s'est demandé tout d'abord sur quelles sources
reposait le témoignage des héréséologues, d'irénée, d'Hippolyte,
d'Epiphane, de Philaster et d'autres. On savait que Justin
Martyr avait composé un petit traité contre les hérésies, et que



286 EUGENE DE FAYE

ses successeurs l'avaient probablement utilisé. M. Harnack, dans
une de ses premières études, s'appliqua à le retrouver et à le
reconstituer. Si brillante que fût sa tentative, il fallut bienlôl
reconnaître qu'elle ne pouvait réussir. Lipsius. Harnack lui-
même, Hilgenfeld furent plus heureux dans leur effort pour
reconstituer fe traité contre les hérésies d'Hippolyte, également
perdu. La substance s'en trouvait éparsc dans Epiphane, Philas-
ter et Pseudo-Terlullien, chez les uns condensée, chez Epiphane
en des extraits plus copieux. Un peu [dus tard Salmon, de
Dublin, émettait une hypothèse relative aux Philosophumenu
d'Hippolyte qui eut d'abord un vif succès. Les écrits gnostiques
dont cet auteur s'était servi [iour composer ses notices et accabler

l'hérésie étaient des faux. Malgré l'érudition que Staehlin
prodigua à l'appui de cette hypothèse, il a fallu l'abandonner.

On nous permettra de ne pas insister sur ces premiers efforts
de la critique. Nous les avons exposés et examinés en détail
dans une étude spéciale, (i) Nous ne pourrions que répéter ici
ee que nous avons écrit. Complétons plutôt cette étude en
mentionnant, parmi les ouvrages de cette première période qui traitent

de la critique de la tradition ecclésiastique, le livre de G.

Heinrici, Die Valentinianische Gnosis (1871).
L'auteur l'ait d'abord l'étude critique des notices d'irénée et

d'Hippolyte sur Valentin et son école. Puis il passe en revue
les fragments qui nous restent des écrits du maître gnostique
et de ses disciples, Héracléon. Ptolémée, etc. Dans une
troisième partie, il expose la doctrine valentinienne.

M. Heinrici a le mérite d'avoir été le premier qui ait fait
une analyse vraiment critique de la grande notice de YAdversus
haereses sur l'école de Valentin. Il en a démontré le caractère
composite. Pour la composer Irénée a utilisé des sources de

provenance diverse. L'autour a également bien vu la différence
essentielle qu'il y a entre cette notice et la notice correspondante

sur Valentin des Philosophumena. Chose curieuse, ces

observations critiques si justes n'attirèrent aucunement l'attention.

Près de quinze ans plus tard, Hilgenfeld n'en fera même

pas état.
Ce qui a nui sans doute au succès des vues de M. Heinrici,

c'est qu'il ne les avait pas poussées assez loin. Sa critique res-

(1) Introduction à l'étude du gnosticisme (igo'i).



REVUE GENERALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 287

tait à mi-chemin. La faute en était à sa méthode. Au lieu
d'étudier d'abord les fragments authentiques de Valentin et des

valentiniens qui nous ont été conservés pour en tirer une idée

précise et de leurs auteurs et de leur pensée, qu'il aurait
ensuite utilisée [iour contrôler le témoignage d'irénée, il a fait
juste l'inverse. La conséquence a été que. ne possédant une
conception claire ni du Valentinisme primitif ni de celui de

Ptolémée ou d'Héracléon, il ne lui a pas été possible de discerner

nettement dans la notice d'irénée ce qui appartient au maître

et ce qui appartient aux disciples, ni surtout ce qui provient
de leurs successeurs de la troisième génération.

Par suite de la même erreur de méthode, Heinrici n'a pas

pu tirer tout le parti qui convenait des fragments authentiques
eux-mêmes. Il les a abordés l'esprit plein de la tradition
ecclésiastique : il les a lus à travers cette tradition ; ils lui sont

apparus déformés, d'autant plus qu'il n'y voyait que des matériaux

tout au plus bons à compléter Irénée ou Hippolyte. L'idée
ne lui est pas venue et ne pouvait lui venir que ces fragments
devaient lui fournir le critère dont sa critique avait besoin pour
juger de la tradition des héréséologues. Réduite à des divinations

heureuses mais toutes subjectives, il n'est pas trop surprenant

que personne n'en ait compris l'importance.
C'est M. Harnack qui a vraiment ouvert à l'étude du gnosticisme

les voies de l'avenir. Les quelques monographies qu'il y a
consacrées montrent clairement quelle est la méthode qu'il
convient d'appliquer à cette difficile étude. Si depuis dix ans

environ, on n'avait pas délaissé cette méthode pour une autre
plus brillante, on ne se serait pas jeté sur des pistes qui n'ont
rien donné.

En 1874- M. Harnack donnait une étude intitulée : De Apellis
gnosi monarchica. L'auteur commence par une critique très
serrée des sources dont il ne retient que ce qui résiste à

l'épreuve. Puis d'après les données qui paraissent authentiques,
il expose toute la doctrine d'Apelle dont il souligne l'originalité.
Il tente ensuite d'en retrouver l'évolution et d'en retracer le

développement. Il complète cette étude par un aperçu du caractère

d'Apelle, de ses tendances et de sa physionomie d'exégète
et de penseur. On voit que toute sou étude repose sur une

critique approfondie des sources. C'est ce qui lui donne une rare



288 EUGÈNE DE FAYE

solidité. A part une hypothèse sur les phases successives de la
pensée d'Apelle qui nous paraît trop risquée, il n'y a rien à

changer aux conclusions de l'auteur. Il a réussi dans cette simple

dissertation académique à évoquer des sources une figure
de gnostique singulièrement vivante. Apelle, le disciple de

Marcion, se dresse désormais devant nous avec un relief saisissant.

Cette remarquable étude illustre tout ensemble et justifie
la méthode que l'auteur y applique. Pour l'aire revivre les

gnostiques, il fallait résolument remonter aux sources primitives
et authentiques.

M. Harnack s'est longtemps attaché à l'étude de Marcion lui-
même. Que de préjugés régnaient encore sur le compte du
célèbre hérésiarque Que d'ignorance s'était accumulée sur sa

personne el sur son œuvre En 1876, M. Harnack publie un
travail intitulé : Beiträge zur Geschichte der marcionitisehen
Kirche, (i) Ici encore l'auteur commence par faire l'inventaire
de sa documentation et la soumettre à une sévère critique.
C'était déblayer le terrain. Aussitôt on voyait surgir un mar-
cionisme très différent de ce que l'on imaginait, et dont la
physionomie tranchait sur celle des autres systèmes gnostiques.
Il apparaissait clairement que ce rnarcionisme était à part. Ce

qu'il a produit, ce ne sont point des écoles, mais des églises.
Celles-ci possèdent leurs organes essentiels, un clergé, des rites,
des livres sacrés. C'est ce qui explique que le marcionisine soit
devenu un rival si dangereux du catholicisme, et qu'il ait
excité les colères que l'on sait. Ces vues sur l'hérésie de Marcion
étaient bien nouvelles et singulièrement lumineuses. Intéressantes

par elles-mêmes, elles projetaient une vive clarté sur le fondateur

de la secte. Evidemment Marcion n'a pas été un hérétique
comme un autre. C'est ce que faisait entrevoir la substantielle
étude de M. Harnack.

En 1881, M. Harnack ajoutait une nouvelle étude documentaire

(2) à celle que nous venons de signaler. Il recherchait
avec une pénétrante critique dans le commentaire d'Ephrem sur
les Evangiles les vestiges de celui de Marcion. L'évêque chrétien
avait entrepris de réfuter l'hérétique, et sûrement cité des pas-

(1) Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1876, fase. i.
(2) Tatian's Diatessaron und Marcion's Commentar zum Evangelium bei

Ephraem Syrus. Zeitschrift für Kirchengeschichte, iv, 4-



REVUE GÉNÉRALE LES ÉTUDES GNOSTIQUES 289

sages de son commentaire. Notre auteur montrait, par cet exemple,

tout le parti que l'on pourrait tirer de la recherche, dans
les écrits patristiques qui existent, des citations et des
fragments de livres gnostiques qui s'y trouvent noyés et dissimulés.

Enfin, dans son Histoire des dogmes, dont la première édition
est de 1886, M. Harnack donnait un chapitre sur Marcion qui
est tout de suite devenu célèbre. Etude sur l'hérésiarque la

plus originale qui eût encore paru, elle fut pour les jeunes de

ce temps une révélation. Ce qui donnait à ce chapitre une

incomparable solidité, c'est qu'il reposait tout entier sur
l'étude critique des sources. Tertullien nous a rendu le service
le plus signalé en réfutant minutieusement, qu'on nous passe
l'expression : rageusement, son adversaire ; il nous le fait
connaître à fond ; ses analyses des Antithèses valent presque des

citations. C'est ce que M. Harnack avait compris, et c'est

d'après ces données qu'il a tracé le portrait de Marcion et
reconstitué sa vraie pensée. Et alors combien cette figure est

apparue differente de la caricature que nous a transmise la

tradition ecclésiastique Marcion n'a nullement été un spéculatif

; il ne s'est jamais occupé de cosmologie, et n'a pas songé à

imaginer un système qui aurait embrassé tant le monde invisible

que le monde visible. Il a été avant tout un théologien
bibliciste qui part d'une conception bonne ou mauvaise du

paulinisme. Esprit essentiellement religieux, il a un sens très

aiguisé de ce qui est proprement chrétien. Ainsi envisagées, la

pensée et l'entreprise de Marcion apparaissent sous un jour
tout nouveau.

Ces vues de l'auteur de la Dogmengeschichte semblaient si

lumineuses, s'accordaient si bien avec les textes, qu'elles
furent presque aussitôt admises. Pendant une vingtaine
d'années, elles ne furent guère contestées. En 1907, M. Bousset dans

son livre sur le gnosticisme les rejette formellement, et soutient

que Marcion n'est pas moins spéculatif que Basilide ou Valentin.

Nous aurons l'occasion de discuter son point de vue. Nous
estimons qu'il n'a pas réussi à ébranler les vues de M. Harnack.

En 1891, M. Harnack publiait une étude sur la Pistis Sophia.
C'était le moment même où MM. Amélineau et C. Schmidt, chacun

de son côté, déchiffraient, traduisaient et commentaient le
document gnostique du papyrus copte de Bruce. De ce travail

19



2t)0 BUGEXE DE FATE

devait rejaillir la plus vive clarté sur l'histoire du gnosticisme.
M. Harnack n'était pas à même d'en profiter. Son étude sur la
Pistis Sopitici n'en reste pas moins la plus lumineuse qui eût

encore été faite. L'étude si consciencieuse que Kœstlin avait
faite une quarantaine d'années auparavant avait laissé l'impression

que la Pistis Sophia était le plus obscur des grimoires, le

monument du délire et de l'aberration gnostique. Cet excellent

critique ne disait-il pas (pie chaque fois qu'il essayait de sonder
le monde des aeons de la Pistis Sophia, il était saisi de vertige
M. Harnack a dissipé cette impression, et montré que ce vieux
document, de si bizarre apparence, présente le plus vif intérêt
quand on sait le lire et, le comprendre.

Préoccupé de montrer que le gnosticisme a été un facteur
important dans l'histoire des dogmes chrétiens, l'auteur de la

Dogmengeschichie s'était proposé de relever dans la Pistis
Sophia tout ce qui portait sur les rapports du gnosticisme et
du christianisme. Fort heureusement son enquête l'a amené à

élargir son étude. En fait, elle constitue une monographie
sur la Pistis Sophia. Con formé m ont à son plan, l'auteur
examine soigneusement la conception de l'Ancien et du Nouveau
Testament dont témoigne cet écrit et la compare avec celle de

l'Eglise. Il complète celle étude par d'intéressantes remarques
sur l'exégèse biblique de l'auteur gnostique. Puis il passe à

l'étude du contenu de son document. C'est ainsi qu'il en expose
la notion de l'apostolat, les mystères et les sacrements, les
spéculations sur le sort des pécheurs, sur l'efficace des sacrements,
sur la métempsychose, etc. II discute enfin l'origine de la Pistis
Sophia, l'époque et le. lieu de sa composition. Cette remarquable

étude laisse déjà entrevoir que ce document bien loin d'être
un recueil de spéculations bizarres et désordonnées, est un écrit
profondément religieux et donne du gnosticisme une idée très
différente de ce qu'on se représentait.

Mentionnons enfin une communication que M. Harnack a faite
à l'Académie de Berlin sur l'Epître à Flore, (i) Il a donné du

reste, dans la collection de Lietzmann, le texte de cet opuscule.
Ce petit écrit, comme le démontre le grand critique, a une
importance capitale. Il bouleverse les idées courantes sur le gnos-
licisine, il démontre avec éclat que l'exégèse du disciple de

(i) Sitzungsberichte der königlich preussischen Akademie der
Wissenschaften, io mai 190a.



REVUE GENERALE LES ETUDES GNOSTIQUES 29I

Valentin était fort sérieuse et tout imprégnée de l'esprit évangélique.

Son auteur avait de l'Ancien Testament une conception
religieuse qui diffère du tout au tout de celle que les auteurs
ecclésiastiques attribuent ordinairement à leurs adversaires et.
chose bien significative, la spéculation sur les a-ons ne paraît
pas avoir eu [iour lui l'importance que l'on suppose. Elle n'est pas
au premier [dan. Ces remarques de M. Llarnack montrent avec
évidence tout le parti qu'une étude attentive pourrait tirer des

documents gnostiques authentiques.
Tous les travaux de M. Harnack traçaient la méthode qui

évidemment était le mieux appropriée pour déchiffrer l'énigme
gnostique. II fallait commencer par l'étude critique des
documents gnostiques eux-mêmes, s'efforcer dans la mesure du
possible d en déterminer l'âge et la provenance, en établir le
classement et en extraire tout ce qu'ils sont susceptibles de nous
apprendre sur les hommes et les idées gnostiques. En un mot. il
fallait d'abord tirer tout le parti possible des débris de la
littérature gnostique qui nous ont été conservés. Les travaux de
M. Harnack [trouvaient qu'on était assuré de recueillir toute une
gerbe d'observations précises. On aurait ainsi un faisceau de

lumières que l'on pourrait ensuite projeter sur la tradition
ecclésiastique. Une fois ce travail préliminaire achevé, il serait temps
de rechercher les origines complexes et obscures du gnosticisme,
et d'instituer les comparaisons qu'il convient de faire entre ses

doctrines et celles de l'hellénisme syncrétiste, des religions orientales,

des mystères. C'est ainsi, et seulement par l'application
patiente de cette méthode, que l'on parviendrait à la compréhension

du gnosticisme, et qu'un jour, il serait possible de le situer
définitivement dans l'histoire.

La critique compétente parut tout d'abord comprendre, et se

montra disposée à suivre son [dus eminent représentant. En
effet, en 1884, Hilgenfeld publie sa Ketzergeseiltchte des
Urchristentums. Jamais entreprise ne fut plus louable. L'auteur voulait
rassembler tous les documents du gnosticisme et en donner en
quelque sorte une édition critique. En conséquence, il nous offre
dans son livre et les textes gnostiques accompagnés d'un appareil

critique et des analyses très précises des notices ecclésiastiques.

C'était toute la documentation du sujet élucidée et même
commentée.

Malheureusement poni' ce livre, un an à peine s'était écoulé,



292 EUGENE DE FAYE

que déjà il présentait une grave lacune. En effet, en 1884 Salmon
émet sa fameuse hypothèse sur les faux des Philosophumena.
En 1890, Staehlin lui donne le fondement qui lui faisait défaut.
Tout le chapitre que Hilgenfeld avait consacré aux documents
inédits d'Hippolyte aurait été à refaire. En 1891, c'est la
publication du document gnostique copte du papyrus de Bruce. I!

n'avait pu en être question dans le manuel de Hilgenfeld. Ce

qu'il y avait de [dus grave, c'est que notre critique avait adopté
les dernières et plus aventureuses hypothèses relatives aux traités
perdus de Justin Martyr et d'Hippolyte, et avait fondé sur elles

tout le plan de son ouvrage. Il reprenait [iour son compte les

idées de Harnack sur le traité perdu de Justin et il les exagérait
encore. D'après lui. ee traité artificiellement reconstruit devient
la source principale dont Irénée. Hippolyte, etc.. se sont servis.
Grâce à elle, on remontait jusqu'aux origines du gnosticisme ;

on le touchait presque. Illusion complète ; on a dû abandonner

l'hypothèse. Partant de cette hypothèse, Hilgenfeld étudie
successivement les hérésies d'après Justin, d'après Hippolyte et d'après
Irénée. et il pense avoir calqué son plan sur la documentation
la plus ancienne et la plus sûre du gnosticisme

Le système de l'auteur ne pouvait donner qu'un résultat, c'était
de rendre très difficile tout classement organique des documents

gnostiques. Ceux-ci se trouvaient comprimés dans un cadre
artificiel qui empêchait d'en discerner les rapports mutuels. Il devenait

dès lors impossible ne fût-ce que d'ébaucher les grandes
lignes d'une véritable histoire documentaire du gnosticisme
chrétien. Voilà pourquoi, malgré les services très réels qu'il a

rendus, le livre de Hilgenfeld est périmé ; il est à refaire de fond
en comble.

On sait que les écrits gnostiques coptes ont eu le sort le [dus
extraordinaire. Découverte à la fin du xvmc siècle, c'est en i85i
que parait la première traduction, celle-ci en latin, de la Pistis
Sophia. On possédait depuis la même époque un autre papyrus
qui contenait également un écrit gnostique copte. Mais ce n'est

qu'un siècle plus tard qu'il fut publié et traduit. M. Amélineau
eut le mérite d'être le premier à éditer, traduire et étudier le

papyrus de Bruce. Immédiatement après lui, M. Carl Schmidt vint
à Oxford pour y faire le même travail. En 1892, il publiait les

résultats de ses travaux en un volume qui constitue l'ouvrage le



REVUE GENERALE — LES ÉTUDES GNOSTIQUES 21)3

plus complet et le plus approfondi qui ait paru sur la
matière, (i)

C'est une étude à la fois philologique et critique. L'auteur, après
une collation très soignée et du papyrus et des copies qui en
avaient été faites, établit son texte, reconstitue l'ordre probable
des feuillets qui avaient été dérangés el donne une traduction.
Il se livre ensuite à une recherche très approfondie sur le
contenu de son document. 11 constate et prouve que celui-ci se

compose de deux écrits différents dont fe premier comptait deux
livres. Il les rapproche de la Pistis Sophia et n'a pas de peine
à démontrer que tous ces écrits gnostiques coptes sont de même

provenance. Ils constituent un groupe parfaitement homogène.
Nous n'insisterons pas sur toute cette partie qui n'intéresse en

somme que les spécialistes du copte. M. Schmidt entreprend
ensuite une copieuse et minutieuse étude de la spéculation contenue
dans ses documents, c'est-à-dii e de la cosmologie, du inonde des

a-ons. de la sotériologie, des mystères, de l'eschatologie et enfin
des citations bibliques.

Remarquons ici que M. Schmidt traile ces écrits gnostiques
coptes comme un tout. Pour lui, ils forment un btoe. Ce qu'il
expose, ce n'est pas la théologie de tel de ces écrits, mais c'est
celle du groupe tout entier. Il ne croit pas devoir se préoccuper
du fait que ces écrits ne sont pas de même date, et ne proviennent

pas du même auteur. Cela paraît d'autant plus étrange que
notre critique distingue lui-même dans la Pistis Sophia au moins
deux écrits différents et dans le papyrus de Bruce également deux
traités. D'après lui un intervalle d'au moins cinquante ans aurait
séparé le plus ancien du plus récent de ces écrits. Et, cependant,
il ne lui vient pas à l'esprit que des documents provenant d'auteurs

et d'époques différentes pourraient avoir un caractère différent

les uns des autres, une originalité propre et peut-être
formuler des conceptions voisines, mais néanmoins diverses

Faute d'avoir tenu compte de ce simple fait que iui-même ptus
que tout autre a contribué à mettre en lumière, M. Schmidt s'est

mépris sur le véritable caractère de toute cette littérature gnos-

(i) Gnostische Schriften in koptischer Sprache, aus dem Codex Brucianus,
%* p., paru d'abord dans les Texlc und Untersuchungen zur Geschichte
der altchristlichen Literatur, vm, 1-2. — Cf. Sitzungsberichte der königl.
preuss. Akad. der Wiss., 1891, p. 210 sq.



2(J'i EUGENE DE FAYE

tique copie. 11 n'en a pas nettement discerné la tendance
dominante. A ses yeux, ce sont essentiellement des traités de
spéculation. Or il n'est plus guère contestable que ce sont au contraire
des écrits d'édification. Toute la tendance en est pratique. L'un
prétend apporter des révélations sur le sort des pécheurs; un
autre donne des recettes de salut, jugées infaillibles; dans un
troisième, on nous fait une description d'une eucharistie émouvante

et grandiose. Sans doute, il y a dans ces écrits toute une
métaphysique, mais elle est plus souvent sous-entendue qu'elle
n'est exprimée. Elle reste à l'arrière plan, et pour savoir ce qu'elle
était, il faut se livrer à un long el patient travail de rapprochement

des textes. On arrive ainsi à dégager de ces traités destinés
à consoler, éclairer et édifier les fidèles une théologie complète.
On y attache de l'importance en raison de la peine que l'on
a eue pour l'extraire des textes. Tout naturellement on est amené
à soutenir qu'elle a été. dans la pensée des auteurs gnostiques.
la chose essentielle, et que c'est pour la révéler qu'ils ont composé

leurs écrits.
Ce qu'il y a de fâcheux, c'est qu'après avoir péniblement dégagé

cette théologie, on s'aperçoit qu'elle est assez incohérente ; elle
est pleine de lacunes et môme de contradictions ; on dirait que
les matériaux que l'on a exhumés ne s'ajustent pas très bien les

uns aux autres. On est tenté alors de tenir nos gnostiques en
médiocre estime, et de les considérer comme de très pauvres

penseurs. On aurait eu vraisemblablement une tout
autre impression, si on les avait pris [iour ce qu'ils sont, et si

on les avait laissés sur leur propre terrain. La vérité est qu'ils
n'ont [ias porté leur réflexion sur la spéculation, mais sur les

problèmes pratiques (pie la piété se posait alors. Sur ce terrain-là,
ils reprennent leurs avantages, et l'on s'aperçoit que malgré la

gaucherie de leur style et la pauvreté de leur talent, ils sont
singulièrement intéressants et vivants. Que l'on nous permette
une comparaison. M. Schmidt traite nos gnostiques. comme
certaines gens traitent Ernest Renan. On se donne beaucoup de mal

pour extraire de son œuvre la philosophie qui y est partout
latente. Ce qu'on trouve, il faut bien le reconnaître, est de

médiocre qualité. Philosophie vieillie et toute ridée. Mais est-ce
là le vrai Renan Et que fait-on de l'historien Sans doute son

œuvre n'est pas parfaite, mais elle contient de vastes parties qui



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 2Ç|0

résisteront à l'usure du temps. Veut-on être exact et juste dans
le jugement que l'on porte sur un homme, qu'on le cherche et
l'observe dans le domaine où il s'est le plus constamment tenu,
là où s'est dépensé le labeur de sa vie.

Dans une dernière partie. M. Carl Schmidt recherche la date
et le lieu de composition des écrits gnostiques coptes. En ce qui
concerne la date, il a suivi avec raison les indications que
Harnack avait données dans son étude sur la Pistis Sophia. Il
estime que le [dus ancien de ces écrits remonte jusqu'au
deuxième siècle, les autres s'échelonneraient dans un ordre facile à

déterminer, du commencement au milieu du troisième siècle.
Avec certains amendements, ce classement chronologique a été

généralement adopté.
Un point qui préoccupe M. Schmidt au plus haut degré, c'est

de découvrir d'où proviennent ces écrits. Peut-on encore savoir
dans quel milieu gnostique, peut-être dans quelle école, ils ont
vu le jour Notre critique pensait en 1892 avoir une réponse à

ces questions. Dans l'un des traités du papyrus de Bruce se

trouvent des données très précises. Ce sont des noms d'auteurs
et d'écrits qui avaient cours au sein de certaines écoles

gnostiques. On les trouve ailleurs aussi bien que dans ce traité
copte. M. Schmidt rapproche tous les textes où figurent ces

noms et ces titres et, dans ces combinaisons, il déploie une
merveilleuse faculté de reconstruction. Il pense avoir démontré que
tous ces écrits sont issus de ce vaste groupe que l'on appelait
avant lui « Ophites » et qu'il préfère dénommer « Gnostiques »,
dans un sens particulier. Au sein de ce groupe aux
innombrables ramifications se trouve la secte des Sévéricns. C'est
elle qui a été le berceau de nos gnostiques coptes.

Il serait difficile de ne pas admirer, dans toute cette partie,
la fertilité d'invention et l'ingéniosité des hypothèses de l'auteur.
Il est à craindre, cependant, que l'édifice ne soit bien fragile.
Il repose, croyons-nous, sur plusieurs données incomplètes ou
erronées. Tout d'abord, le système de notre auteur implique une

critique insuffisante de la tradition ecclésiastique. On ne sait

pas au juste ce qu'il en pense. 11 semble tantôt accorder à

Epiphane une confiance que rien ne justifie, et tantôt il se montre
sévère à son endroit. S'il avait eu une opinion ferme et motivée

sur la valeur du témoignage des héréséologues, il y a bien des



21)6 EUGENE DE FAVE

chances pour que quelques-unes des hypothèses qu'il propose
lui eussent paru moins certaines. — Nous osons croire que l'on
ne tardera pas à reconnaître ensuite que l'idée de rassembler
sous la même rubrique les sectes les plus disparates et de les

considérer comme constituant un groupe particulier de sectes et
d'écoles gnostiques, est tout à l'ait malheureuse, que cette
rubrique s'appelle « Ophites » ou « Gnostiques ». Ce groupement
tout artificiel, qui ne correspond à rien dans les textes authentiques,

n'est à vrai dire qu'une sorte de pot-pourri de sectes

gnostiques. Il faut à tout prix y introduire des distinctions
nécessaires et mettre de l'ordre dans ee chaos. Il laisse subsister
en son entier l'énigme gnostique et le changement de rubrique
n'éclaircit rien. L'obscurité reste aussi profonde. Nous ne savons
quel accueil recevra le classement des sectes qui sont censées

composer ce groupe, proposé récemment par l'auteur de cet

article, mais ce qui est l'évidence même, c'est qu'il faudra introduire

dans le groupe un classement quelconque. — M. Schmidt
enfin ne semble pas se rendre compte qu'il y a une très grande
différence entre le gnosticisme du uim'' siècle dont font partie
les gnostiques coptes, et celui du siècle précédent. Il opère avec
des documents qui émanent du mm<' siècle, et qui, entre tous,
représentent la gnose de ce temps. II semble croire que c'est
là tout le gnosticisme, et qu'il n'en existe point d'autre qui ait
peut-être un caractère tout différent. S'il avait entrepris une
histoire générale du gnosticisme, il l'aurait sans doute mis à

la base de toute sa reconstruction. Nous aurions eu une fois de

plus une explication de l'énigme gnostique qui reposerait en
dernière analyse sur les données de la tradition ecclésiastique.

On connaît sans doute l'étude que M. Carl Schmidt a consacrée

aux rapports de Plotin avec le gnosticisme. (ï) C'est une
des plus remarquables parmi les monographies que nous ayons
à signaler ici.

Quoique le titre qu'il porte ne soit pas de Plotin lui-même, il
est certain que le 9me traité de la IIrae Ennèade vise le gnosticisme.

Dans sa Vita Plotini, Porphyre nous apprend que son
maître a été en contact avec des gnostiques à Rome, il nomme
les chefs, il donne les titres des écrits dont ils alléguaient
l'autorité. Certains de ces titres sont précisément de ceux qui figu-

(i) Plotins Stellung zum Gnosticismus und kirchlichen Christentum.
Texte und Untersuchungen, nouv. série, v, 4, (1900).



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 297

rent dans fe papyrus de Bruce. 11 est clair qu'il existait quelque

rapport entre ces gnostiques de Rome et ceux des

documents coptes. C'est ce qui a attiré l'attention de M. Schmidt.
Il y a. dans son étude, des aperçus fort instructifs et

nouveaux sur Plotin. sur les circonstances qui l'ont amené à se

préoccuper du christianisme, sur l'organisation de son école, et

sur la façon dont le philosophe conduisait la discussion.
Certains gnostiques de Rome, gens instruits et curieux, viennent

aux leçons de Plotin. Ils se permettent de critiquer Platon.
Ils prétendent qu'il n'a pas vraiment sondé les profondeurs du
monde intelligible. Cela voulait dire qu'il n'avait pas connu
la hiérarchie des entités suprasensibles. Ces critiques du
maître de Plotin s'appuyaient sur des écrits qu'ils attribuaient
aux personnages les plus vénérés de l'antiquité, tels que
Zoroastre. On avait discuté, dans l'école, les doctrines de ces

gens ; Amelius ou Porphyre avait, selon l'habitude, présenté un
mémoire sur la question, le maître avait exposé son sentiment,
puis, selon sa coutume, il avait condensé l'essentiel des débats

en un traité. C'est celui qui nous est parvenu.
M. Schmidt s'efforce d'identifier ces gnostiques. En rapprochant

les données communes au traité de Plotin et au document

copte du papyrus de Bruce, il en arrive à conclure que ces

gnostiques appartiennent au même groupe que ceux des

documents coptes. Il s'applique ensuite à dégager du traité de Plotin
les doctrines de ces gnostiques. On les y discerne sans trop de

peine. Ce sont la doctrine des aeons qui peuplent le monde

suprasensible; c'est celle de la chute de « Sophia »; c'est la

conception dualiste de l'Univers ; c'est l'idée que le Cosmos sensible
est l'œuvre du démiurge ou encore celle de l'origine démoniaque
des maladies, etc. Toutes ces doctrines, Plotin les a formulées
non pas avec la terminologie usitée par les gnostiques, mais
dans les termes de sa propre philosophie. M. Schmidt explique
ce trait en disant que Plotin n'était pas ce qu'on appelait alors
un « philologue », c'est-à-dire un érudit exact et minutieux. Il
lui suffisait d'indiquer sommairement, en langage philosophique
et général, les thèses qu'il voulait combattre. Il faut avouer que
ce procédé ne facilite pas l'identification des doctrines dont il
s'agit. Ce sont bien des doctrines gnostiques, mais le moyen de

préciser l'école qui aurait eu le droit de les revendiquer?
M. Schmidt passe ensuite en revue les traités de Plotin et y



2(j8 EUGÈNE DE FAYE

relève toutes les allusions aux mêmes doctrines. 1! en trouve
assez pour conclure que Plotin s'est préoccupé du gnosticisme
pendant une dizaine d'années.

Enfin derrière Se gnosticisme, il y a le christianisme lui-même.
Notre critique note plusieurs textes qui indiquent assez
clairement que le chef de l'école néoplatonicienne a maintes fois
visé les chrétiens et leurs idées. Certaines de celles-ci le heurtent

cruellement. Autrefois ce que Celse n'avait pu admettre
dans la personne de Jésus, c'était l'humiliation de la Croix. Il
ne pouvait faire entrer dans son idéal de l'héroïsme l'ait de

force et de beauté, la vie crucifiée. Son sentiment d'homme

antique s'insurgeait. De même Plotin ne peut admettre la
conception pessimiste de l'Univers, commune au christianisme et

au gnosticisme. Le Cosmos demeure à ses veux l'ensemble
harmonieux et équilibré qu'il a toujours été pour un vrai Grec. Ces

contrastes. M. Schmidt les a admirablement mis eu lumière par
les textes qu'il a relevés.

On voit tout l'intérêt qu'offre cette étude (Je M. Schmidt.
Nous aurions naturellement quelques réserves à faire sur
certains points. Il ne nous a pas convaincu que Plotin se soit si

longtemps préoccupé des gnostiques, ni surtout qu'il y ail eu

entre ceux qu'a connus le philosophe et ceux de nos documents

coptes des rapports aussi étroits et directs qu'il le suppose. Quoi
qu'il en soit, il est certain que ce n'est pas sans raison que
notre auteur évoque devant nous une formidable rivalité, qui
aurait rempli le inme siècle, entre le gnosticisme. le christianisme

et le paganisme.
En 1900. M. Schmidt a donné dans la grande édition des

Pères grecs de l'Académie de Berlin une nouvelle traduction de

la Pistis Sophia et des écrits du papyrus de Bruce. Il l'a fait
précéder d'une introduction de 27 pages.

Quoiqu'il ne le dise pas. il est à présumer que raulenr a l'ait sa

traduction d'après un texte qu'il a soumis à une nouvelle
révision. Il se peut que. vu l'état du papyrus de Bruce, une seconde

collation du texte n'ait pas été utile. M. Schmidt a adopté une
nouvelle division en chapitres qu'il substitue dans la Pistis
Sophia à celle du premier éditeur. Les chapitres sont moins
nombreux el beaucoup plus vastes. Pour les références,
l'ancienne division était plus pratique. Nous notons encore que



REVUE GEXERALE LES ETUDES GNOSTIQUES 2Ç)9

l'auteur admet maintenant dans les écrits coptes un [dus grand
nombre de feuillets ou fragments détachés de provenance incertaine

(v. p. io3. 2,54. 33o, 333). Enfin M. Schmidt a tenu

compte de certaines réserves qui avaient été faites sur ses vues.
Il admet maintenant qu'aucun des écrits coptes ne remonte au-
delà du mme siècle et renonce à identifier la sous-secte d'où
seraient sortis ces livres gnostiques. L'auteur renouvelle ici
une promesse qu'il avait déjà faite en 1896. Dans un deuxième
volume, il nous donnera trois écrits gnostiques coptes inédits. Il
est regrettable que huit ans se. soient écoulés sans que l'auteur
ait pu satisfaire notre curiosité.

Il est d'autres travaux qui mériteraient plus qu'une mention.
Ce sont par exemple les Fragments d,'Héracléon de nouveau
rassemblés et étudiés par M. Brooke, (dans les Texts and
Studies de 1891); ce sont de remarquables articles de M. O. Dibelius

(dans la Zeitschrift fur die neutestamentliche Wissenschaft.
1908). sur les Extraits de Théodote et certains passages de la
notice d'Epiphane sur Valentin ; ce seraient enfin et surtout les

admirables travaux de M. Nau, sur Bardesane. et la liste ne
serait pas complète.

Ce qui ressort, pensons-nous, avec évidence de cet aperçu
sommaire des études critiques qui ont porté sur les textes
gnostiques, c'est non seulement que la matière est riche, mais
surtout qu'elle est [deine de promesses. C'est dans la voie autrefois

tracée par M. Harnack. suivie avec succès par les savants

que nous avons nommés, que l'on a les chances les plus sérieuses

de découvrir la solution de, l'énigme gnostique.

(A suivre.) Eugène de Fave.


	Revues Générales : les études gnostiques (1870-1912). Partie 1

