Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1(1913)

Artikel: Revues Générales : les études gnostiques (1870-1912). Partie 1
Autor: Faye, Eugene de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUES GENERALES

LES ETUDES GNOSTIQUES

(1870-1912)

Le lecteur ne s'étonuera pas que nous négligions dans cette
revue des études gnostiques les grands ouvrages des Matter,
des Neander et des Baur. Si réels qu’en aient été les mérites,
ils sont maintenant périmés et inutilisables. Le défaut qui leur
est commun a tous, c’'est qu'ils accordent trop de confiance a
la tradition ecclésiastique relative au gnosticisme, qu’ils ne l'ont
pas soumise a une critique suffisante, et que c'est d’aprés les
Peres quiils se sont f[ormé leur idée du gnosticisme et de ses
représentants. Ils n'ont vu dans la gnose quune aberration
monstrueuse, fruit d'imaginations en délire. G'était encore l'idée
de Renan. A U'heure présente, elle est complétement abandonnée.

Pour plus de clarté, nous partagerons les ouvrages qu'il
s'agit de passer en revue en deux groupes. Le premier com-
prendra les études relatives aux sources du gnosticisme. La
plupart sont des monographies. Dans le deuxiéme groupe nous
placerons les ouvrages d’ensemble qui nous apportent une

- ’

conception générale du gnosticisme et de ses origines.

Il vy a quarante ans environ que l'on s'est avisé d'exa-
miner sérieusement la tradition ecclésiastique relative aux
gnostiques. On s’est demandé tout d’abord sur quelles sources
reposait le témoignage des héréséologues, d’'Irénée, d Hippolyte,
d’Epiphane, de Philaster et dautres. On savait que Justin
Martyr avait composé un petit traité contre les hérésies, et que



286 KUGENE DE FAYE

ses successeurs l'avaient probablement utilisé. M. Harnack, dans
une de ses premiéres études. sappliqua & le retrouver et a le
reconstitner. Si brillante que fut sa tentative, il fallut bientot
reconnaitre uelle ne pouvait réussir. Lipsius, Harnack lui-
méme, [Hilgenfleld furent plus heureux dans leur effort pour
reconstituer le traité contre les hérésies d Hippolyte, également
perdu. La substance s’en trouvait éparse dans Epiphane, Philas-
ter et Pseudo-Tertullien, chez les uns condensée, chez Epiphane
en des extraits plus copieux. Un peu plus tard Salmon, de Du-
blin, émettait une hypothése relative aux Philosophumena
d'Hippolyte qui eut d’abord un vif succes. Les écrits gnostiques
dont cet anteur s'était servi pour composer ses notices el acca-
bler I'hérésie étaient des faux. Malgré I'érudition que Staehlin
prodigua a l'appui de cette hypothese, il a falln 'abandonner.

On nous permettra de ne pas insister sur ces premiers efforts
de Ia critique. Nous les avons exposés et examinés en détail
dans une étude spéciale. (1) Nous ne pourrions que répéter ici
ce que nous avons écrit. Complétons plutot cette étude en men-
tionnant, parmi les ouvrages de cette premiére période qui trai-
tent de la critique de la tradition ecclésiastique, le livre de G.
Heinrici, Die Valentinianische Gnosis (1871).

L'auteur fait d'abord I'¢tude critique des notices d'Irénée et
d'Hippolyte sur Valentin et son école. Puis il passe en revue
les fragments qui nous restent des écrits du maitre gnostique
et de ses disciples, Héracléon, Ptolémée, etc. Dans une troi-
sieme partie, il expose la doctrine valentinienne.

M. Heinrici a le mérite d’avoir été le premier qui ait fait
une analyse vraiment critique de la grande notice de I’ Adoersus
haereses sur l'école de Valentin. Il en a démontré le caractére
composite. Pour la composer Irénée a utilisé des sources de
provenance diverse. L'auteur a également bien vu la diflérence
essentielle qu’il y a entre cette notice et la notice correspon-
dante sur Valentin des Philosophumena. Chose curieuse, ces
observations critiques si justes n’attirérent aucunement I'atten-
tion. Prés de quinze ans plus tard, Hilgenfeld n’en fera méme
pas état.

Ce qui a nui sans doute au succes des vues de M. Heinrici,
¢’est qu'il ne les avait pas poussées assez loin. Sa critique res-

(1) Introduction a Uétude du gnosticisme (1903).



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 287

tait & mi-chemin. La faute en était & sa méthode. Aun lien
d’étudier d’abord les fragments authentiques de Valentin et des
valentiniens qui nous ont ¢té conservés pour eun tirer une idée
précise et de leurs auteurs et de leur pensée, qu’il aurait en-
suite utilisée pour controler le témoignage d'Irénée, il a fait
juste linverse. La conséquence a élé que. ne possédant une
conception claire ni du Valentinisme primitif ni de celui de
Ptolémée ou d'Héracléon, il ne lui a pas été possible de discer-
ner nettement dans la notice d’lrénée ce qui appartient au mai-
tre et ce qui appartient aux disciples, ni surtout ce qui provient
de leurs successeurs de la troisicme génération.

Par suite de la méme erreur de méthode, Heinrieci n'a pas
pu tirer tout le parti qui convenait des [ragments authentiques
eux-meémes. Il les a abordés l'esprit plein de la tradition ecclé-
siasticque ; il les a lus a travers cette tradition; ils lui sont
apparus déformés, d’autant plus qu’il n'y voyait que des maté-
riaux tout au plus bons & compléter Irénée ou Hippolyte. L'idée
ne lui est pas venue et ne pouvait lui venir que ces fragments
devaient lui fournir le critére dont sa critique avait besoin pour
juger de la tradition des héréséologues. Réduite a des divina-
tions heureuses mais toutes subjectives, il n’est pas trop surpre-
nant que personne n'en ait compris 'importance.

C'est M. Harnack qui a vraiment ouvert & l'étude du gnosti-
cisme les voies de l'avenir. Les quelques monographies qu’il y a
consacrées montrent clairement quelle est la méthode qu'il
convient d’appliquer a cette difficile étude. Si depuis dix ans
environ, on n’avait pas délaissé cette méthode pour une autre
plus brillante, on ne se serait pas jeté sur des pistes qui n'ont
rien donné.

En 1874, M. Harnack donnait une étude intitulée : De Apellis
gnosi monarchica. l’auteur commence par une critique tres
serrée des sources dont il ne retient que ce qui résiste a 1'¢-
preuve. Puis d’aprés les données (ui paraissent authentiques,
il expose toute la doctrine d’Apelle dont il souligne l'originalité.
Il tente ensuite d’en retrouver I'évolution et d’en retracer le
développement. Il complete cette étude par un apercu du carac-
tére d’Apelle, de ses tendances et de sa physionomie dexégéte
et de penseur. On voit que toute son étude repose sur une
critique approfondie des sources. Cest ce qui laui donne une rare



288 EUGENE DE FAYE

solidité. A part une hypothé¢se sur les phases successives de la
pensée d’Apelle qui nous parait trop risquée, il n’y a rien &
changer aux conclusions de 'auteur. Il a réussi dans cette sim-
ple dissertation académique a évoquer des sources une figure
de gnostique singuliecrement vivante. Apelle, le disciple de
Marcion, se dresse désormais devant nous avec un reliel saisis-
sant. Cette remarquable étude illustre tout ensemble et justifie
la méthode que l'auteur y applique. Pour faire revivre les
gnostiques, il fallait résolument remonter aux sources primitives
et authentiques.

M. Harnack s’est longtemps attaché a I'étude de Marcion lui-
méme. Que de préjugés régnaient encore sur le compte du
célebre hérésiarque ! Que d'ignorance s’était accumulée sur sa
personne et sur son ceuvre ! En 1876, M. Harnack publie un
travail intitulé : Beitrige zur Geschichte der marcionitischen
Kirche. (1) lei encorve lauteur commence par faire linventaire
de sa documentation et la soumettre & une sévére critique.
(était déblayer le terrain. Aussitét on voyait surgir un mar-
cionisme trés différent de ce que l'on imaginait, et dont la
physionomie tranchait sur celle des autres systéemes gnostiques.
Il apparaissait clairement que ce marcionisme était a part. Ce
quil a produit, ce ne sont point des écoles, mais des églises.
Celles-ci possedent leurs organes essentiels, un clergé, des rites,
des livres sacrés. (Gest ce qui explique que le marcionisme soit
devenu un rival si dangereux du catholicisme, et qu’il ait
excité les coleres que l'on sait. Ces vues sur 'hérésie de Marcion
étaient bien nouvelles et singuli¢rement lumineuses. Intéressantes
par elles-mémes, elles projetaient une vive clarté sur le fonda-
teur de la secte. Evidemment Marcion n'a pas été un hérétique
comme un autre. (est ce que faisait entrevoir la substantielle
étude de M. Harnack.

En 1881, M. Harnack ajoutait une nouvelle étude documen-
taire (2) a celle que nous venons de signaler. Il recherchait
avec une pénétrante critique dans le commentaire d’Ephrem sur
les Evangiles les vestiges de celul de Marcion. L’'évéque chrétien
avait entrepris de réfuter I'hérétique, et sirement cité des pas-

(1) Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie, 1876, fasc. 1.
(2) Tatian’s Diatessaron und Marcion’s Commentar zum Eoangelium bei
Ephraem Syrus. Zeitschrift tite Kirchengeschichte, 1v, 4.



”

REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 289

sages de son commentaire. Notre auteur montrait, par cet exem-
ple. tout le parti que 'on pourrait tirer de la recherche, dans
les écrits patristiques qui existent, des citations et des frag-
ments de livres gnostiques qui s’y trouvent noyés et dissimulés.

Enfin, dans son Histoire des dogmes, dont la premiére édition
est de 1886, M. Harnack donnait un chapitre sur Marcion qui
est tout de suite devenu célebre. Etude sur TI'hérésiarque la
plus originale qui eat encore paru, elle fut pour les jeunes de
ce temps une révélation. Ce qui donnait & ce chapitre une
incomparable solidité, c’est qu’il reposait tout entier sur
I'étude critique des sources. Tertullien nous a rendu le service
le plus signal¢ en réfutant minutieusement, qu'on nous passe
I'expression : rageusement, son adversaire; il nous le fait con-
naitre a fond ; ses analyses des Antithéses valent presque des
citations. Cest ce que M. Harnack avait compris, et c’est
d’aprés ces données qu’il a tracé le portrait de Marcion et
reconstitué sa vraie pensée. Et alors combien cette figure est
apparue différente de la caricature que nous a transmise la
tradition ecclésiastique! Marcion n’a nullement été un spécula-
tif ; il ne s’est jamais occupé de cosmologie, et n’a pas songé a
imaginer un systéme qui aurait embrassé tant le monde invisi-
ble que le monde visible. Il a ¢été avant tout un théologien
bibliciste ¢ui part d’une conception bonne ou mauvaise du
paulinisme. Esprit essentiellement religieux, il a un sens trés
aiguisé de ce qui est proprement chrétien. Ainsi envisagées, la
pensée et l'entreprise de Marcion apparaissent sous un jour
tout nouveau.

Ces vues de Pauteur de la Dogmengeschichte semblaient si
lumineuses, s’accordaient si bien aveec les textes, qu’'elles
furent presque aussitét admises. Pendant une vingtaine d’an-
nées, elles ne furent guére contestées. En 1907, M. Bousset dans
son livre sur le gnosticisme les rejette formellement, et soutient
que Marcion n'est pas moins spéculatif que Basilide ou Valen-
tin. Nous aurons l'occasion de discuter son point de vue. Nous
estimons qu'il n'a pas réussi 4 ébranler les vues de M. Harnack.

En 1891, M. Harnack publiait une étude sur la Pistis Sophia.
C'était le moment méme ot MM. Amélineau et C. Schmidt, cha-
cun de son coté, déchiftraient, traduisaient et commentaient le
document gnostique du papyrus copte de Bruce. De ce travail

19



240 EUGENE DE FAYE

devait rejaillir la plus vive elarté sur 'histoire du gnosticisine.
M. Harnack n'était pas 4 méme d’en profiter. Son étude sur la
Pistis Sophia v’en reste pas moins la plus hunincuse qui et
encore été faite. L'¢tude si consciencieuse gune IKeestlin avait
faite une quarantaine d’années auparavant avait laissé Uimpres-
sion que la Pistis Sophia était le plas obscur des grimoires, le
monument du délire et de 'aberration gnostique. Cet excellent
critique ne disait-il pas que chaque fois qu'il essayait de sonder
le monde des 2ons de la Pistis Sophia, il était saisi de vertige !
M. Harnack a dissipé cette impression, et montré que ce vieux
document, de si bizarre appavence, présente le plus vil' intérét
quand on sait le lire et le comprendre.

Préoccupé de montrer que le gnosticisme a ¢t¢ un facteur im-
portant dans I'histoire des dogmes chrétiens, auteur de la
Dogmengeschichie s'était proposé de relever dans la Pislis
Sophia tout ce qui portait sur les rapporis du gnosticisme et
du christianisme. Fort heureusement son enquéte 'a amené a
élargir son étude. En fait, elle constitue une monographie
sur la Pistis Sophia. Conformément a son plan. Pauteur exa-
mine soigneusement la conception de I'Ancien et du Nouveau
Testament dont témoigue cet écrit et la compare avec celle de
UEglise. Il compléte celte étude par d'intéressantes remarques
sur l'exégeése biblique de 'auteur gnostique. Puis il passe a
I'étude du contenu de son document. (est ainsi qu’il en expose
la notion de l'apostolat, les mystéres et les sacrements, les spé-
culations sur le sort des pécheurs, sur l'elticace des sacrements,
sur la métempsychose, ete. Il discute enfin 'origine de la Pistis
Sophia, V'époque et le lieu de sa composition. Cette remarqua-
ble étude laisse déja entrevoir que ce document bien loin d’étre
un recueil de spéculations bizarres et désordonnées, est un écrit
profondément religieux et donne du gnosticisme une idée tres
différente de ce qu’on se représentait.

Mentionnons enfin une communication que M. Harnack a faite
a I'Académie de Berlin sur I'Epitre a Ilore. (1) 1l a donné du
reste, dans la collection de Lietzmann, le texte de cet opuscule.
Ce petit écrit, comme le démontre le grand critique, a une
importance capitale. Il bouleverse les idées courantes sur le gnos-
ticisme, il démontre avec éclat que lexégese du diseiple de

(1) Sitzungsberichte der koniglich preussischen Akademie der Wissen-

schaften, 15 mai 1902.



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 291

Valentin était fort sérieuse et tout imprégnée de Uesprit évangé-
lique. Son auteur avait de 'Ancien Testament une conception
religieuse qui diflére du tout au tout de celle que les auteurs
ecclésiastiques attribuent ordinairement & leurs adversaires et,
chose bien significative. la spéculation sur les wons ne parait
pas avoir eu pour lui l'importance que l'on suppose. Elle n'est pas
au premier plan. Ces remarques de M. Harnack montrent avec
évidence tout le parti quane étude attentive pourrait tirer des
docaments gunostiques authentiques.

Tous fes travaux de M. Harnack tracaient la mdéthode qui
¢videmment était le mieux appropriée pour déchiflrer I'énigme
gnostique. Il fallait commencer par I'é¢tude critique des docu-
ments gnostiques cux-meémes, s'eflorcer dans la mesure du pos-
sible d'en déterminer l'dge et la provenance, en ¢établir le clas-
sement et en extraire tout ce qu’'ils sont susceptibles de nous
apprendre sur les hommes et les idées gnostiques. In un mot. il
fallait d’abord tirer tout le parti possible des débris de la litté-
rature gnostique qui nous ont été comservés. Les travaux de
M. Harnack prouvaient qu'on était assuré de recueilliv toute une
gerbe d'observations précises. On aurait ainsi un faisceau de
lumiéres que U'on pourrait ensuite projeter sur la tradition ecclé-
siastique. Une fois ce travail préliminaire achevé, il serait temps
de rechercher les origines complexes et obscures du gunosticisme,
et d'instituer les comparaisons qu’il convient de faire entre ses
doctrines et celles de 'hellénisme syncrétiste, des religions orienta-
les, des mystéres. Clest ainsi, et seulement par Papplication
patiente de cette méthode, que 'on parviendrait & la compréhen-
sion du gnosticisme, et qu'un jour, il serait possible de le situer
définitivement dans [histoire.

La critique compétente parut tout d’abord comprendre. et se
montra disposée a suivre son plus éminent représentant. En
effet, en 1884, Hilgenfeld publie sa Ketzergeschichte des Urchris-
tentums. Jamais entreprise ne fut plus louable. L’auteur voulait
rassembler tous les documents du gnosticisme et en donner en
quelque sorte une édition critique. En conséquence, il nous oflre
dans son livre et les texles gnostiques accompagnés d'un appa-
reil eritique et des analyses trés précises des notices ecclésiasti-
ques. (0'était toute la documentation du sujet élucidée et méme
commentée.

Malheureusement pour ce livre, un an a peine s’était écoulé,



202 EUGENE DE FAYE

que déja il présentait une grave lacune. En effet, en 1884 Salmon
émel sa fameuse hypothése sur les faux des Philosophumena.
En 18go, Staehlin lui donne le fondement qui lui faisait défaut.
Tout le chapitre que Hilgenfeld avait consacré aux documents
inédits d'Hippolyte aurait é¢té a refaire. En 18g1, c’est la publi-
cation du document gnostique copte du papyrus de Bruce. 1l
n‘avait pu en étre question dans le manuel de Iilgenfeld. Ce
qu'il y avait de plus grave, c’est que notre critique avait adopté
les dernieres et plus aventureuses hypotheses relatives aux traités
perdus de Justin Martyr et d'Hippolyte, et avait fondé sur elles
tout le plan de son ouvrage. Il reprenait pour son compte les
idées de Harnack sur le traité perdu de Justin et il les exagérait
encore. D’apres lud, ce traité avtificiellement reconstruit devient
la source principale dont Irénée. Hippolyte, etc.. se sont servis.
Grace a elle, on remontlait jusqu'aux orvigines du gnoslicisme ;
on le touchait presque. Illusion compléte; on a di abandonner
hypothese. Partant de cette hypothese, Hilgenfeld étudie succes-
sivement les hérésies d’apres Justin, d’apres Hippolyte et d'apreés
Irénée. et il pense avoir calqué son plan sur la documentation
la plus ancienne et la plus sure du gnosticisme !

Le systeme de 'auteur ne pouvait donner qu'un résultat, ¢'¢tait
de rvendre tres difficile tout classement organique des documents
gnostiques. Ceux-ci se trouvaient comprimés dans un cadre arti-
ficiel qui empéchait d’'en discerner les rapports mutuels. Il deve-
nait des lors impossible ne fut-ce que d’ébaucher les grandes
lignes d'une véritable histoire documentaire du gnosticisme
chrétien. Voila pourquoi, malgré les services trés réels quiil a
rendus, le livre de Hilgenfeld est périmé ; il est & refaive de fond
en comble.

~ On sait que les éerits gnostiques coptes ont eu le sort le plus
extraordinaire. Découverte i la fin du xvine siécle, ¢'est en 1851
que parait la premiére traduction, celle-ci en latin, de la Pistis
Sophia. On possédait depuis la méme époque un autre papyrus
qui contenait é¢galement un écrit gnostique copte. Mais ce n'est
quun si¢cle plus tard qu’il fut publi¢ et traduit. M. Amélineau
eut le mérite d’étre le premier & éditer, traduire et étudier le
papyrus de Bruce. Immédiatement aprés lui, M. Carl Schmidt vint
a Oxford pour y faire le méme travail. En 1892, il publiait les
résultats de ses travaux en un volume qui constitue l'ouvrage le



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 293

plus complet et le plas approfondi qui ait paru sur la ma-
tiére. (1)

Cest une étude a la fois philologique et critique. L. ’auteur, aprés
une collation trés - soignée et du papyrus et des copies qui en
avaient été faites, établit son texte, reconstitue 'ordre probable
des teuillets qui avaient été dérangés et donne une traduction.
Il se livre ensuite a une recherche trés approfondie sur le con-
tenu de son document. Il constate et prouve que celui-ci se
compose de deux éerits différents dont le premier comptait deux
livres. Il les rapproche de la Pistis Sophia et n’a pas de peine
a démontrer que tous ces écrits gnostiques coptes sont de méme
provenance. lls constituent un groupe parfaitement homogéne.

Nous n’insisterons pas sur toute cette partie ui n'intéresse en
somme que les spécialistes du copte. M. Schmidt entreprend en-
suite une copieuse et minutieuse étude de la spéculation contenue
dans ses documents, c’est-a-dire de la cosmologie, du monde des
weons, de la sotériologie, des mysteres, de I'eschatologie et enfin
des citations bibliques.

Remarquons ici que M. Schmidt traite ces &écrits gnostiques
coptes comme un tout. Pour lui, ils forment un bloc. Ce qu’il
expose, ce n'est pas la théologie de tel de ces écrits, mais c’est
celle du groupe tout entier. Il ne croit pas devoir se préoccuper
du fait que ces écrits ne sont pas de méme date, et ne provien-
nent pas du méme auteur. Cela parait d’autant plus étrange que
notre critique distingue lui-méme dans la Pistis Sophia au moins
deux écrits différents et dans le papyrus de Bruce également deux
traités. D’aprés lui un intervalle d’au moins cinquante ans aurait
séparé le plus ancien du plus récent de ces écrits. Et, cependant,
il ne lui vient pas & lesprit que des documents provenant d’au-
teurs et d’époques différentes pourraient avoir un caractére diflé-
rent les uns des autres, une originalité propre et peut-étre for-
muler des conceptions voisines, mais néanmoins diverses !

Faute d’avoir tenu compte de ce simple fait que lui-méme plus
que tout autre a contribué & mettre en lumiére, M. Schmidt s’est
mépris sur le véritable caractére de toute cette littérature gnos-

(1) Gnostische Schriften in koptischer Sprache, aus dem Codex Brucianus,
692 p., paru d’abord dans les Texte und Untersuchungen zur Geschichte
der altchristlichen Literatur, vim, 1-2. — Cf. Sitzungsberichte der konigl.
preuss. Akad. der Wiss., 1891, p. 215 sq.



/
1

29 EUGENE DE FAYE

tique cople. 11 n'en a pas nettement discerné la tendance domi-
nante. A ses yeux. ce sont essentiellement des traités de spécu-
lation. Or il n'est plus gueére contestable que ce sont au contraire
des ¢erits d'édification. Toute la tendance en est pratique. L'un
prétend apporter des révélations sur le sort des pécheurs:; un
autre donne des recetles de salut, jugées infaillibles; dans un
troisiecme. on nous fait une description d’une eucharistie émou-
ante et grandiose. Sans doute, il y a dans ces éerits toute une
métaphysique, mais elle est plus souvent sous-entendue qu'elle
n'est exprimée. LKlie reste a larricre plan, et pour savoir ce quelle
était, il faut se livrer & un long et patient travail de rapproche-
meunt des textes. On arrive ainsi a dégager de ces traités destinés
a consoler, éclairer et ¢difier les fideéles une théologie complete.
On y attache de I'importance en raison de la peine que lon
a eue pour 'extraire des textes. Tout naturellement on est amené
a soutenir qu’elle a été. dans la pensée des auteurs gnostiques,
la chose essentielle. et que c’est pour la révéler quils ont com-
posé leurs écrits.

Ce qu’il y a de facheux, ¢’est qu'aprés avoir péniblement dégagé
cette théologie, on s’apercoit qu’elle est assez incohérente; elle
est pleine de lacunes et méme de contradictions; on dirait que
les matériaux que l'on a exhumés ne s’ajustent pas tres bien les
uns aux autres. On est tenté alors de lenir nos gnostiques cn
médiocre estime, et de les considérer comme de trés pau-
vres  penseurs. On  aurait eu vraisemblablement une tout
autre impression, si on les avait pris pour ce qu’ils sont, et si
on les avait laissés sur leur propre terrain. La vérité est quiils
n‘ont pas porté leur réflexion sur la spéculation, mais sur les
problémes pratiques que la piété se posait alors. Sur ce terrain-l&,
ils reprennent leurs avantages. et l'on s’apercoit que malgré la
gaucherie de leur style et la pauvreté de leur talent. ils sont
singulicrement intéressants et vivanls. Que Pon nous permetie
une comparaison. M. Schmidt traite nos gnostiques, comme cer-
taines gens traitent Ernest Renan. On se donne beaucoup de mal
pour extraire de son uvre la philosophie qui y est partout
latente. Ce qu'on trouve, il faut bien le reconnaitre, est de
médiocre qualité. Philosophie vieillie et toute ridée. Mais est-ce
Ia le vrai Renan ? Et que fait-on de I'historien ? Sans doute son
ceuvre n'est pas parfaite, mais elle contient de vastes parties qui



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 205

résisteront & 'usure du temps. Veut-on étre exact et juste dans
le jugement que l'on porte sur un homme., quon le cherche et
Vobserve dans le domaine ot il s’est le plus constamment teunu,
Ia ol s’est dépensé le labeur de sa vie.

Dans une derniére partie, M. Carl Schmidt recherche la date
et le lieu de composition des écrits gnostiques coptes. En ce qui
concerne la date. il a suivi avec raison les indications que
Harnack avait données dans son étude sur la Pistis Sophia. 11
estime que le plus ancien de ces éerits remonte jusquau deu-
xieme siccle. les autres s'échelonneraient dans un ordre facile a
déterminer. du commencement au miliew du troisiéme siécle.
Avec certains amendements, ce classement chronologique a été
généralement adopté.

Un point qui préoccupe M. Schmidt au plus haut degré, c'est
de découvrir d’ott proviennent ces écrits. Peut-on encore savoir
dans quel milieu gnostique, peut-étre dans uelle école, ils ont
vu le jour ? Notre critique pensait en 1892 avoir une réponse a
ces questions. Dans l'un des traités du papyrus de Bruce se
trouvent des données trés précises, Ce sont des noms d’auteurs
et d'éerits qui avaient cours au sein de certaines ¢coles gnos-
tiques. On les trouve ailleurs aussi bien que dans ce traité
copte. M. Schmidt rapproche tous les textes ou ligurent ces
noms et ces titres et, dans ces combinaisons, il déploie une mer-
veilleuse faculté de reconstruction. Il pense avoir démontré (ue
tous ces cerits sont issus de ce vaste groupe que 'on appelait
avant lui « Ophites » et qu'il préfere dénommer « Gnostiques »,
dans un sens particulier. Au sein de ce groupe aux innom-
brables ramifications se trouve la secte des Sévériens. (Vest
elle qui a été le bercean de nos gnostiques coptes.

[l serait difficile de ne pas admiver. dans toute cette partie,
la fertilité¢ ('invention et Uingéniosité des hypothéses de I'auteur.
I1 est a4 craindre. cependant, ¢que l'édifice ne soit bien [ragile.
Il repose, croyons-nous, sur plusieurs données incompletes ou
erronées. Tout d’abord, le systéme de notre auteur implique une
critique insuffisante de la tradition ecclésiastique. On ne sait
pas au juste ce qu'il en pense. Il semble tantot accorder a Hpi-
phane une confiance que rien ne justifie, et tantot il se montre
sévere a son endroit. S'il avait eu une opinion ferme et motivée
sur la valeur du témoignage des héréséologues, il ¥ a bien des



206 EUGENE DE FAYE

chances pour que quelques-unes des hypothéses qu’il propose
lui eussent paru moins certaines. — Nous osons croire que 'on
ne tardera pas a reconnaitre ensuite que l'idée de rassembler
sous la méme rubrique les sectes les plus disparates et de les
considérer comme constituant un groupe particulier de sectes et
d’écoles gnostiques, est tout a fait malheureuse, que cette ru-
brique s’appelle « Ophites » ou « Gnostiques ». Ce groupement
tout artificiel, qui ne correspond a rien dans les textes authen-
tiques, n'est a vrai dire quune sorte de pot-pourri de sectes
gnostiques. Il faut a tout prix y introduire des distinctions né-
cessaires et mettre de l'ordre dans ce chaos. Il laisse subsister
en son entier I'énigme gnostique et le changement de rubrique
n'éclaircit vien. L'obscurité reste aussi profonde. Nous ne savons
quel accueil recevra le classement des sectes qui sont censées
composer ce groupe, proposé¢ récemment par lauteur de cet
article, mais ce qui est I'évidence méme, c’est qu’il faudra intro-
duire dans le groupe un classement quelconque. — M. Schmidt
enfin ne semble pas se rendre compte qu’il y a une trés grande
différence entre le gnosticisme du 1me siéele dont font partie
les gnostiques coptes, et celui du siécle précédent. Il opere avec
des documents qui émanent du 1me siécle, et qui, entre tous,
représentent la gnose de ce temps. II semble croire que c'est
1a tout le gnosticisme, et qu'il n'en existe point d’autre qui ait
peut-étre un caractére tout diftérent. S’il avait entrepris une
histoire générale du gnosticisme, il I'aurait sans doute mis a
la base de toute sa reconstruction. Nous aurions eu une fois de
plus une explication de I'énigme gnostique qui reposerait en
derni¢re analyse sur les données de la tradition ecclésiastique.

On connait sans doute I'étude que M. Carl Schmidt a consa-
crée aux rapports de Plotin avec le gnosticisme. (1) Cest une
des plus remarquables parmi les monographies que nous ayons
a signaler ici.

Quoique le titre qu’il porte ne soit pas de Plotin lui-méme, il
est certain que le gme traité de la IIme Ennéade vise le gnosti-
cisme. Dans sa Vita Plotini, Porphyre nous apprend que son
maitre a élté en contact avec des gnostiques & Rome, il nomme
les chels, il donne les titres des écrits dont ils alléguaient I'au-
torité. Certains de ces titres sont précisément de ceux qui figu-

(1) Plotins Stellung zum Gnosticismus und kirchlichen Christentum.
Texte und Untersuchungen, nouv. série, v, 4, (1900).



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUES 297

rent dans le papyrus de Bruce. 1l est clair qu’'il existait quel-
que rapport entre ces gnostiques de Rome el ceux des docu-
ments coptes. G'est ce (ui a attiré I'attention de M. Schmidt.

[l v a, dans son étude, des apercus fort instructifs et nou-
veaux sur Plotin, sur les circonstances qui l'ont amené a se
préoccuper du christianisme, sur l'organisation de son école, et
sur la facon dont le philosophe conduisait la discussion.

Certains gnostiques de Rome, gens instruits et curieux, vien-
nent aux lecons de Plotin. Ils se permettent de critiquer Platon.
[Is prétendent qu'il n'a pas vraiment sondé les profondeurs du
monde intelligible. Cela voulail dire qu'il n'avait pas connu
la hiérarchie des entités suprasensibles. Ces critiques du
maitre de Plotin s’appuyaient sur des écrits qu'ils attribuaient
aux personnages les plus vénérés de l'antiquité, tels que Zo-
roastre. On avait discuté, dans I'¢école, les doctrines de ces
gens ; Amelius ou Porphyre avait, selon I'habitude, présenté un
mémoire sur la question, le maitre avait exposé son sentiment,
puis, selon sa coutume, il avait condensé I'essentiel des débats
en un traité. C'est celui qui nous est parvenu.

M. Schmidt s’efforce d’identifier ces gnostiques. En rappro-
chant les données communes au traité de Plotin et au document
copte du papyrus de Bruce, il en arrive a conclure que ces
gnostiques appartiennent au méme groupe que ceux des docu-
ments coptes. Il s'applique ensuite & dégager du traité de Plotin
les doctrines de ces gnostiques. On les y discerne sans trop de
peine. Ce sont la doctrine des w®ons qui peuplent le monde
suprasensible; c¢'est celle de la chute de « Sophia »; ¢’est la con-
ception dualiste de I'Univers; c'est I'idée que le Cosmos sensible
est I'ccuvre dudémiurge ou encore celle de l'origine démoniaque
des maladies, ete. Toutes ces doctrines, Plotin les a formulées
non pas avec la terminologie usitée par les gnostiques, mais
dans les termes de sa propre philosophie. M. Schmidt explique
ce trait en disant que Plotin n’était pas ce qu'on appelait alors
un « philologue », c’est-a-dire un érudit exact et minutieux. Il
lui suffisait d'indiquer sommairement, en langage philosophique
et général, les theses quiil voulait combattre. Il faut avouer que
ce procédé ne facilite pas lidentification des doctrines dont il
s'agit. Ce sont bien des doctrines gnostiques, mais le moyen de
préciser I'école qui aurait eu le droit de les revendiquer ?

M. Schmidt passe ensuite en revue les traités de Plotin et y



208 BUGENE DE FAYE

reléve toutes les allusions aux mémes doctrines. I1 en trouve
assez pour conclure que Plotin s'est préoccupé du gnosticisme
pendant une dizaine d’années.

HEnfin derriere le gnosticisme, il y a le christianisme lui-méme.
Notre critique note plusicurs textes (ui indiquent assez clai-
rement que le chel de l'école néoplatonicienne a maintes fois
visé les chrétiens et leurs idées. Certaines de celles-ci le heur-
tent cruellement. Autrefois ce que Celse n'avait pu admettre
dans la personne de Jésus, c¢'était Uhumiliation de la Croix. I
ne pouvail faire entrer dans son idéal de ['héroisme fail de
forece et de beauté, la vie erucifiée. Son sentiment d'homme
antique s’insurgeait. De méme Plotin ne peut admettre Ia con-
ception pessimiste de U'Univers. commune au christianisme et
au gnosticisme. Le Cosmos demeure 4 ses veux 'ensemble har-
monieux et équilibré quiil a toujours été pour un veai Gree. Ces
contrastes. M. Sehmidt les a admirablement mis en lumiére par
les textes quil a relevés.

On voit tout lintérét qu'oflre cette étude de M. Schmidt.
Nous aurions naturellement quelques réserves a laire sur cer-
tains points. Il ne nous a pas convaincu que Plotin se soit s
longtemps préoceupé des gnostiques, ni surtout quiil y ait cu
entre ceux qu'a connus le philosophe et ceux de nosdocuments
coptes des rapports aussi élroits et directs qu’il le suppose. Quoi
quiil en soit, il est certain que ce n'est pas sans raison que
notre auteur évoque devant nous une formidable rivalité, qui
aurait vempli le e sicele, entre le gnosticisme, le christia-
nisme et le paganisme.

En rgo5. M. Schmidt a donné dans la grande édition des
Peres grees de 'Académie de Berlin nne nouvelle traduction de
la Pistis Sophia et des Gerits du papyrus de Bruce. 11 a fait
préeéder d'une introduction de 27 pages.

Quoiqu’il ne le dise pas, il est a présumer que Uanteur a fait sa
traduction d’aprés un texte qu'il a soumis & une nouvelle révi-
sion. Il se peul que, vu I'état du papyrus de Bruce. une seconde
collation du texte n’ait pas été utile. M. Schmidt a adopté une
nouvelle division en chapitres qu’il substitue dans la  Pistis
Sophia a celle du premier éditenr. Les chapitres sonl moins
nombreux et beauacoup plus vastes. Pour les rélérences, l'an-
cienne division était plus pratique. Nous notons encore que



REVUE GENERALE — LES ETUDES GNOSTIQUUS 200

launtear admel maintenant dans les écerits coptes un plus grand
nombre de feuillets ou fragments détachés de provenance incer-
taine (v. p. 103, 254. 330, 333). Enfin M. Schmidt a tenu
compte de certaines réserves qui avaient été faites sur ses vues.
Il admet maintenant qu’aucun des écrits coples ne remonte au-
dela du 1ume siecle et renonce a identitier la sous-secte d'ou
seraient sortis ces livres gnostiques. Lauteur renouvelle ici
une promesse quil avait déja faite en 18g6. Dans un deuxieme
volume, il nous donnera trois écrits gnostiques coptes inédits. 1l
est regrettable (ue huit ans se soient écoulés sans (ue lauteur
ait pu satisfaire notre curiosité. '

Il est d'autres travaux qui mériteraient plas quune mention.
Ce sont par exemple les Fragments d' Heéracléon de nouvean
rassemblés et étudiés par M. Brooke, (dans les Texts and Stu-
dies de 1891); ce sont de remarquables articles de M. O. Dibe-
lius (dans la Zeitschrift (ir die neutestamentliche Wissenschalt.
19o8), sur les Extrails de Théodote et certains passages de la
notice d'Epiphane sur Valentin ; ce seraient enfin et surtout les
admirables travaux de M. Nau. sur Bavdesane. et la liste ne
serait pas compiete.

Ce qui ressort, pensons-nous, avec évidence de cet apercu
sommaire des études critiques qui ont porté sur les textes gnos-
tiques. c’est non seulement que la matiere est riche, mais sur-
tout qu'elle est pleine de promesses. Gest dans la voie autve-
fois tracée par M. Harnack, suivie avee sucees par les savants
(que nous avons nommeés, que l'on a les chances les plus sérieu-

ses de découvrir la solution de 'énigme gnostique.

(A suiore.) Eveune pr Faye.



	Revues Générales : les études gnostiques (1870-1912). Partie 1

