
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Le problème de la destinée humaine dans la philosophie de l'action :
conférence faite à l'association chrétienne d'étudiants de Genève

Autor: Werner, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLÈME DE LA DESTINEE HUMAINE

DANS LA PHILOSOPHIE DE L'ACTION

Conférence faite à l'Association chrétienne d'étudiants de Genève.

Il semble que l'orientation philosophique de notre époque
soit déterminée par une réaction contre l'intellectualisme.
On s'accorde à vouloir réduire la portée de l'intelligence,
sans d'ailleurs observer toujours la distinction qu'il convient
de faire entre l'intelligence et la raison. En face de

l'intelligence et de la raison, on affirme les droits de la vie et de

l'action.
Dans ce grand mouvement d'idées, que l'on peut,, d'une

manière très générale, appeler le pragmatisme, certaines
doctrines se détachent avec force et s'imposent irrésistiblement
à l'attention : telles sont les doctrines célèbres de W. James

et de M. Bergson. D'autres cependant, moins connues, méritent

d'être étudiées. Parmi celles-ci, il en est une qui a posé
l'action comme l'être profond des choses, et s'est efforcé de

fonder sur l'étude du développement de l'action une
conception religieuse de la vie humaine. Je veux parler de la

philosophie dite précisément Philosophie de l'Action, dont
les principaux représentants sont M. Maurice Blondel et le
P. Laberthonnière. M. Blondel, actuellement professeur à la
Faculté des Lettres d'Aix-en-Provenee, a publié en 1893 un
livre, resté célèbre, intitulé : L'Action (avec le sous-titre :

Essai d'une critique de la vie et d'une science de la pratique).
Ce sont les idées contenues dans cet ouvrage que je voudrais

17



258 CHARLES WEHNER

vous exposer. Assurément le chef d'œuvre de M. Blondel,
([nelle <{iie soit son importance, ne renferme pas toute la
Philosophie de l'Action. M. Blondel lui-même a développé certains
points de sa doctrine dans des travaux ultérieurs. D'autre
part, une doctrine considérable, procédant de la même
inspiration que celle de M. Blondel, a élé élaborée par le P.

Laberlhonnière, l'éniinenl directeur des Annales de
Philosophie Chrélienne, qui a publié en i()o3 un livre» intitulé :

Essais de Philosophie Religieuse. Mais je ne peux songer à

vous décrire l'ensemble de cette philosophie. Obligé de
concentrer mon effort sur un poinl, je vais essayer de retracer.,
dans ses grandes lignes, la doctrine exposée par M. Blondel
dans l'Action. Encore dois-je regretter que la brièveté
nécessaire de mon exposé ne me permette pas de mettre en
lumière toute la richesse de pensée contenue dans ce livre
admirable. (ï)

I

Ce que M. Blondel se propose de, trouver, c'est un point
fixe dans le devenir universel, c'est quelque chose de stable,
un terme auquel on puisse s'arrêter. El cette recherche, lui
faisant découvrir partout une instabilité qui force d'aller plus
loin, l'oblige à parcourir tonile cercle immense de la réalité.

Tout d'abord, selon M. Blondel, ce principe stable (pie
nous cherchons, ce n'esl pas la science qui pourra nous le
donner. On s'est l'ail, à cet égard, de singulières illusions.
On a cru à la valeur absolue de la science. La vérité est que
la science ne peut pas nous suffire, parce qu'elle ne se suffit
pas à elle-même.

En eilet, il y a dans la science une incohérence
fondamentale. La science est constituée par deux tendances
contraires, également importantes. D'une pari, la science est

(i) On trouvera une étude d'ensemble sur la doctrine de M. Blondel et
du P. Lahertlionnière dans l'ouvrage de M. Cremer : Le Problème Religieux
dans la Philosophie de l'Action. (Paris, Alcan, 1912.)



LE PROBLÈME OE LA DESTINÉE HUMAINE 2Ö9

fondée sur l'homogène el le continu de l'espace : c'est la

science mathématique. D'autre part, la science est fondée sur
l'hétérogénéité et la discontinuité des choses : c'est la science
de la nature. Tout réduire à l'homogène ; partout reconnaître
l'hétérogène: ces deux procédés sont également scientifiques.
Tantôt, la science s'attache à déterminer les espèces et les

formes, à marquer les caractères distinctifs des êtres ; tantôt,
elle néglige le contenu original de chaque phénomène, et

proclame la continuité du déterminisme universel. Ces deux
tendances vivent còle à côte dans la science et se fécondent
mutuellement. Mais leur accord reste un mystère.

Observons d'ailleurs que la science échoue à vouloir réduire
entièrement la qualité à la quantité. Voyez, dans l'ordre des
sciences de la vie, le transformisme. Cette doctrine représente
l'un des ellbrts les plus puissants que la science moderne
ait fails pour réduire la qualité à la quantité, le discontinu
au continu. Mais c'est vainement que le transformisme espère
faire évanouir toute discontinuité. En laut qu'il a celle ambition,

le transformisme est une sorte d'alchimie. L'alchimie
voulait remplacer toutes les qualités des corps par l'unité
d'une qualité finale ; le transformisme veut remplacer toutes
les qualités spécifiques par l'unité d'une qualité originelle.
C'est là une tentative vouée à l'insuccès. La qualité est
irréductible à la quantité ; le discontinu esl irréductible au
continu.

Ainsi l'antinomie de la continuité et de la discontinuité
n'affecte pas seulement, comme Kant l'a cru, les constructions

de la métaphysique : elle se trouve dans la science
elle-même. La science est impuissante à réduite la qualité à

la quantité ; et pourtant la science est condamnée à passer
incessamment de l'ordre de la qualité à l'ordre de la quantité.
Au cœur de la science réside une intime contradiction.

En fait, pourtant, la science réussit. Achille rejoint et

dépasse la tortue, malgré tous les raisonnements de Zenon.
De môme, la science, malgré toutes les incohérences qu'elle
renferme, permet à l'homme de régner sur la nature. L'ex-



26(1 CHARLES WERNER

plication de ce fait est celle-ci : dans la science, il y a plus

que la science; il y a l'acte du sujet. Si la science réussit,
si elle opère un passage inexplicable de la qualité à la quantité,

c'est parce qu'elle est, portée par l'action, qui la déborde.
Voilà pourquoi notre pouvoir sur les choses va toujours plus
loin que notre savoir. Au poinl d'arrivée, il y a plus que la

science, parce qu'il y a plus (pie la science au point de

départ. La science aboutit à l'action, parce qu'elle est partie
de l'action, et parce qu'elle est tout entière suspendue à

l'action.
Et l'action exprime précisément ce que la science ne

parvient pas à expliquer : l'originalité propre de chaque être.

Tout être est un phénomène en tant qu'il est soumis au
déterminisme universel. Mais, en tant qu'il possède une
qualité qui n'appartient qu'à lui, il s'élève au-dessus du
phénomène et revêt un caractère d'infinité. L'infini est intérieur
aux êtres : il ne consiste pas dans l'immensité de ce qui, vu
de l'exlérieur, apparaît sans bornes ; il réside dans l'intimité
profonde par laquelle un être échappe à l'assujettissement

que le tout l'ait peser sur lui ; il exprilne la victoire d'un point
sur l'univers entier. Or cet intérieur des choses, cet infini
([ni permei à un être de dominer les phénomènes, c'est l'action.
Agir, c'est insérer quelque chose de soi dans la traîne de

l'univers; c'est imposer au inonde sa loi. L'action manifeste
la réalité profonde qui constitue l'être et qui lui donne, par
rapport au monde phénoménal, un aspect d'infinité
transcendante.

II

Avons-nous trouvé ce que nous cherchons? A défaut de

la science, qui ne se suffit pas à elle-même, l'action, qui
porte la science et la déborde, l'action, qui constitue l'être

profond des choses, est-elle le terme inébranlable auquel
nous puissions nous arrêter?

Il n'en est, rien, répond M. Blondel. Bien loin de se suf-



LE PROBLÈME DE LA DESTINÉE HUMAINE 2ÖI

fire à elle-même, l'action est agitée par une immense inquiétude

qui ne lui permet de se fixer nulle part dans l'univers.
Bien loin de représenter le stable, l'action est perpétuelle
instabilité. L'action vise constamment à se dépasser elle-
même.

L'action consciente est libre. Nous avons dit, en effet,

que l'action renferme un infini: elle n'est pas expliquée par
ses conditions, elle est transcendante au monde phénoménal.
De cet infini nous vient le sentiment de la liberté et de la
raison. Par l'action, nous participons à une puissance infinie.
Par la conscience que nous avons d'agir, nous nous élevons
à l'idée de cette souveraineté créatrice qu'on appelle la liberté.
Et c'est par là que nous sommes des êtres raisonnables. — Mais
la liberté ne se suffit pas à elle-même. C'est vainement qu'on
a tenté de l'ériger d'emblée en absolu. Ce que nous voulons
réellement, c'est ce que nous ne sommes pas, ce qui nous
dépasse et nous commande. La liberté ne reste elle-même

qu'en se donnant une loi : elle conduit inévitablement à

l'obligation. Après nous être renfermés dans l'intérieur de

nous-mêmes pour y trouver un infini qui nous élève au-dessus
de l'univers, nous sommes forcés de sortir de nous-mêmes et
de chercher dans cet univers (pie nous avions cru dominer
la condition nécessaire de notre vie intérieure. Et cette
extériorisation doit se produire, non pas seulement par l'intention,
mais par l'action. L'intention ne suffit pas ; ou, si elle suffit,
c'est parce que l'action en est une partie intégrante. Née
de l'action, qui nous révèle l'infinité du monde intérieur, la
conscience de la liberté tend à l'action qui nous tourne vers
l'extérieur el nous sollicite à créer un monde nouveau.

Dans cette expansion, l'action se heurte à une résistance.
Avant même de s'être répandu au dehors, le sujet trouve en

son fond une matière, une passivité : c'est le corps. Il y a

dans le corps une multitude de forces qui luttent les unes
contre les autres et contrarient le développement de l'action.
Il faut que l'action domine ce tumulte chaotique en établissant

une vivante conciliation des contraires. C'est là la syn-



262 CHAULES WERNER

thèse qui produit l'individualité. L'action est le lien qui
rassemble toutes les parties de l'organisme et, les fient réunies.
Tout relâchement dans la tension de l'activité conduit inévi-
tablemenl à la dissolution. C'est par l'action seule que
l'organisme corporel subsiste dans l'unité qui le constitue. Et
e'esl du sentiment confus de celle unité que naît le plaisir,
qui vient couronner l'action.

Cependant nous ue pouvons pas nous arrêter à l'individualité.

L'individu n'est rien par lui-même, isolé des autres
individus. 11 ne se possède véritablement qu'en sortant de

lui-même. Sinon, il reste semblable à l'enfant, qui, ni; vivant

que pour lui-même, n'est jamais en lui-même. L'action, par
laquelle un être exisle, implique un commerce avec l'extérieur.

Un acte quelconque, une parole, un geste, ne sont
possibles que par le milieu dont ils réclament la collaboration.

— Ce caractère universel de l'action se marque bien dans
l'action une fois accomplie. L'action dépasse toujours le but

que l'agent avait fixé. A son origine, elle supposait plus que
l'agent ; c'est pourquoi son développement acquiert une
ampleur que l'agent ne prévoyait pas. Aussi bien l'action,
une fois accomplie, se détache de l'individu qui l'a émise :

elle, vil d'une vie indépendante et impersonnelle. C'est là

ce qu'on voit clairement dans l'art, qui apparaît dès les
premiers objets façonnés par la main humaine : la beauté de

l'œuvre d'ail manifeste une puissance impersonnelle, planant
au-dessus du temps et de l'espace. — Impersonnel par
l'indépendance de son développement, le produit de l'action est

encore impersonnel par le myslèrc de l'inspiration d'où il

procède. Ce qui, en lui, vient de l'agent n'est pas renfermé
tout entier dans l'intention consciente de l'agent : notre
œuvre vieni du fond obscur de notre être, el manifeste des

puissances qui, bien qu'étant en nous, ne sont pas connues
de nous. C'est par là qu'elle exerce une action sur les

hommes, par tout ce qu'elle contieni d'ébauche incomplète
et de pressentiment. Les œuvres du génie renferment des

virtualités que la collaboration des foules, avec le temps, l'ail



LE PROBLEME DE LA DESTINÉE HUMAINE 2<)'5

passer à l'acte. L'action est ainsi le principe de l'union entre
les êtres. Née de cette union, elle l'engendre à son tour. Par
le caractère d'impersonnalité qu'elle revêt dans ses manifestations

les plus personnelles, elle établit la communion des

intelligences.
Mais l'action ne se contente pas de rai lâcher les êtres les

uns aux autres par le caractère impersonnel de l'œuvre

qu'elle a produite. Elle prétend encore constituer l'association

directe des êtres entre eux. Ce qu'elle réclame, ce n'est

pas seulement la collaboration que le sujet extérieur apporte
à son œuvre, c'est l'intimité même du sujet extérieur, afin

qu'elle puisse réduire la multiplicité des sujets à un tout
auquel l'individualité de chacun se dévoue. L'action vise à

constituer l'union active des sujets eux-mêmes ; elle veut
mettre en commun toutes les énergies. Voilà le fondement
de la société. De même que l'action avait construit l'organisme

individuel, elle est le ciment qui édifie la cilé
humaine. Nous ne tenons les uns aux autres que par l'action,
qui a son but dans la société.

Est-ce là cependant un bui définitif Il est impossible de

le croire. Nous trouvons dans la société la même instabilité

que nous avons partout rencontrée. La société commence par
l'amour de deux êtres qui veulent être tout l'un pour l'autre,
qui veulent confondre leurs deux vies dans une indissoluble

unité. Mais leur désir, allant plus loin que leur désir,
engendre l'enfant. Ils voulaient être un : ils sont trois.
L'amour ne suffit pas à l'amour : l'amour a pour fin la famille,
qui ne tardera pas à se disperser. —El l'action, constituant la

société, ne s'arrête pas à la famille. Poursuivant sa route,
elle crée la patrie. Puis, dépassant la patrie, elle crée
l'humanité. Ainsi s'élargit de plus en plus le cercle de son
infatigable ardeur.

Mais l'action ne peut se borner à l'humanité. Elle
embrasse l'univers tout entier. D'où son caractère inévitablement

moral : l'action implique un acte de confiance en
l'univers ; elle accepte ce qui dépasse notre compréhension.



264 CHARLES WERNER

La morale naturaliste l'a bien vu : ce sont les réactions du
milieu universel sur l'action qui fixent la tradition des règles
pratiques. Mais la morale naturaliste ne suffit pas. L'univers
ne nous donne des leçons que parce que nous avons
commencé par nous confier à lui d'une manière désintéressée.
Et l'élan de notre action va plus loin que les expériences
qui nous sont imposées par l'univers. L'action traverse le

monde sans trouver le terme de son aspiration. C'est pourquoi

l'esprit humain suppose, au-delà du monde réel, un
monde idéal. C'est la métaphysique qui prépare l'action à

chercher son motif au-dessus de tout ce qui est réalisé dans
la nature. Cependant la métaphysique, à son tour, est
insuffisante. La pensée est toujours bornée, et les systèmes les

plus larges sont impuissants à saisir la vérité. Mais l'action
va plus loin que la pensée. Elle réclame un absolu. Faute
de le trouver, elle tombe dans les erreurs de la superstition :

la force de l'action n'étant pas épuisée, il subsiste un
reliquat de l'activité humaine ; ce reliquat, l'homme essaie de
s'en décharger sur le premier support venu ; il se retourne
vers les phénomènes pour leur conférer l'absoluité. Mais
cette tentative désespérée échoue dans la contradiction.
L'homme doit se convaincre que le phénomène est incapable

de lui donner le but suprême de l'action. 11 n'a plus
alors qu'à sortir du phénomène pour s'élever jusqu'à l'être
même de l'action, jusqu'à «l'unique nécessaire ».

En fait, tout crie à l'homme qu'il n'est pas son propre
maître. Si même l'homme avait la puissance de faire tout ce

qu'il veut, il resterait qu'il n'a pas déterminé sa volonté
telle qu'elle est. El celte h eteronomie se marque dans le
fait qu'aucun but. atteint par la volonté ne peut la satisfaire.

Après n'importe cpiel succès, elle se retrouve en face du
même vide immense. Ce joug que nous portons se l'ait sentir

cruellement dans l'impossibilité où nous sommes de
remédier à nos actes. Si nos actes étaienl véritablement à

nous, nous pourrions défaire ee que nous avons l'ail. Or il
n'en est pas ainsi. L'acte, une Ibis accompli, est iixé pour



LE PROBLÈME DE LA DESTINÉE HUMAINE 265

l'éternité : nous ne sommes pas seuls à l'avoir accompli. —
Mais cette défaite apparente de l'action manifeste la grandeur

du principe qui est au fond de l'action. Si rien de ce

que je veux ne me contente, c'est qu'il y a, au fond de moi-
même, une aspiration qui me pousse à m'élever toujours
plus haut. Si le phénomène ne m'apparaît plus que comme
néant, c'est que je ressens l'impérieux besoin de quelque
chose auprès de laquelle le phénomène ne compte pas. La
vie humaine est portée par l'inextinguible désir de l'Absolu :

elle réclame Dieu.

III

L'existence de Dieu est attestée, tout d'abord, par la

contingence des phénomènes. Comme nous l'avons reconnu,
il y a partout inslabililé, partout impossibilité de s'arrêter.
Et pourtant cette instabilité n'est pas le néant. On ne peut
pas s'en tenir au phénomène ; mais on ne peut pas non
plus y renoncer. La contingence renferme quelque nécessité.

C'est là ce que nous sentons bien. Nous sentons que
les phénomènes ne sont pas entièrement vides. Nous
sentons que nos actes ne sont pas rien : au fond de notre
indigence, nous sentons une merveilleuse plénitude. C'est que
le contingent n'est pas le pur contingent : au fond du
contingent, il y a le nécessaire. Nous renouvelons ainsi l'argument

cosmologique : ce n'est pas en dehors du contingent,
c'est au sein même du contingent qu'il faut chercher le
nécessaire. — D'autre part, nous trouvons en nous une
disproportion constante entre la pensée et l'action ; toujours l'idéal
conçu par la pensée est dépassé par l'action : toujours la

réalité produite par l'action est dépassée par un idéal
renaissant. Notre vie est une perpétuelle oscillation autour
d'un point de coïncidence où la pensée et l'action se

confondraient dans une parfaite unité. Ce point, nos démarches

ne s'y fixent jamais ; mais elles y passent sans cesse. Elles
le supposent donc. Notre existence tout entière suppose



266 CHARLES WERNER

l'identité réalisée de l'idéal et du réel, de la pensée et de

l'action, ce qu'A risto te appelait l'acte pur de la pensée. Et
voilà renouvelé l'argument téléologique : c'est dans la
nature même de notre action et de notre pensée imparfaites
que nous trouvons la présence d'une pensée et d'une action
parfaites. — Parla, l'argument ontologique, lui aussi, reprend
une vigueur nouvelle. L'idée de perfection n'est plus seulement

une abstraction : c'est une réalité supposée par la vie
môme de la pensée et de l'action. Ce n'est plus un idéal
dont on prétendrait extraire le réel : c'est un réel dans
lequel on trouve l'idéal. — Ainsi, selon M. Blondel, toutes les

preuves de l'existence de Dieu deviennent efficaces lorsque,
se renforçant les unes les autres, elles sont fondées sur les

exigences de l'action. Seule l'action renferme toute la réalité.

C'est pourquoi d'elle seule rossori évidemment l'existence

de l'Absolu.
Cette pensée de Dieu, qui nous esl imposée par l'action,

nous ne pouvons la garder que par l'action. La pensée pure
esl impuissante à saisir l'Absolu : elle ne peut y parvenir
([n'en s'expriinanl par l'action. El c'csl d'elle-même que
l'action tend à résoudre le problème qu'elle a posé. L'action
humaine est une synthèse de l'homme avec Dieu. C'est

pourquoi elle est traversée par une aspiration infinie : elle

aspire à devenir Dieu. L'action tend inévitablement à

réaliser celle idée de la perfection qu'elle concini nécessairement.

Elle nous commande de nous égaler à Dieu. — L'homme
est donc conduit, par la nécessité de l'action, devant une
alternative, dans laquelle vient, se concentrer tout le tragique

de sa destinée. L'homme peut s'effacer devant Dieu,
s'ouvrir à la lumière de l'Absolu, vivre de la vie divine. Il
peut aussi fermer son cœur, résister à Dieu, prétendre se

suffire à lui-même. L'homme peut opter pour la vie ou pour
la mort de l'action.

L'homme peut opter pour la mort de l'action. Il peut se

détourner de Dieu el s'adorer lui-même. Mais qu'il prenne
garde En appliquant à un terme borné l'infinie tendance de



LE PROBLÈME DE LA DESTINÉE HUMAINE 2()J

sa volonté, il ne détruit pas cet infini qui esl, en lui. Quoi
qu'il fasse, l'homme resle infini. Quelle qu'en soil l'inspiration,

l'action humaine échappe aux limites étroites du temps.
C'est là ce. qu'atteste le caractère d'éternité (pie possède
l'action. Eternité qui se révèle par l'immensité des

conséquences qu'engendre le moindre de nos actes. Eternité qui
se marque dans l'indestructibilité de l'acte une fois accompli :

ce qui a élé l'ail dans un instant, lout le déroulemenl de la

durée ne suffirait pas à le défaire. L'homme ne peut se

dépouiller de son infinité. Dans l'acte libre par lequel il se

détourne de Dieu, s'insinue malgré lui la puissance infinie
de Dieu. Détourné de Dieu, il ne peut se détacher de Dieu.
Manquant sa destinée, il ne peut se dérober à la grandeur
de sa destinée. L'homme veut être sans l'Etre Soit. Mais,
en se perdant, il ne coupe pas le lien qui le rattache à l'Etre.
Il esl mort, et pourtant il esl éternellement vivant. Par sa

faute, il s'est condamné lui-même au supplice de vivre à

jamais en embrassant, dans une horrible étreinte, son propre
cadavre.

Mais l'homme peut se tourner vers la lumière : il peut
opter pour la vie de l'action. Il peut laisser Dieu régner sur
son existence, de Ielle sorte qu'il ne soit plus qu'un instrument

de la volonté divine. Voilà le fondement dernier du

devoir, de l'obligation. La conscience nous dit que l'action
esl bonne lorsque la volonté se soumet à cette sorte de
contrainte qu'on appelle l'obligation. La raison en est qu'il n'y
a de bien véritable que là où nous écartons les préférences
naturelles de la volonté pour accepter une loi, un commandement

divin. Il faut que notre vie manifeste l'infini qui est

en nous. Nous ne devons pas rester enfermés dans les limites

de notre individualité ; mais nous devons nous efforcer
de mettre dans chacun de nos actes la grandeur et l'universalité

de l'Absolu. Ainsi seulement nous parviendrons à la

liberté et au bonheur : être libre, c'est renoncera sa volonté

propre ; être heureux, c'esl s'élever au-dessus de lotîtes les

possessions particulières. L'homme doit ne se conlenler de



268 CHARLES WERNER

rien de fini. L'ardeur qui est nécessaire pour accomplir les

tâches de la vie, il doit la demander au détachement plutôt
qu'à la passion. Il doit être dans le inonde comme n'y étant

pas ; il doit vivre comme s'il était mort. La mort : elle est

au fond de la terreur sacrée qu'inspire à l'homme la vue de

la divinité. Nul ne se donne à Dieu sans mourir. Mais la

mort est suivie de la résurrection. Des profondeurs de
l'abîme où le néant est apparu jaillit la plénilude de la vie
éternelle.

Cette vie divine, nous ne pouvons la réaliser en nous que
par l'action. Il se présente à nous des actes auxquels la

nature ne nous porte pas et qui contrarient notre amour-
propre : ce sont les actes de foi. Nous devons les accomplir.

Sans avoir la foi, nous devons agir comme si nous
l'avions déjà, afin qu'elle soit engendrée en nous par la vertu
de l'action. La foi ne va pas de la pensée à l'action :

elle va de l'action à la pensée. Dans l'action s'accomplit

la fusion de l'homme avec Dieu : c'est pourquoi la

pensée, en traversant l'action, s'enrichit infiniment. — El la
foi n'est pas seulement le résultai de l'action. A son tour,
elle est un principe d'action. La vie religieuse a besoin,

pour se réaliser, de s'exprimer dans une action déterminée.
Adorer en esprit et en vérité, ce n'est pas s'abslenir de Ionie
pratique. La foi religieuse, en voulant se passer de l'action,
se réduirait à n'être plus qu'une aspiration flottant dans le

vide. Mais cette action qui souticnl la foi ne saurail être
déterminée par l'homme. Comment l'être fini mettrait-il l'infini

à sa portée autrement qu'en le rabaissant 11 faut que
l'infini, de lui-même, se rende fini. D'où la nécessité de

préccples révélés, qui soient un don de Dieu. L'esprit
religieux réclame celle lettre, de même que l'àme a besoin du

corps. Bien loin de tuer l'esprit, la lettre le consolide et le

vivifie.
Du sommet auquel nous sommes parvenus, nous pouvons

nous retourner vers les étapes (pie l'action a successivement

parcourues et considérer comme une réalité tout ce qui



LE PROBLÈME DE LA DESTINÉE HUMAINE 269

jusqu'alors nous était apparu comme un simple phénomène.

Maintenant que la série est achevée, il est juste que
nous fassions participer chacun de ses termes à la solidité
de l'être qui en est l'aboulissement nécessaire. Nous pouvons
donc affirmer la valeur absolue de la connaissance, la

correspondance absolue entre l'être et le connaître. Cependant
nous devons nous rappeler que, pour arriver au terme d'où

jaillil la certitude, il faut passer par l'alternative qui se pose
à l'action humaine et trancher le problème pratique : l'être
reste donc radicalement hétérogène à la connaissance. Mais
cette hétérogénéité disparaît pour celui qui a préféré la vie
à la mort. A celui qui a opté pour la vie de l'action, tout se

dévoile. En Dieu se retrouve la réalité de toutes les choses.

Et cette réalité atteste l'infinie bonté de Dieu. Les choses

sont ce qu'elles nous paraissent : il n'y a pas de fond à la

nature. Les choses sont parce que nous agissons sur elles,
et parce qu'elles agissent sur nous. Ce n'est donc pas assez
de dire que les choses existent parce que Dieu les voit :

elles ne sont alors que passives, et n'atteignent pas à l'existence.

Les choses existent parce que Dieu les voit à travers
le regard de la créature et leur permet d'agir sur lui. La
réalité des choses implique l'ineffable condescendance de

Dieu qui se rend passif de l'action de sa créature. — C'est

ainsi que, de ce point de vue suprême, se manifeste la réalité

de toutes choses. Ce qui semblait auparavant n'être
qu'un moyen pour la réalisation de l'action apparaît comme
absolument réel. En Dieu, l'affirmation du primat de l'action
vient se confondre avec l'affirmation du primat de la vérité.

Tels sont les grands traits de celte philosophie. Assurément
je ne vous propose pas de l'accepter complètement. Nous

pourrions faire, à son propos, certaines réserves. Je me
contenterai de vous dire que la philosophie de l'action, comme
les autres formes du pragmatisme, me paraît méconnaître le

caractère propre el l'importance de la raison. On veut nous
parler de l'action libre et raisonnable. Mais comment pose-



CHAULES WERNER

î-oii la raison ei la liberie? On déclare que l'action, exprimant

la qualité originale qui constitue l'intérieur de l'être,
renferme un infini ; el c'est sur la conscience de cet infini
qu'est fondée la conscience de l'action comme libre et
raisonnable. Mais cette qualité originale, que l'on peut trouver
dans n'importe quel être, ne saurait donner le fondement
suffisant de la raison el de la liberie. La raison el la liberté
supposent (pie l'être s'élève au-dessus de la Nature, au-dessus

de la séparation (pie la matière institue entre les individus,

et participe à l'infini de l'Esprit. Or nulle part, dans
cet immense développement de l'action, nous n'avons trouvé
une distinction marquée entre l'ordre de la Nature ei l'ordre de

l'Esprit. Cela est si vrai qu'après avoir posé l'action comme
libre el raisonnable on revient, aux manifestations élémentaires

de la vie et l'on nous montre l'action consignant
l'organisme corporel. Voilà pourquoi, sans doute, une certaine
obscurité, une certaine incohérence, plane sur cette doctrine
et l'empêche de porter tous ses fruits. Si l'on s'élail placé
au poinl de vue (pie nous indiquons, il n'aurait pas été

possible de présenter la liberté comme incapable de se suffire

à elle-même et nous tournant vers le dehors. Assurément
la liberté comporte une loi ; mais cette loi n'est, autre que
la loi de la raison : il n'y a pas là d'hétéronomie. Assurément

la liberté nous contraint de sortir de notre individualité

; mais c'est pour nous élever à l'universalité de l'Esprit:
il n'y a pas là d'extériorité. Il n'aurait pas été possible, non
plus, de considérer le monde idéal, objet de la métaphysique,

comme un substitut inefficace de l'être en soi. Car le
monde idéal, découvert par la pensée d'un Platon et d'un
Aristote, le monde idéal qui dépasse le phénomène tout en
lui étant immanent, c'est précisément le monde de la raison
et de la liberté. Kl c'est dans ce monde-là, et nulle part
ailleurs, qu'il faut chercher l'Absolu. —Vous voyez que nous
sommes loin de pouvoir nous accorder tout à fait avec
M. Blondel. Mais nous ne nous en sentons pas moins pressé
de rendre hommage à tout ce qu'il y a d'original et de pro-



LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 27I

fond dans sa pensée. C'est une grande idée que de s'attacher
ainsi à l'action pour en étudier l'expansion et l'inévitable
transcendance. Et cette idée, M. Blondel l'a merveilleusement
développée, avec une ampleur et une pénétration saisissantes.

Du point de vue auquel il nous invite à nous placer, la vie
humaine et la relation entre l'homme et Dieu apparaissent
éclairées par une lumière nouvelle. Nous croyons que cette

philosophie est digne d'être considérée par tous ceux qui
méditent sur le mystère de la faiblesse et de la grandeur
humaines.

Chaules Werner.


	Le problème de la destinée humaine dans la philosophie de l'action : conférence faite à l'association chrétienne d'étudiants de Genève

