Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1(1913)

Artikel: Le probleme de la destinée humaine dans la philosophie de I'action :
conférence faite a l'association chrétienne d'étudiants de Genéve

Autor: Werner, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE

DANS LA PHILOSOPHIE DE L’ACTION

Conférence faite & I’Association chrétienne d’étudiants de Geneve.

Il semble que l'orientation philosophique de notre époque
soit déterminée par une réaction contre lintellectualisme.
On s’accorde a vouloir réduire la portée de l'intelligence,
sans d’ailleurs observer toujours la distinction qu’il convient
de faire entre l'intelligence et la raison. En face de l'intel-
ligence et de la raison, on affirme les droils de la vie et de
I’action.

Dans ce grand mouvement d’idées, que l'on peut, d’une
maniere trés générale, appeler le pragmatisme, certaines doc-
trines se détachent avec force et s’imposent irrésistiblement
a l'attention : telles sont les doctrines célébres de W. James
et de M. Bergson. D’autres cependant, moins connues, méri-
tent d’étre étudiées. Parmi celles-ci, 1l en est une qui a posé
l'action comme I'¢tre profond des choses, et s’est eflorcé de
fonder sur I'étude du développement de l'action une con-
ception religieuse de la vie humaine. Je veux parler de la
philosophie dite précisément Philosophie de I’Action, dont
les principaux représentants sont M. Maurice Blondel et le
P. Laberthonni¢re. M. Blondel, actuellement professeur a la
Faculté des Lettres d’Aix-en-Provence, a publié en 1893 un
livre, resté célebre, intitulé : L’ Action (avec le sous-titre :
LBissai d’une critique de la vie el d’une science de la pratique).
Ce sont les idées contenues dans cet ouvrage que je voudrais

17



258 CHARLES WERNER

vous exposer. Assurément le chef d’eeuvre de M. Blondel,
quelle que soit son importance, ne renferme pas toute la Philo-
sophie de 'Action. M. Blondel lui-méme a développé cerlains
points de sa doctrine dans des travaux ultérieurs. D’autre
part, une doctrine considérable, procédant de la méme ins-
piration que celle de M. Blondel, a été élaborée par le P.
Laberthonniere, I'éminent directear des Annales de PPhilo-
sophic Chrétienne, qui a publié en 1903 un livee intitulé :
Fissais de Philosophie Religieuse. Mais je ne peux songer a
vous déerire 'ensemble de cette philosophie. Obligé de con-
centrer mon effort sur un poini, je vais essayer de retracer,
dans ses grandes lignes, la doctrine exposcée par M. Blondel
dans "Action. Encore dois-je regretter que la bricvelé
néeessaire de mon exposé ne me permette pas de mettre en
lumicre toute la vichesse de pensée conlenue dans ce livre

admirable. (1)

Ce que M. Blondel se propose de trouver, ¢’est un point
fixe dans le devenir universel, ¢’est quelque chose de stable,
un terme auquel on puisse s’arréter. KU cette recherche, lui
faisant découvrir partout une instabilité qui force d’aller plus
loin, I'oblige & parcourir tout le cercle immense de la réalité.

Tout d’abord, sclon M. Blondel, ce principe stable (ue
nous cherchons, ce n’est pas la science ui pourra nous le
donner. On s’est fait, & cet égard, de singulieres illusions.
On a cru a la valeur absolue de la science. La vérité est que
la science ne peul pas nous suffive. parce qu’elle ne se suffit
pas a elle-méme.

En effet, il y a dans la science une incohérence londa-
mentale. La science est constitué¢e par deux tendances con-
traives, également importantes. D'une part, la science est

(1) On trouvera une ¢tude d’ensemble sur la doctrine de M. Blondel et

du P. Laberthonni¢re dans Pouvrage de M. Cremer: Le Probléme Religieux
dans la Philosophie de U Action. (Paris, Alcan, 1912.)



LE PROBLEME DE LA DESTINKE HUMAINE 259

fondée sur 'homogeéne el le continu de lespace: ¢est la
seience mathématique. D’autre part, la science est fondée sur
'hétérogéndité et la discontinuité des choses: ¢’est la science
de la nature. Tout réduire & 'homogene ; partoul reconnaitre
Phétérogene : ces deux procédés sont également scientiliques.
Tantot, la science s’attache a déterminer les especes et les
formes, & marquer les caracteres distinetifs des étres ; lantot,
elle néglige le contenu original de chaque phénomene, et
proclame la continuit¢ du déterminisme universel. Ces deux
lendances vivent cote a cote dans la science et se fécondent
mutuellement. Mais leur accord reste un mystere.

Observons d’ailleurs que la science échoue a vouloir réduire
entierement la qualité & la quantité. Voyez, dans l'ordre des
sciences de la vie, le transformisme. Cette doctrine représente
I'un des efforts les plus puissants que la science moderne
ait faits pour réduire la qualité & la quantité, le discontinu
au continu. Mais c¢’est vainement que le transformisme espere
faire évanouir toute discontinuité¢. En tant qu’il a cette ambi-
tion, le transformisme est une sorte d’alchimie. L’alchimie
voulait remplacer toutes les qualités des corps par l'unité
d’'une qualité¢ finale; le transformisme veul remplacer loutes
les qualités spéceifiques par I'unité d'une (ualité originelle.
(Cest 1d une tentative vouée a l'insucces. La qualité est irre-
ductible & la quantité ; le discontinu eslb irréductible au
continu.

Ainsi lantinomie de la continuité¢ et de la discontinuité
n’aflecte pas seulement, comme Kant I'a cru, les construc-
tions de la métaphysique : elle se trouve dans la science
elle-méme. La science est impuissante a réduire la qualité a
la quantité ; et pourtant la science est condamnée i passer
incessamment de l'ordre de la qualité a 'ordre de la quantité.
Au ceeur de la science réside une intime contradiction.

En fait, pourtant, la science réussit. Achille rejoint et
dépasse la tortue, malgré tous les raisonnements de Zénon.
De méme, la science, malgré toutes les incohérences qu’elle
renferme, permet a 'homme de régner sur la nature. L’ex-



260 CHARLES WERNER

plication de ce fait est celle-ci : dans la science, il y a plus
que la science: il y a l'acte du sujet. Si la science réussil,
si elle opere un passage inexplicable de la qualité & la quan-
tité, c’est parce qu’elle est portée par laction, uila déborde.
Voila pourquoi notre pouvoir sur les choses va toujours plus
loin que notre savoir. Au point d’arrivée, il y a plus que la
science, parce (uil v a plus que la science au point de
départ. La science aboutit & I'action, parce qu’elle est parlie
de laction, et parce qu'elle est tout entiere suspendue a
laction.

Kt Taction exprime précisément ce (que la science ne par-
vient pas a expliquer: Vorviginalité propre de chaque étre.
Tout ¢tre est un phénomene en tant quil est soumis au
déterminisme universel. Mais, en tanl u’il possede une
qualité qui n’apparlient qu’a lui, il 8’éleve au-dessus du phé-
nomene et revét un caractére d’infinité. L'infini est intérieur
aux étres : il ne consiste pas dans 'immensité de ce qui, vu
de l'extéricur, apparait sans bornes ; il réside dans I'intimité
profonde par laquelle un étre échappe a l'assujettissement
que le tout fait peser sur lui: il exprime la victoire d’un point
sur 'univers entier. Or cel intérieur des choses, cel infini
(qui permet & un étre de dominer les phénomenes, ¢’est action.
Agir, c’esl insérer quelque chose de soi dans la trame de
I'univers: ¢’est imposer au monde sa loi. L’action manifeste
la réalité profonde qui constitue 'étre et ui lui donne, pav
rapport au monde phénoménal, un aspecet d’infintte¢ lrans-
cendante.

i1

Avons-nous trouvé ce que nous cherchons? A ddéfaut de
la science, qui ne se suffit pas & elle-méme, I'aclion, qui
porte la science ¢t la déborde, l'action, qui constitue U'étre
profond des choses, esi-elle le terme inc¢branlable auquel
nous puissions nous arréter?

Il n’en est rien, répond M. Blondel. Bien loin de se suf-



LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 261

fire & elle-méme, laction esl agitée par une immense inquié-
tude ui ne lui permet de se fixer nulle part dans 'univers.
Bien loin de représenter le stable, I'action est perpétuelle
instabilité. L’action vise constamment & se dépasser elle-
meéme.

L’action consciente est libre. Nous avons dit, en effet,
que I'action renferme un infini: elle n’est pas expliquée par
ses conditions, elle est transcendante au monde phénoménal.
De cet infini nous vient le sentiment de la liberté et de la
raison. Parl’action, nous parlicipons i une puissance infinie.
Par la conscience que nous avons d’agir, nous nous ¢élevons
a I'idée de cette souveraineté eréatrice qu'on appelle laliberté.
Et ¢’esl par 1a que nous sommes des étres raisonnables. — Mais
la liberté ne se suffit pas a elle-méme. C’est vainement qu’on
a tenté¢ de I'¢ériger d’emblée en absolu. Ce que nous voulons
réellement, c’est ce que nous ne sommes pas, ce (ui nous
dépasse et nous commande. La liberté ne reste elle-méme
quen se donnant une loi: c¢lle conduit inévitablement a
lobligation. Aprés nous étre renfermés dans lintérieur de
nous-meémes pour y trouver un infini qui nous éléve au-dessus
de l'univers, nous sommes forcés de sortir de nous-mémes et
de chercher dans cet univers ue nous avions cru dominer
la condition nécessaire de notre vie intérieure. Kt cette exté-
riorisation doit se produire, non pas seulement par l'intention,
mais par l'action. L’intention ne suffit pas; ou, si elle sultit,
¢’est parce (ue Paction en est une pariie intégrante. Née
de Paction, ui nous révele 'infinité du monde intérieur, la
conscience de la liberté tend a l'action qui nous tourne vers
Iextéricur el nous sollicite & créer un monde nouveau.

Dans celle expansion, l'action se heurte a une résistance.
Avant méme de s'étre répandu au dehors, le sujet trouve en
son fond une matiére, une passivité : c’est le corps. Il y a
dans le corps une multitude de forces qui luttent les unes
conlre les autres et contrarient le développement de I'action.
Il faut que l'action domine ce tumulte chaotique en établis-
sanl une vivante coneciliation des contraires. C'est la la syn-



269 F CHARLES WERNER

thése qui produit lindividualité. L’action est le lien qui
rassemble toutes les parties de I'organisme et les lient réunies.
Tout relachement dans la tension de Pactivité conduit inévi-
tablement a la dissolution. Cest par Uaction seule ue lor-
ganisme corporel subsiste dans lunité qui le constitue. Kt
¢’est du sentiment confus de cette unit¢ que nait le plaisir,
(qui vienl couronner l'action. ’
Cependanl nous ne pouvons pas nous arréter a lindivi-
dualité. LVindivida n'est rien par lui-méme, isolé des autres
individus. Il ne se posseéde véritablement qu'en sortant de
lui-méme. Sinon, il reste semblable & Uenfant, qui, ne vivanl
que pour lui-méme, n'est jamais en lui-méme. L’actlion, par
laquelle un ¢étre existe, implique un commerce avee Pexté-
vieur. Un acte (uelconque, une parole, un geste, ne sontl
possibles (ue par le milieu dont ils réclament la collabora-
tion. — Ce carvactere universel de Uaction se marque bien dans
l'action une fois accomplie. L’action dépasse toujours le but
que lagent avail fix¢é. A son origine, elle supposail plus que
lagent : c¢’est pourquoi son développement acquiert une
ampleur que 'agent ne prévoyail pas. Aussi bien l'action,
une fois accomplie, se détache de lindividu qui Ua ¢émise:
elle vit d’une vie indépendante et impersonnelle. Clest la
ce (qu'on voil clairement dans lart, qui apparait des les pre-
miers objets faconnés par la main humaine : la beauté¢ de
PVecuvre d’art manifeste une puissance impersonnelle, planant
au-dessus du temps et de U'espace. — Impersonnel par Uindé-
pendance de son développement, le produil de Paction est
encore impersonnel par le mystere de Pinspiration d'ou il
procede. Ce qui, en lui, vient de agent n'esl pas venfermé
toul entier dans Uintention consciente de Tagenl @ notre
ccuvre vienl du fond obscur de notre étre, et manifeste des
puissances (ui, bien u’élant en nous, ne sonl pas connues
de nous. (Uest par la qu’elle exerce une action sur les
hommes, par tout ce qu’elle contient d’¢bauche incompleéte
et de pressentiment. Les ceuvres du génie renferment des
virtualités que la collaboration des foules, avee le temps, fait



LE PROBLEME DE LA DESTINEKE HUMAINE 263

passer a I'acte. L’action esl ainsi le principe de 'union entre
les éires. Née de cetle union, elle 'engendre i son tour. Par
le caractere d’impersonnalité u’elle revét dans ses manifes-
tations les plus personnelles, elle ¢établit la communion des
intelligences.

Mais action ne se conlente pas de rattacher les étres les
uns aux autres par le caractere impersonnel de locuvre
qu'elle a produite. Elle prétend encore constituer I'associa-
tion directe des étres entre eux. Ce qu’elle réclame, ce n’est
pas seulement la collaboration que le sujet extérieur apporte
a son ceuvre, c’est lintimité méme du sujel extérieur, atin
qu'elle puisse réduire la multliplicité des sujets a un tout au-
quel lindividualité¢ de chacun se dévoue. L’action vise 2
constituer l'union active des sujets eux-mémes ; elle veut
metlre en commun toutes les énergies. Voila le fondement
de la soci¢té. De meéme que laction avait construit l'orga-
nisme individuel, elie est le ciment qui édifie la cité hu-
maine. Nous ne lenons les uns aux autres (ue par Paction,
qui a son bul dans la société.

Est-ce la cependant un but définitif ? 11 est impossible de
le croire. Nous trouvons dans la sociét¢ la méme instabilité
(que nous avons partout rencontrée. La socié¢t¢ commence par
Pamour de deux étres qui veulent étre tout 'un pour autre,
qui veulent confondre leurs deux vies dans une indissolu-
ble unité. Mais leur désir, allant plus loin que leur désir,
engendre 'enfant. Ils voulaient étre un : ils sont trois. L’a-
mour ne suffit pas & Pamour : 'amour a pour {in la famille,
(qui ne tardera pas a se disperser. — Kl I'action, constituant la
société, ne s’arréte pas i la famille. Poursuivant sa route,
elle crée la patrie. Puis, dépassant la patrie, elle crée I'hu-
manité. Ainsi s’élargit de plus en plus le cercle de son infa-
tigable ardeur.

Mais l'action ne peut se borner a I'humanité. Elle em-
brasse l'univers tout entier. D’ott son caractére inévitable-
ment moral : l'action implique un acte de confiance en
I'univers ; elle acecepte ce qui dépasse notre compréhension.



264 CHARLES WERNER

La morale naturaliste I’a bien vu : ce sont les réactions du
milieu universel sur 'action qui fixent la tradition des regles
pratiques. Mais la morale naturaliste ne suffit pas. L'univers
ne nous donne des lecons que parce ue nous avons com-
mencé par nous confier & lui d’'une manitére désintéressée.
Et I'élan de notre action va plus loin que les expériences
qui nous sont imposées par l'univers. L’action traverse le
monde sans trouver le terme de son aspiration. C’esl pour-
quoi l'esprit humain suppose, au-dela du monde rcel, un
monde idéal. Cest la métaphysique qui prépare I'action a
chercher son motil au-dessus de tout ce qui est réalisé dans
la nature. Cependant la métaphysique, & son tour, est insuf-
fisante. La pensée est toujours bornée, et les systemes les
plus larges sont impuissants a saisir la vérité. Mais 'action
va plus loin que la pensée. Elle réclame un absolu. Faute
de le trouver, elle tombe dans les erreurs de la superstition :
la force de l'action n’étant pas épuisée, il subsiste un reli-
quat de 'activité humaine ; ce reliquat, 'homme essaie de
s’en décharger sur le premier support venu ; il se retourne
vers les phénomenes pour leur conférer I'absoluité. Mais
cette tentative désespérée échoue dans la contradiction.
L’homme doil se convaincre (ue le phénomene est incapa-
ble de lui donner le but supréme de l'action. Il n’a plus
alors qu’a sortir du phénoméne pour s’élever jusqu’a l'étre
méme de 'action, jusqu’a «'unique nécessaire ».

En fait, tout crie & 'homme qu’il n’est pas son propre
maitre. Si méme 'homme avait la puissance de faire toul ce
qu’il veut, il resterait qu’il n’a pas déterminé sa volonté
telle qu'elle est. Et cette hétéronomie se marque dans le
fait qu'aucun but atteint par la volonté ne peut la satisfaire.
Apres n'importe quel succes, elle se retrouve en face du
méme vide immense. Ce joug que nous portons se fait sen-
tir cruellement dans I'impossibilité ott nous sommes de re-
médier A nos actes. Si nos actes ¢taient véritablement a
nous, nous pourrions défaire ce que nous avons fait. Or il
n'en est pas ainsi. L’acte, une fois accompli, est iix¢é pour



-

LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 265

Péternité : nous ne sommes pas seuls a Pavoir accompli. —
Mais cette défaite apparente de l'action manifeste la gran-
deur du principe qui est au fond de l'action. Si rien de ce
que je veux ne me contente, c’est qu’il y a, au fond de moi-
méme, une aspiration ui me pousse a m’élever toujours
plus haut. Si le phénomeéne ne m’apparait plus que comme
néant, c'est que je ressens l'impérieux besoin de quelque
chose aupres de laquelle le phénomene ne compte pas. La
vie humaine est portée par I'inextinguible désir de I’Absolu :
elle réclame Dieu.

111

L’existence de Dieun est attestée, tout d’abord, par la
contingence des phénomeénes. Comme nous 'avens reconnu,
il y a partout instabilité, partout impossibilité de s’arréter.
Et pourtant cette instabilité n’est pas le néant. On ne peut
pas s’en tenir au phénomeéne ; mais on ne peut pas non
plus y renoncer. La contingence renferme (uelque néces-
sit¢. C’est la ce que nous sentons bien. Nous sentons que
les phénomenes ne sont pas enticrement vides. Nous sen-
tons que nos actes ne sont pas rien : au fond de notre indi-
gence, nous sentons une merveilleuse plénitude. Cest que
le contingent n’est pas le pur contingent : au fond du con-
tingent, il y a le nécessaire. Nous renouvelons ainsi I'argu-
ment cosmologique : ce n'est pas en dehors du contingent,
c¢’esl au sein méme du contingent qu’il faut chercher le
nécessaire. — D’autre part, nous trouvons en nous une dispro-
portion constante entre la pensée et 'action ; toujours I'idéal
concu par la pensée est dépassé par laction : toujours la
réalité produite par l'action est dépassée par un idéal re-
naissant. Notre vie est une perpétuelle oscillation autour
d'un point de coincidence ou la pensée et l'action se con-
fondraient dans une parfaite unité. Ce point, nos démarches
ne g’y fixent jamais ; mais elles y passent sans cesse. Elles
le supposent done. Notre existence tout entiere suppose



266 CHARLES WERNER

l'identité réalisée de I'idéal et du réel, de la pensée et de
Paction, ce qu'Aristole appelait lacte pur de la pensée. Et
voila renouvelé largument téléologique : c’est dans la na-
lure méme de notre action et de notre pensée imparfaites
que nous trouvons la présence d'une pensée et d'une action
parfaites. — Par la, Vargument ontologique, lui aussi, reprend
une vigueur nouvelle. L'idée de perfection n’est plus seule-
ment une abstraction : ¢’est une réalité supposée par la vie
méme de la pensée et de laction. Ce n'est plus un idéal
dont on prétendrait extraive le réel @ ¢’est un réel dans le-
quel on trouve lidéal. — Ainsi, selon M. Blondel, toutes les
preuves de Pexistence de Dieu deviennent efficaces lorsque,
se-renforcant les unes les autres, elles sont fonddes sur les
exigences de Paction. Seule aclion renferme loute la vréa-
lité. (Test pourquot d’elle seule ressorl évidemment lexis-
tence de ’'Absolu.

Cetle pensée de Dieu, qui nous est imposée par action,
nous ne pouvons la garder que par 'action. La pensée pure
esl impuissante & saisiv 'Absolu: elle ne peut y parvenir
quen s’exprimant par laction. Kt c’est d’elle-méme que
laction tend a rvésoudre le probleme qu’elle a posé. L'action
humaine est une synthese de 'homme avec Dieu. Clest
pourquoi elle est traversée par une aspiration inflinie : elle
aspire & devenir Dieu. L’action tend inévitablement & réa-
liser cette idée de la perfection qu’elle concoit nécessaire-
ment. Elle nous commande de nous é¢galer a Dieu. — L’homme
est done conduit, par la nécessit¢ de laction, devant une
alternalive, dans laquelle vient s¢ concentrer tout le tragi-
que de sa destinée. L’homme peul s’eflacer devant Dien,
s’ouvrir & la lumiére de U'Absolu, vivre de la vie divine. 11
peul aussi fermer son coeur, reésister 4 Dieu, prétendre se
suftive &t lui-méme. L'’homme peut opter pour la vie ou pour
la mort de l'action.

L’homme peut opler pour la mort de laction. 1l peul se
détourner de Dieu el s’adorver lui-méme. Mais qu’il prenne
garde | En appliquant & un terme borné l'infinie tendance de



LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 267

sa volonté, il ne détruit pas cet infini qui esl en lul. Quoi
qu’il fasse, 'homme reste indini. Quelle qu’en soit inspira-
tion, 'action humaine échappe aux limites étroites du temps.
Clest 1a ce. quiatteste le caractere d’éternité que possede
Paction. Eternité qui se révele par Uimmensité des consc-
quences qu’'engendre le moindre de nos actes. Eternité qui
se marque dans U'indestructibilité¢ de Vacte une fois accompli:
ce (qui a ¢1é fait dans un instant, tout le déroulement de la
durée ne suffirait pas & le défaire. I’homme ne peut se dé-
pouiller de son inlinité¢. Dans 'acte libre par lequel il se
détourne de Dieu, s'insinue malgré lui la puissance infinie
de Dieu. Détourné de Dieu, il ne peul se détacher de Dieu.
Manquant sa destinée, il ne peut se dérvober & la grandeur
de sa destinée. L’homme veut étre sans UEtre 2 Soit. Mais,
en se perdant, il ne coupe pas le lien qui le rattache a U'Etrve.
Il est mort, et pourtant il est éternellement vivanit. Par sa
faute, il s’est condamné lui-méme au supplice de vivre & ja-
mais en embrassant, dans une horrvible étreinte. son propre
cadavre.

Mais 'homme peut se tourner vers la luamiere : il peut
opter pour la vie de laction. Il peut laisser Dieu régner sur
son existence, de telle sorte qu’il ne soit plus qu'un instru-
ment de la volonté divine. Voild le fondement dernier du
devoir, de Pobligation. La conscience nous dit que laction
esl bonne lorsque la volont¢ se soumet a cette sorte de con-
trainte (u’on appelle l'obligation. La raison en est qu’il n’y
a de bien véritable que 1a ot nous écartons les préférences
naturelles de la volonté pour accepter une loi, un comman-
dement divin. Il faut que notre vie manifeste 'infini qui est
en nous. Nous ne devons pas rester enlermés dans les limi-
tes de notre individualité ; mais nous devons nous eflorcer
de mettre dans chacun de nos actes la grandeur el I'univer-
salit¢ de I'Absolu. Ainsi seulement nous parviendrons a la
liberté et au bonheur : étre libre, ¢’est renoncer a sa volonté
propre ; étre heureux, c’'est s'¢lever au-dessus de toules les
possessions particulieres. L’homme doit ne se conlenter de



268 CHARLES WERNER

rien de fini. L’ardeur (ui est nécessaire pour accomplir les
taiches de la vie, il doit la demander au détachement plutot
qu’a la passion. Il doit étre dans le monde comme n’y étant
pas ; il doit vivre comme s’il était mort. La mort : elle est
au fond de la terreur sacrée u’inspire a 'homme la vue de
la divinité. Nul ne se donne &4 Dieu sans mourir. Mais la
mort est suivie de la vésurrection. Des profondeurs de la-
bime ol le néant est apparu jaillit la plénitude de la vie
¢ternelle.

Celte vie divine, nous ne pouvons la réaliser en nous que
par Vaction. Il se présente & nous des acles auxquels la
nature ne nous porte pas el qui contrarient notre amour-
propre : ce sont les actes de foi. Nous devons les accom-
plir. Sans avoir la foi, nous devons agir comme si nous l'a-
vions déja, afin qu’elle soit engendrée en nous par la vertu
de laction. La foi ne va pas de la pensée a laction :
elle va de l'action a la pensée. Dans laction s’accom-
plit la fusion de I'homme avec Dieu : c¢’est pourquoi la
pensée, en raversant l'action, s’enrichit infiniment. — Et la
foi n’est pas seulement le résultat de laction. A son tour,
elle est un principe d’action. La vie religieuse a besoin,
pour se réaliser, de s’exprimer dans une action déterminée,
Adorer en esprit et en vérité, ce n’est pas s’abstenir de toute
pratique. La foi religicuse, en voulant se passer de 'aclion,
se réduirail & n’étre plus qu’une aspiration flottant dans le
vide. Mais cette action qui soutient la foi ne saurait ctre
déterminée par 'homme. Comment I'étre fini mettrait-il I'in-
fini & sa portée autrement qu'en le rabaissant ? Il faul que
Uinfini, de lui-méme, se rvende fini. D’ou la ndécessité de
préceples révélés, qui soient un don de Dieu. L’esprit rveli-
gieux réclame cette letire, de méme ue I'ame a besoin du
corps. Bien loin de tuer Iesprit, la letire le consolide et le
vivifie.

Du sommel auquel nous sommes parvenus, nous pouvons
nous retourner vers les étapes (que laction a successive-
ment parcourues et considérer comme une réalité tout ce qui



LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 269

jusqu’alors mnous était apparu comme un simple phéno-
mene. Maintenant que la série est achevée, 1l est juste que
nous fassions participer chacun de ses termes a la solidité
de I'étre (ui en est 'aboutissement nécessaire. Nous pouvons
done affirmer la valeur absolue de la connaissance, la cor-
respondance absolue entre I'étre et le connaitre. Cependant
nous devons nous rappeler que, pour arriver au terme dou
jaillit la certitude, il faul passer par l'alternative qui se pose
a 'action humaine et trancher le probleme pratique : I'étre
reste done radicalement hétérogene a la connaissance. Mais
cette hétérogénéité disparait pour celui qui a préféré la vie
a la mort. A celui qui a opté pour la vie de 'action, toul se
dévoile. En Dieu se retrouve la réalité de toules les choses.
Et cette réalité atteste linlinie bonté de Dieu. Les choses
sont ce qu’elles nous paraissent : il n'y a pas de fond & la
nature. Les choses sont parce que nous agissons sur elles,
et parce quelles agissent sur nous. Ce n'est donc pas assez
de dire que les choses existent parce que Dieu les voit:
elles ne sont alors que passives, et n’atteignent pas & I'exis-
tence. Les choses existent parce que Dieu les voit a travers
le regard de la créature et leur permet d’agir sur lui. La
réalité des choses implique lineffable condescendance de
Dieu (ui se rend passil de I'action de sa cr ‘ature. — (Cesl
ainsi (ue, de ce point de vue supréme, se manifeste la réa-
lit¢ de toutes choses. Ce qui semblait auparavant n’étre
qu'un moyen pour la réalisation de l'action apparait comme
absolument réel. Kn Dieu, Uaffirmation du primat de I'action
vienl se confondre avec l'affirmation du primat de la vérité.

Tels sont les grands traits de cette philosophie. Assurément
je ne vous propose pas de l'accepter compliétement. Nous
pourrions faire, & son propos, certaines réserves. Je me con-
tenterai de vous dire (ue la philosophie de I'action, comme
les autres formes du pragmatisme, me parait méconnaitre le
caractere propre el 'importance de la raison. On veut nous
parler de l'action libre et raisonnable. Mais comment pose-



270 CHARLES WERNER

t-on la raison et la libert¢ ? On déclare que laction, expri-
man! la qualité originale qui constitue U'intérieur de 1'étre,
renferme un inlini ; et ¢’est sur la conscience de cel infini
qu'est fondée la conscience de laction comme libre et rai-
sonnable. Mais cetle qualité originale, que 'on peut trouver
dans n’importe quel étre, ne saurait donner le fondement
suffisant de la raison et de la liberté. La raison et la liberté
supposent que l'¢tre s’éleve au-dessus de la Nature, au-des-
sus de la séparation que la matiere institue entre les indivi-
dus, et participe 4 Vinfini de U'Esprit. Or nulle part, dans
cel immense développement de Paction, nous n’avons trouvé
une distinction marquée entre I'ordre de la Nature et 'ovdre de
PEsprit. Cela est si vrai qu’apres avoir posé Paction comme
libre et raisonnable on revient aux manifestations ¢lémen-
taires de la vie et 'on nous montre 'action constituant I'or-
eganisme corporel. Voila pourquoi, sans doute, une certaine
obscurité, une certaine incohérence, plane sur cette doctrine
et 'empéche de porter tous ses fruils. 51 Pon s’était placé
au point de vue que nous indiquons, il n’aurait pas ¢té
possible de présenter la liberté comme incapable de se suf-
fire & elle-méme et nous tournant vers le dehors. Assurément
la liberté¢ comporte une loi; mais cetle loi n'est autre que
la loi de la raison : il n’y a pas la d’hétéronomie. Assuré-
ment la liberté nous contraint de sortir de notre individua-
lit¢ ; mais c¢’est pour nous élever a Puniversalité de I'Esprit :
il n’y a pas Ia d’extériorité. Il n’aurait pas ¢été possible, non
plus, de considérer le monde idéal, objet de la métaphysi-
que, comme un substitut inefficace de I'étre en soi. Car le
monde idé¢al, découvert par la pensée d’un Platon et d'un
Aristote, le monde idéal qui dépasse le phénomeéne tout en
lui étanl immanent, ¢’est précisément le monde de la raison
et de la libert¢. KL c¢’est dans ce monde-la, et nulle part
ailleurs, qu’il faut chercher FAbsolu. — Vous voyez (ue nous
sommes loin de pouvoir nous accorder tout a fail avec
M. Blondel. Mais nous ne nous en sentons pas moins pressé
de rendre hommage a tout ce u’il y a d’original et de pro-



LE PROBLEME DE LA DESTINEE HUMAINE 271

fond dans sa pensée. Cest une grande idée que de s’altacher
ainsi & laction pour en étudier I'expansion et linévitable
transcendance. Kt cette idée, M. Blondel I'a merveilleusement
développée, avec une ampleur et une pénétration saisissantes.
Du point de vue auquel il nous invite &4 nous placer, la vie
humaine et la relation entre 'homme et Dieu apparaissent
¢clairées par une lumiere nouvelle. Nous croyons que cette
philosophie est digne d’étre considérée par tous ceux (ul
méditent sur le mystére de la faiblesse et de la grandeur

humaines.

CHARLES WERNER.



	Le problème de la destinée humaine dans la philosophie de l'action : conférence faite à l'association chrétienne d'étudiants de Genève

