
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

Ch. Renouvier. Essais de critique générale. — iel Essai, Traité de
logique générale et de logique formelle, 2 vol. in-8°, 397 et 386 p. —
2'' Essai, Traile de psychologie rationnelle, 2 vol. in-8°, 3o,8 el 386 p.
— 3e Essai, Les principes de la nature, 1 vol. in-8° 444 P- Paris,
Armand Colin, 1912.

Les Essais de critique générale soni l'œuvre la plus importante cl la
plus caractéristique de Ch. Renouvier. Depuis longtemps déjà ils
étaient devenus introuvables et ce fail se justifie par l'influence de [dus
en plus grande qu'ils ont exercée non seulement en France, mais aussi
à l'étranger.

L'éloge de Renouvier comme penseur n'est plus à faire. On sait
comment il fut métaphysicien de race sachant, de même que Cournot,
appuyer ses déductions philosophiques sur une étude approfondie des

sciences. Nulle [tari comme dans les Essais celle méthode dialectique
ne se révèle avec autant d'éclat.

Dans le «traité de logique générale et de logique formelle »Renouvier
pose les bases du criticisme phénoméniste en prenant comme critère
de ses déductions la contradiction du nombre infini, il est ainsi amené
à transformer et à modifier le kantisme spécialement en ce qui
concerne les concepts de l'espace et du temps.

Avec la « psychologie rationnelle » Renouvier renouvelle complètement

le problème capital de la croyance et celui non moins troublant
de la certitude.

Les «principes de la nature» enfin abordent les conjectures que
l'état actuel de la science rend probables, et nous découvrent les
solutions que le néo-criticisme Ionie d'apporter aux problèmes eschatologiques

cl cosmogoniques.
Il faut savoir gré à la maison Armand Colin de présenter à nouveau

au public, el en une édition très soignée, ces ouvrages qui resteront
capitaux dans l'histoire de la philosophie. R.

A PROPOS DE LA THEOLOGIE MODERNE

La « théologie moderne » est directement [irise à partie dans une
publication récente (La théologie moderne cl le mouvement de Chex-



MISCELLANÉES 253

bres-Moi'ges. Franches réflexions d'un vieux croyant, par K. VÉo.
Lausanne, Martinet, 1912. 67 p.) qui a eu quelque retentissement.

Née à la suite de certaines discussions sur la valeur de la Rible,
celle brochure est intéressante parce qu'elle est l'expression d'un état
de malaise assez général à l'heure actuelle dans les milieux religieux
de la Suisse romande. Son auteur anonyme revendique avec vigueur
et non sans perspicacité les droits de l'orthodoxie et dénonce l'infiltration

des idées nouvelles. Il montre que les réunions biblicislcs de

Cliexbres-Morges répondent à des besoins religieux profonds, qui soni
reslés insatisfaits jusqu'à présent. Reaucoup de croyants sont
désorientés par les affirmations contradictoires, par les négations ou par
les réticences ambiguës de la théologie protestante moderne. Quoi
d'étonnant, dès lors, s'ils éprouvent le besoin de se grouper pour la
sauvegarde des convictions qui leur sont chères.

Nous ne pouvons songer à discuter une à une toutes les thèses de

K. Véo ; nous nous bornerons à présenter quelques remarques.
K. Véo « abhorre de toute la puissance de [son] âme » la théologie

moderne. Mais on esl en droit de se demander s'il connaît le mouvement

d'idées qu'il juge avec tant de sévérité. Sans doute notre auteur
esl au courant de ce qui se dil dans les cercles ecclésiastiques et il se

plail à commenter tel incident de séance de la société vaudoise de
théologie, qu'il juge significatif; mais ce sont des moyens d'information

insuffisants. K. Véo n'a-t-il pas vu que l'originalité de la tendance
qu'il réprouve réside non pas tant dans ses résultats mais dans sa
méthode, et ne comprend-il pas que ce sont des raisons de conscience

— morale aulanl que scientifique — qui ont poussé les hommes qu'il
blâme dans la voie où ils se sont engagés '? il n'y paraît guère, à lire
ses pages enflammées el hautaines.

CarK.Véo hausse constamment te ton. Il ne discute guère, il tranche.
Et sa potémique, irritante pour son adversaire, rapetisse les problèmes,
rétrécit les horizons et rabaisse les questions de principe à des
polémiques aussi déplaisantes que stériles.

U est un poinl cependant — lout à fait essentiel à nos yeux — sur
lequel nous nous Irouvons pleinement d'accord avec K. Véo.

C'est avec raison qu'il demande que dans tout groupcmenl refigieux
les situations de chacun soient franches et nettement définies. Les
équivoques, si équivoques il y a entre théologiens, pasteurs et laïques,
doivent disparaître, car il n'est rien de plus funeste à la vie des Eglises,

rien qui la paralyse davantage. Mais s'ensuit-il pour cela que des
séparations effectives doivent se produire el que les églises protestantes

doivent se fractionner à l'infini? Nous ne le pensons pas.. A
l'heure actuelle, l'union de tous les chrétiens est plus que jamais nécessaire

pour lutter eonlre l'indifférence religieuse et morale et contre la
soif des jouissances matérielles qui s'accuse de plus en plus. Or c'est



254 MISCELLANÉES

dans le respect mutuel de leurs convictions franchement avouées que
les chrétiens pourront réaliser cette union indispensable au but qui
leur est commun et cher à tous. R. A.

LE l>. GEMELLI

Nous analysions dans notre dernier numéro le premier volume des
Etudes de théologie médico-pastorale du P. Gemelli. Nous signalions
l'ouverture d'esprit de l'auteur el son orthodoxie. Depuis lors, ce
savant franciscain a fait parler de lui. Les journaux politiques se sont
fait d'abord les échos d'un bruii suivant lequel la Rivista di filosofia

neoscolastica, qu'il dirige, allait être supprimée par les autorités
ecclésiastiques ; puis ils ont annoncé que le même P. Gemelli avail
présenté au congrès eucharistique de Malle un travail sur les caractères

de la piété de Lourdes. Cette étude, que l'on dil avoir élé fort
applaudie, aura fort probablement pour effet de prolonger la vie de

notre confrère, la Rivista. P. R.

LES QUAKERS

En 1781, la Société des Amis (Quakers) décida de résumer en un
volume les circulaires par lesquelles depuis 1672 l'Assemblée annuelle
de Londres rendait les Assemblées locales attentives à ce qui lui
paraissait essentiel dans la doctrine el la pratique chrétiennes.

En 1802, eu 1834, en i86i, en i883 parurent des éditions nouvelles.
La dernière a été divisée en deux parlies. Le volume relatif à la

pratique chrétienne a élé approuvé par l'Assemblée annuelle de Londres

en décembre 1911, et mis en vente récemment. (Christian discipline
of the religious society of friends of London yearly Meeting. Part 11

Christian Practice. London, Headley.)
On éprouve une singulière émotion à parcourir ces textes qui, en i5o

pages, condensentles règles morales auxquelles sont arrivés les Fox, les

Woolman, les Penn, les Elisabeth Fry. Il n'est pas, sans doute, d'Eglise
ni de Société religieuse qui ait eu, trois siècles durant, une vue aussi
claire de sa mission morale et sociale et qui ait fait preuve d'autant de

courage en proclamant toujours à nouveau ces devoirs.
Les chapitres de conseils sur le commerce el les affaires sont parmi

les plus frappants, mais il esl intéressant aussi de connaître la position
prise aujourd'hui officiellement par la Sociéfé des Amis sui' des sujets
comme les suivants: coopération avec des membres d'autres Eglises,
controverses religieuses, célébration du dimanche, jeux d'argent,
récréations, deuil, etc.

Il y a là des pages admirables, propres à faire rentrer en eux-
mêmes d'abord et à éclairer ensuite Eglises el individus. B.



MISCELLANEES 255

LA REFORME DES ETUDES THEOLOG1QUES

11 y a une « question des facultés de théologie ». Ces facultés
formèrent souvent à elles seules, à l'origine, ou engendrèrent les académies

el les universités. Or maintenant, on conspire de divers côlés

pour les en exclure.
Le projet de création des universités de Hambourg et de Francfort

ne prévoit pas de facufté de théologie. Cela soulève l'indignation du

clergé allemand qui dénie dès lors à ces futures écoles le droit de

s'intituler universités.
Mais ce qui est plus digne de remarque encore, c'est que, alors que

le protestantisme a toujours tenu jusqu'ici à faire suivre à ses futurs
pasteurs la filière universitaire, pour les mettre sur le même pied que
les candidats aux autres professions libérales, ce sont des pasteurs
qui, aujourd'hui, préconisent une réforme des éludes théologiques qui
enlèverait de plus en plus aux facultés leur caractère de hautes écoles
et les séparerait des universités là où elles leur sont encore unies.

Les arguments de M. Trial, le principal apôtre de celle réforme
(La réforme des études théologiques, par L. Trial, pasteur à Nîmes.
1912. Extrait de l'Avant-Garde) sont loin d'être saus valeur. A ses

yeux, les facultés de théologie ont pour but de former de <i bous pas-
leurs ». Or, au lieu d'être essentiellement des écoles professionnelles
ou d'application, elles sont des écoles d'érudition et de hautes éludes
incapables, sans réforme, de préparer les prophètes enflammés dont
l'F]glise a besoin. Libre aux étudiants qui ont le goût de la théologie
pure de se spécialiser à leur guise et qu'on leur en conserve le moyen.
Mais c'est vers la théologie pratique que le gros doit être orienté et
c'est à elle que doivent être subordonnées les autres disciplines. Pour
faire de l'exégèse instructive et édifianle, et pour connaître à fond sa

Bible, il n'est pas indispensable de savoir l'hébreu, ni le grec. La théologie

historique et la systématique sont beaucoup trop cultivées pour
elles-mêmes et, à force de s'attacher aux choses et aux gens du passé,
on néglige presque complètement les besoins de noire temps et
l'étude toujours plus nécessaire des sectes et des mouvements d'idées
contemporains.

C'est mû par une préoccupation analogue que, dans son discours de
rentrée de la Faculté de Paris (en novembre 1912), M. Wilfred Monod
posait et, avec regret, résolvait négativement celle qucslion : «

Préparons-nous des missionnaires pour l'intérieur »

Ou le voit : cette tendance nouvelle aboutirait à subordonner le
travail des facultés aux besoins des églises. Il esl permis de se demander

si c'esl bien là leur rôle? Sans doute elles sont appelées à contribuer

à la formation de pasteurs, mais n'est-ce pas une erreur que de
demander aux éludes Ihéologiques de créer ou développer la foi des

étudiants, comme de faire d'eux de « bons pasteurs » Leur lâche



256 MISCELLANEES

n'est-elle pas plutôt — et qui en nierait l'urgence aujourd'hui? — de
consoliderei d'éclairer leurs convictions, tout en les prémunissant, contre
un légalisme ou un illuminismo également dangereux.

Nous ne méconnaissons certes pas l'importance du problème posé
avec tant d'indépendance et de courage par M. Trial; nous estimons
avec lui qu'il se pose d'une façon aiguë à l'heure actuelle, et nous
espérons que la Revue ne lardera pas à l'aborder d'une façon
approfondie: mais nous pensons qu'il ne doit pas être résolu au détriment
d'études sérieuses, car, à notre sens, tout ce qui enlèverait à l'heure
actuelle de leur valeur scientifique aux études de théologie, loin de
servir les Eglises, ne contribuerait qu'à accentuer davantage le fossé

qui s'esl creusé enlrc la religion el la société. V.

— La réforme des études de théologie a provoqué, nous l'avons dit,
une abondante floraison de publications depuis une vingtaine d'années.
Parmi les travaux les plus récents, il faut signaler le discours que
M. Eberhard Vischer a prononcé en sa qualité de recteur, au mois de
novembre dernier, lors de ia fêle anniversaire de l'université de Bâle.
Cette élude, qui vient de paraître chez l'éditeur Siebeck, à Tubingue,
sous le litre Die Zukunft der evangelisch-theologischen Fakultäten
(36 [i. in 8), est remarquable par la hauteur de vues el la modération
dont son auteur a fait preuve.

— Notre collaborateur, M. Hugo Gressmann, professeur à l'Université

de Berlin, publie dans la livraison d'avril de VAmerican Journal
of theology, de Chicago, une intéressante étude sur « les sources de

l'espérance messianique en Israël», sur laquelle nous attirons l'attention

de nos lecteurs.

— Notre collaborateur M. Emile Lombard a consacré à Swedenborg,
à propos du récent ouvrage de M. Byse, un pclil article extrêmement
suggestif dans le « Bulletin littéraire el bibliographique » de la

Bibliothèque universelle (septembre 1912).

Après avoir loué l'ouvrage admirablement documenté de M. Byse,
M. Lombard se prend à regretter que l'auteur « n'ait pas été tenté par
l'analyse à faire des symptômes qui permettraient de démêler la genèse
du visionnaire chez le savant et l'homme de société » cl il montre par
plusieurs exemples le parti qu'un psychologue pourrait tirer de certaines
notes du penseur de Stockholm pour poser de son cas « un bon
diagnostic — soit dit sans la moindre intention irrévérencieuse el dépré-
cialrice ».


	Miscellanées

