
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Les odes de Salomon

Autor: Gressmann, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ODES DE SALOMON

Les Odes de Salomon sont des hymnes d'origine
gnostique. Elles sont l'œuvre d'un inconnu et ont été attribuées
au roi Salomon, parce que le judaïsme a toujours considéré
Salomon comme le poète le plus doué et le plus sage,

pour ainsi dire comme l'incarnation du génie poétique.
Ainsi c'est à son nom que se l'attachent de nombreux
ouvrages écrits dès le troisième siècle avant Jésus-Christ,

jusqu'au deuxième de notre ère. Dans l'Ancien Testament le

Cantique des cantiques, l'Ecclesiaste et les Proverbes exaltent
la gloire de Salomon, comme les Psaumes celle de David.
Parmi les Apocryphes de l'Ancien Testament on connaît les
Psaumes de Salomon, composés sous Pompée. Or le
dernier anneau de cette longue chaîne est formé par les Odes
de Salomon, qui nous transportent — par delà l'Ancien
Testament, les Pseudépigraphes et les Apocryphes — dans
le jardin enchanté de la « gnose », où ont cru tant de Heurs

exotiques; parmi ces Heurs les Odes sont l'une des plus rares.

Mais avant d'en respirer le parfum, pénétrons d'abord
dans le monde mystérieux de la gnose.

On peut considérer la gnose comme l'héritière de

l'apocalyptique. Car, avant que la gnose eût conquis le monde
oriental, l'apocalyptique était toute puissante, — sur un



196 HUGO CtRESSMANN

théâtre plus restreint il est vrai. Puis l'apocalyptique et la

gnose vécurent un temps côte à côte, parfois même intimement

unies, jusqu'à ce que, peu à peu la gnose eût supplanté
sa sœur aînée. On peut suivre ses progrès avec une grande
netteté clans le Nouveau Testament. Dans les Pseudépigraphes

et les Apocalypses, datant d'une époque qui précède
immédiatement celle du Nouveau Testament, on ne trouve

pour ainsi dire aucune trace de la gnose. Les premiers
vestiges que nous rencontrons de ce nouveau courant
apparaissent dans les plus anciens évangiles. Cesi ainsi que le

passage : « Nul ne connaît le Père, si ce n'est le Eils el celui
à qui le Fils veut le révéler » a déjà une teinte gnostique.
Mais, dans l'ensemble, les trois premiers évangiles sont
encore sous l'inspiration de l'apocalyptique. Le tableau

change aussilôl que nous passons à Paul. Ses épitres, ainsi

que l'on s'en convainc toujours plus depuis quelques années,
sont traversées par un large courant gnostique; et cependant,
chez Paul, la gnose el l'apocalyptique occupent, à peu près
une place égale. A mesure que les écrits du Nouveau Testament

s'éloignent des origines, la pari de la gnose devient
plus importante ; elle joue un rôle de premier ordre dans

l'évangile de Jean, le dernier des livres du Nouveau Testament;

l'apocalyptique au contraire n'a plus laissé laque quelques

rares traces. C'est dans la même atmosphère que nous

transportent les Odes de Salomon, qui doivent dater de la
même époque, — c'est à dire des débuts du deuxième siècle
de l'ère chrétienne. Le terme de cette longue évolution
d'idées se trouve dans le puissant mouvement des deuxième
et troisième siècles, que l'on appelle couramment le «

gnosticisme », et qui a fait courir à l'Eglise de si graves dangers.
Pour fixer avec précision les caractères distinctifs de la

gnose, il faut la considérer dans son opposition à

l'apocalyptique.

L'apocalyptique est toute entière dominée par une idée
centrale, celle de la catastrophe et du jugement universels.
En premier lieu se produiront les « douleurs du Messie » et



LES ODES DE SALOMON 197

ce sera le commencement de la fin : Voici, les peuples se

soulèvent et s'entretuenl dans une guerre fratricide ; les

monstres des premiers jours se déchaînent; les puissances
de l'Enfer reprennent la haute main; l'Antichrist paraît etil
frappe les hommes d'aveuglement et de démence; bref c'est
le retour au chaos, au chaos qui précéda l'apparition du
monde actuel. A l'heure de la plus grande détresse, Dieu se

manifeste : soit Dieu lui-même, soit son représentant le Messie-

Christ, qui lie Satan, vainc le Dragon, dompte les nations
et rétablit l'ordre. Alors commence un inonde nouveau et
meilleur; c'est le retour du Paradis qui ne sera plus jamais
perdu. C'était là (pie lemlail le soupir des premiers chrétiens
quand ils prononçaient la prière : « Seigneur Que ton royaume
vienne! » Car le royaume de Dieu, qu'est-ce autre chose

(pie l'âge d'or s'élablissant avec gloire el celai pour apaiser
la soif du cœur humain, soif de bonheur el de salut. A l'entrée

de, l'ère nouvelle fépée du jugement se dresse comme
un gardien farouche des lieux saints. Dieu, ou bien le Messie,

est assis sur son trône el juge les vivants et les ressuscites.

C'est alors que les hommes et les peuples reçoivent
selon leurs œuvres, bonnes ou mauvaises. Les actes des

hommes sont pesés ; les croyants sont mis à droite, séparés
des incrédules placés à gauche.

Les descriptions du salut final dans les écrits
apocalyptiques sont très variées. Tantôt elles procèdent par traits
lourds et grossiers ; tantôt elles recourent aux lignes lines et
délicates. Ici le tableau est limité par les œillères du
particularisme national, il ne s'étend pas au delà du judaïsme et
de la descendance d'Abraham ; là l'horizon s'élargit jusqu'à
embrasser l'univers tout entier et tous les peuples de la

terre. Mais la pensée dominante reste toujours la même :

l'aspiration de l'homme à échapper à la détresse des
derniers jours et au jugement divin pour cire inscrit dans le

livre de la vie éternelle. Tel esl le monde où vivaient les

auteurs des Pseudépigraphes, des Apocryphes, Jésus lui-
même et les premiers évangélistes. Les uns restaient sous



I98 HUGO GRESSMANN

l'influence juive, d'autres subissaient davantage l'influence
chrétienne; les uns se tenaient à la périphérie, les autres
pénétraient plus profond ; mais tous se ressemblaient par les

points essentiels. Car le contenu de, l'apocalyptique peut se

résumer en quelques termes classiques : tin du monde,
royaume de Dieu, Chris!, résurrection, jugement, vie
éternelle.

Toutes ces idées s'évanouissent aussitôt qu'apparaît le

monde nouveau de la gnose. Sans doute l'aspiration de

l'homme, son but suprême n'a pas changé. Il espère
toujours la vie éternelle el la participation au royaume des

cieux; le cœur humain avec ses soupirs et ses vœux n'esl-il
pas toujours et partout le même? Mais la manière dont on
atteint ce but suprême a changé et le système d'idées qui
désormais dirige les esprits s'est complètement transformé.
A la place du « Christ », c'est le « Rédempteur ». On peut
trouver paradoxal d'affirmer que le Christ et le Rédempteur
soient deux grandeurs distinctes ; mais il en est bien ainsi. Le
Christ sauve l'homme de la détresse finale et du jugement
au jour de l'Eternel ; le Bédempteur par contre délivre
l'homme de la détresse de ce monde, de l'infirmité de la

chair, de la chaîne du péché et du châtiment. Le premier
agit dans l'avenir; le second dans le présent.

Cette première transformation d'idées en a entraîné une
autre. La notion de jugement esl remplacée par celle de

rédemption. Dans l'un el l'autre cas, nous parlerions en

langue, moderne d'un mythe; mais le mythe du jugement est

dominé par des représentations qui se rattachent au monde

judiciaire; il comporte un acte extérieur qui se produit au

jour de l'Eternel, semblable à un jugement de tribunal. Par
contre la redemption est un l'ail intérieur, quand bien même

il est impossible de la concevoir à un point de vue purement

psychologique et comme une expérience de l'àme
individuelle seulement, puisqu'elle s'appuie flussi sur un
mythe. Ce mythe, c'est une histoire de l'humanité et de son



LES ODES DE SALOMON I99

rédempteur dont les détails nous sont racontés de façon
très diverse. Parfois les tableaux sont colorés, concrets,
et même fantastiques, comme cela arrive le plus souvent,

lorsqu'il s'agit de mythes. Parfois les traits pâlissent; ils
deviennent abstraits et sont fortement influencés par l'esprit
philosophique, si bien que le fond conerei du mythe est
difficile à reconnaître. Il n'en reste pas moins que les idées
fondamentales demeurent toujours les mêmes. Les voici.

A l'origine l'àme humaine fut une étincelle divine ; elle est
tombée du ciel dans le monde sensible pour s'y revêtir d'un
corps terrestre dans lequel elle reste enfermée comme en un
cachot. La flamme divine risque d'étouffer, car le monde est

mauvais; il n'est pas l'œuvre du Dieu très bon et très

haut; il a élé créé par un être subordonné et mauvais, le

« démiurge ». Dès lors l'homme, qui a sa patrie dans les
célestes sphères où tout est lumière, languit dans les ténèbres,

asservi aux puissances mauvaises et sans pouvoir
espérer jamais se sauver lui-même. C'est alors que Dieu
intervient et qu'il envoie un être céleste comme rédempteur.
Celui-ci revêt l'apparence d'un serviteur et prend l'aspect
extérieur d'un homme semblable à nous. Mais en réalité ses

origines remontent jusqu'à Dieu lui-môme. Quand les

puissances infernales se mettenl à sa poursuite, elles le contraignent

à descendre, lui aussi, dans le séjour des morts; mais
sa mort est le commencement de la vie, car comme il est

d'origine divine en un autre sens que les autres hommes, il
est capable de vaincre la mort au cours même de sa
descente dans l'Hadès et d'anéantir la puissance du Dragon.
Dès lors les hommes ont reconquis la liberté, ils sont
libres des liens de la chair et de la mort; ils échappent au
péché et à la faute. Tandis que l'apocalyptique est toute
pénétrée de notions morales, puisque c'est des actes des

hommes qu'elle fait dépendre la récompense et la punition
au jour du jugement; la gnose, elle, est inséparable de la
mystique : car elle affirme qu'on peut être certain de sa

rédemption dès le monde actuel, du moment où l'on l'ait en



200 HUGO GRESSMANN

soi-même les expériences que le rédempteur a faites. Le,

croyant gnostique a donc pour premier devoir de s'unir à

son rédempteur par un élan d'enthousiasme et de reproduire
dans les rites sacrés les actes de ce rédempteur. C'est pourquoi

la gnose comporte des aspersions, des sacrements, de

saints repas, célébrés en habits de fête; bref, tous les mystères

par lesquels l'homme jouit par avance dans le monde
sensible des félicités de l'au-delà, et se laisse entraîner par
le vertige du ravissement en Dieu.

Si l'on envisage ainsi sous leurs formes tranchées
le monde de l'apocalyptique el celui de la gnose, il suffit
d'un rapide coup d'œil sur les Odes de Salomon pour se

convaincre que, par leur fond même, elles appartiennent à

la gnose. Car toutes les idées directrices que nous venons
d'indiquer réapparaissent en elles non poinl seulement en
passant et par quelques traits extérieurs, mais dans leur
trame même. Il n'y aurait qu'une seule réserve à faire. A
l'époque où sont nées les Odes, la gnose n'avait pas encore
atteint sa pleine maturité. On s'en aperçoit tout d'abord
aux procédés impressionnistes auxquels recourt le poète

pour combiner des éléments disparates et pour allier les

idées les plus diverses, — tandis que plus lard, dans les

grands systèmes gnostiques, on se trouve en présence d'un
tout plus fortement pensé et plus harmonieusement achevé — ;

puis à un autre trait encore qui distingue nettement les

Odes de la gnose ultérieure. L'auteur, en effet, d'accord
sur ce point avec les théories apocalyptiques, affirme
l'excellence du monde créé, tandis que les gnostiques le déclarent

mauvais et corrompu. C'est ainsi qu'on trouve parmi
les Odes un hymne au Dieu tout-puissant, créateur de ce

monde; alors que, dans la gnose ultérieure, le monde est

l'œuvre d'un démiurge méchant ou doit son origine à une
chute qui l'a séparé du Dieu suprême.

Une deuxième idée est intimement unie à celle-là. Ce

monde étant bon, il retournera finalement à Dieu. Aussi



LES ODES DE SALOMON

l'auteur des Odes acccpte-t-il encore l'eschatologie, qui
ne jouera plus aucun rôle dans la gnose pure. On peut ainsi
fixer la date des Odes à cette époque de transition, au cours
de laquelle l'apocalyptique n'avait pas encore été entièrement

écartée par la gnose, c'est à dire à la première moitié
du deuxième siècle de l'ère chrétienne. D'autres considérations

nous permettent de confirmer la date à laquelle nous
venons de nous arrêter. Il faul noter en effet que les Odes

ont été considérées pendant un certain temps comme un
livre canonique, alors que l'Eglise n'avait pas encore
reconnu les dangers de la gnose el ne l'avait pas
condamnée comme une hérésie. Au troisième siècle encore,
dans l'ouvrage copte de la Pistis Sophia qui dale de cette

époque, les Odes sont citées comme un livre sacré. Une
allusion de Lactance établit qu'on les lisait dans l'Eglise
latine. Quand la grande Eglise ne voulut plus entendre

parler des Odes, on cessa de copier le texte grec primitif,
qui se perdit, tandis que les Syriens el les Copies, auxquels
n'était point parvenue la nouvelle du procès en hérésie,
s'édifièrent longtemps encore de la beauté de ces Odes dont,

la saveur originale est souvent atténuée par la traduction.
Pour bien comprendre les Odes, il faut en outre considérer

que la gnose est l'une des manifestations du
syncrétisme. On appelle syncrétisme le mélange de diverses

religions, tel qu'il s'est produit à toutes les grandes époques
de l'hisloire, mais très particulièrement au moment où le

génie d'Alexandre le Grand, ayant abattu les barrières qui
séparaient les peuples de l'Orient les uns des autres, pénétra
l'Asie occidentale de culture grecque. Les vieilles
religions et les anciens dieux perdent leur empreinte nationale ;

les religions et les dieux se rapprochent jusqu'à se
confondre. Si d'un côté on constale une floraison de croyances

populaires, d'autre part la philosophie grecque pénètre
tout. On voit ainsi naître un grand nombre de systèmes

qui sans doute se ressemblent, dans leurs grandes
lignes, mais qui sont bien différents dans le détail. Dans cet



HUGO GRESSMANN

amalgame les représentations bizarres des religions primitives
elles survivances des religions nationales viennent se fondre
avec les exigences sublimes du monothéisme et les plus
vastes pensées de la spéculation grecque. Le dosage de ces
divers éléments n'est point, toujours identique; il dépend du
goût, el des préférences individuelles, (rest pourquoi le Irait
caractéristique du syncrétisme, c'est qu'il n'est jamais limité
exclusivement à son lieu d'origine, mais qu'il se répand par-
lout avec une extrême lapidile el qu'il esl toujours susceptible

d'absorber des éléments nouveaux.
Or le christianisme du deuxième siècle s'est trouvé

entraîné dans ce mouvement; il y aurait péri si la grande
Eglise n'avait pas reconnu à temps le danger qui la menaçait

el ne l'avait écarté. On appelle couramment «gnose»
les prolongements du syncrétisme sur le terrain chrétien.
La connaissance à laquelle la gnose l'ait allusion (gnosis si-

gnilie en grec : connaissance) a un caractère essenliellc-
menl religieux ; c'est la science des mystères divins, car les

mystères sont étroitement unis à la gnose.
Le pays d'origine de la gnose est encore inconnu

aujourd'hui. Mais, de son point de départ quel qu'il soit, elle

a rapidement conquis le monde. Il y a une gnose
égyptienne. Nous la rencontrons dans les mystères d'Isis,
(bins les papyrus magiques el dans la collection des écrits

hermétiques qui se rattachent au nom d'Hermès Trisme-
gislos. L'Asie Mineure eut. les mystères d'Attis. C'est
dans la Syrie du nord que Paul lit connaissance de la

gnose el c'est là aussi que soni nées les Odes de Salomon,
ou du moins c'est là qu'elles ont été traduites. Il faul
ajouter encore, dans celle enumeration, les mystères de
Mithra ([ni, un peu plus tard, firent une si grande concurrence

au christianisme el qui faillirent le submerger ; puis
le manichéisme, la religion de Mani, qui s'est propagée
surtout en Perse; enfin la religion mandéenne, qui compte
encore aujourd'hui quelques adhérents dans le sud de la

Babylonie. Les Odes de Salomon ne peuvent être nées



LES ODES DE SALOMON 2o3

qu'en Syrie ou en Egypte. Plus d'un détail semble nous
transporter en Egypte ; les Odes auraient alors passé de ce

pays en Syrie, ee qui ne ferait point de difficulté puisque
nous savons que les deux grandes écoles de l'époque,
Alexandrie et Antioche étaient en relations constantes.

Nous pouvons affirmer avec une quasi certitude (pie l'auteur

des Odes est un Juif, ou plus exactement encore un
Juif chrétien. On ne comprendrait, pas sans cela qu'il se

fût dissimulé sous le pseudonyme du roi Salomon. Bien

que la langue dont il s'est servi soit le grec, son esprit est
celui d'un Hébreu. On retrouve dans les Odes le parallélisme

hébreu qui exprime la même pensée en deux vers qui
se répondenl ou s'opposent, et qui ne connait d'autre
rythme que celui de l'accent. L'auteur possède son Ancien
Testament, auquel il fait de fréquentes allusions, connue
seul un Juif pouvait le faire ; enfin il utilise le type courant
des psaumes de l'Ancien Testament : l'hymne et la prière de
reconnaissance. On ne peut dire où ce chrétien juif a vécu;
mais on sent qu'il n'était pas éloigné d'un des centres de la
civilisation antique, car il est tout pénétré de son esprit el
participe étroitement à la vie intellectuelle de son temps;
c'est un homme fort cultivé qui n'ignore point la philosophie

grecque.
Si l'on veut être tout à l'ail précis, il faul dire que la

tendance qui s'exprime dans les Odes de Salomon, c'est la

gnose judéo-chrétienne. Comme nous la connaissions
jusqu'ici fort mal, le document qui nous la révèle aujourd'hui
nous est d'autant plus précieux, indépendamment de sa
valeur intrinsèque. Avant cette découverte nous en étions
réduits, pour connaître ce courant de pensée, à quelques
citations occasionnelles et à la polémique des écrivains
ecclésiastiques qui certainement n'ont pas tout compris et ont
déformé plus d'une idée. Dans les Odes, nous entendons

pour la première fois un gnostique parler sa propre langue,
sans que les clairs rayons de sa poésie viennent se briser
sur le prisme d'un adversaire. Comme il s'agit ici de la



204 HUGO GRESSMANN

gnose judéo-chrétienne, il est aisé de comprendre l'attachement

des Odes aux grandes idées de l'apocalyptique, l'idée
du Dieu bon, Créateur el la croyance eschatologique. Il
est seulement étonnant de constater combien peu le

monothéisme du poète l'a empêché de consteller son œuvre de

perles empruntées à des mythes el à des contes étrangers.
Sans doute il n'adore qu'un seul Dieu ; mais à côté de lui
il fail place à un grand nombre de bons cl de mauvais
esprits. Ceux-ci soni parfois des êtres abslrails, des hypostases,

des personnifications de la Vérité, de la Vie éternelle,
de la Sagesse, qui sont plutôt des images poétiques que des

ligures mythologiques. Parfois ce sont des êtres concrets
comme le malin et sa liancée : le couple des éons infernaux
quii oppose au couple céleste; au malin il oppose la vierge

pure qui juge les hommes. Ces ligures sont d'origine
polythéiste et c'est ainsi que le judaïsme, le paganisme el. le
christianisme convergent dans la gnose des Odes de

Salomon. Les couleurs que le peintre emprunte tantôl ici, tantôt

là, mettent une claire note de joie dans des tableaux
dont la grâce n'est poinl encore pâlie. Les plus éclatantes
sont empruntées au judaïsme el au paganisme, tandis que
le christianisme ne fournil au tableau qu'un vernis
transparent.

Jamais le poêle ne se lasse de célébrer en des images
toujours nouvelles l'inspiration qui le pousse à chanter: (ï)

Comme le ton se promène sur la cithare,
Et les cordes parlent,

Ainsi parle en mes membres l'esprit du Seigneur ;

Et je parle en son amour. (vi, 1-2)

(1) Les citations qui vont suivre sont empruntées à la traduction
française des Odes de Salomon publiée par MM. J. Labourt et P. Batiffol
(Paris, Gabalda, 1911. Un vol. in 8° de vin, 123 p.). Toutes les fois que la
traduction allemande de M. Gressmann se sépare de celle des savants français,

on l'a marqué par des italiques. Pour la coupure des vers et des

strophes on a suivi les indications de M. Gressmann. (Note des traducteurs

de cet article.)



LES ODES DE SALOMON 2o5

Et plus loin :

Gomme l'œuvre du paysan fest de tirer] la charrue,
Et l'œuvre du pilote [de manoeuvrer] le mât,

Ainsi mon œuvre est le chant du Seigneur dans ses louanges,
Mon industrie et ma tâche [consistenti dans ses louan-

Car son amour a nourri mon cœur. [g'es.

Qui a poussé ses fruits jusqu'à mes lèvres. (xvi, i-3)

Ailleurs il emprunle aux contes le motif de l'eau qui
parle : de même qu'il y a des arbres qui chantent et des

bêtes qui raisonnent, de même on trouve de l'eau qui parle.
Puis insensiblement le poète passe à un motif analogue, à

l'image de l'eau de la vie, qui procure l'immortalité :

Une eau parlante s'est approchée de mes lèvres.
[Venant] de la source du Seigneur libéralement.

Et j'ai bu, et j'ai été enivré de l'immortalité.
Cependant mon ivresse ne devint pas perte de la rai-
Mais j'abandonnai la vanité. (xi, 6-8) [son,

Toute l'ode xl est consacrée à chanter le feu sacré qui
anime le poêle :

Gomme le miel découle du rayon des abeilles,
Comme le lait coule de la femme qui aime ses enfants.

Ainsi également mon enthousiasme est pour toi, mon Dieu.

Comme la source fait jaillir ses eaux,
Ainsi mon cœur fait jaillir la louange du Seigneur,

Et mes lèvres émettent pour lui une louange,
Et ses cantiques sont doux à ma langue.

Mes membres s'engraissent par la force de ses odes,
Mon visage exulte dans sa joie,

Et mon esprit exulte dans son amour,
En lui mon âme rayonne.

En lui le croyant a confiance ;

En lui le salut est assuré ;

Son héritage est la vie immortelle, [Alléluia
Et ceux qui le reçoivent sont sans corruption. —



2o6 HUGO GRESSMANN

Et comme il a chanlé lui-même l'àme rayonnante et le,

visage transfiguré, il invite aussi les autres à chanter

La grâce du Seigneur Très-Haut.
Qu ils offrent leurs cantiques ;

Que leur cœur soit comme le jour.
Et comme la grandeur de la beauté du Seigneur leur

Et qu'il n'y ait nul être vivant ignorant ou muet, [âme.
Gai' il a donné une bouche à ses créatures.

Pour ouvrir la voix et la bouche devant lui,
Afin de le louer. (vu, 2,5-28)

L'hymne qu'il entonne à la louange du Dieu Créateur,
dans la deuxième moitié de l'Ode xvi, rappelle d'une
manière frappante la poésie juive :

C'est lui qui a dilaté la terre,
Et fait résider l'eau dans la mer ;

H a étendu les cieux,
Et fixé les étoiles ;

Il a ordonne la création et l'a exécutée,
Puis il s'est reposé de ses œuvres.

Les créatures courent suivant leur course,
Et font leur œuvre ;

Elles ne connaissent pas l'arrêt, ni l'oisiveté.
Ses armées obéissent à sa parole.

Le trésor de la lumière, c'est le soleil ;

Le trésor des ténèbres, c'est la nuit ;

Il a fait le soleil pour le jour, en sorte qu'il fût lumineux,
La nuit amène ensuite l'ombre sur la face de la terre.

L'alternance de l'un et de l'autre
Prêche la beauté de Dieu.

11 n'y a rien en-dehors du Seigneur ;

Car il était avant que rien ne fût.
Et les mondes ont existé par sa parole,

Et par le dessein de son cœur.
Gloire et honneur à son-nom. Alléluia



LES ODES DE SALOMON 2O7

Cet hymne trouverait très bien sa place dans l'Ancien
Testament. Il en va de même du cantique de reconnaissance

(ode xxix) où l'on croirait entendre un de nos

psaumes. Le poète parle d'un grave danger qui a mis sa

vie en grand péril; déjà il se croyait descendu dans les

profondeurs de l'enfer, comme si la mort l'avait englouti ;

mais Dieu l'a sauvé par sa grâce et l'a transporlé des ténèbres

à la lumière. Il s'est révélé à lui et lui a présenté le

signe du Seigneur, (peut-être le signe de la croix), qu'il a vu
en songe. Le danger dans lequel il s'est trouvé apparaît
plus nettement. Un ennemi est venu à sa rencontre ; mais
Dieu l'a jeté à terre. Un combat s'est engagé, mais Dieu a
donné la victoire au psalmiste et lui a conféré le sceptre de
la puissance. Ce combat, c'est un combat religieux et les

armes qu'on a croisées sont des armes spirituelles. Car,
depuis que Dieu lui a prêté main forte, le poète a conscience
d'être le maître non pas des nations, mais des pensées des

peuples. Il est en outre missionnaire el sa propagande l'a
mis dans une situation dangereuse. L'Ancien Testament
connaît aussi ces situations périlleuses : c'est Moïse en face

des magiciens d'Egypte ; c'est Elie en présence des prêtres
de Baal ; puis, aux origines du christianisme, c'est Paul et

Elymas ; c'est Pierre et Simon le magicien.

Voici ce psaume :

Le Seigneur est mon espoir,
Je ne serai pas confondu de son l'ait,

Car il m'a traité selon sa majesté ;

Selon sa bonté ainsi m'a-t-il pareillement gratifié ;

Selon sa miséricorde il m'a exalté,
Selon la grandeur de sa bonté il m'a élevé.

Il m'a fait remonter des profondeurs du séjour des morts,
Et de la bouche de la mort il m'a arraché.

11 a humilié mes ennemis,
Et m'a justifié par sa grâce.



208 HUGO GRESSMANN

Car j'ai cru à l'oint du Seigneur,
Et il m'est apparu que c'est lui le Seigneur.

11 m'a montré son signe,
Et m'a conduit dans sa lumière ;

Et il m'a donné le sceptre de sa puissance.

Pour que je soumette les pensées des nations.
Pour humilier la vigueur des forts,

Pour faire la guerre par sa parole,
Et remporter la victoire par sa force.

Le Seigneur par sa parole a jeté à terre mon ennemi,
Et il devint comme la paille qu'emporte le vent.

J'ai rendu gloire au Très-Haut
Parce qu'il a magnifié son serviteur,

Et le fils de sa servante. Alléluia

A côté des deux genres lyriques de l'hymne et, du
cantique de reconnaissance, que l'auteur a hérités de son passé

juif, nous avons déjà rencontré les idées de l'eschatologie,
cette fille juive de l'apocalyptique. Le poète lui a fait une
place dans l'ode xxin, mais en la revêtant d'une forme qui
n'est pas d'origine juive. Il a eu recours à un motif que
nous connaissons par bien des contes et des mythes, le
motif de la lettre céleste, qui joue aujourd'hui encore un
rôle dans les croyances populaires. Inspiré par sa brillante
imagination, le poète raconte qu'une lettre descend des
cieux. Tons ceux qui la voient cherchent à s'en saisir. Mais
le sceau qui la ferme les fait hésiter. Aussi se contentent-ils
de courir à la poursuite de la lettre, afin de voir à qui elle
est destinée. Mais voici que soudain se lève un tourbillon
de vent ; il s'empare de la lettre et l'entraîne à travers le
monde. Il brise toutes les résistances, il franchit les rivières
et les forêts, jusqu'à ce qu'il la dépose avec solennité aux
pieds du malin. Satan s'apprête déjà à rompre le sceau,
mais voici qu'il est devancé par le Fils véritable, qui vient
du Père, du Très-Haut. La lettre est ainsi ravie au fils im-



LES ODES DE SALOMON 20O,

posteur, au malin. — C'est là un motif très répandu, celui
du vol d'un symbole caractéristique à quelque être supranatu-
rel. C'est ainsi que le dieu suprême babylonien se voit
dépouillé des tables du sort, le dieu Thor de son marteau et les

princesses enchantées de leurs vêtements de cygne. — La
conclusion du psaume explique ee que signifie la lettre.
Celui cpii possède celle lettre est le maître du monde ; la

lettre est en une certaine mesure le diplôme de général conféré

au représentant de Dieu. Le sens de l'ode est donc
celui-ci : A l'heure actuelle c'est Satan qui règne ; il s'est

indûment approprié l'empire du monde ; mais avant qu'il
ait pu s'assurer de sa victoire, le Fils révélé du Père est

apparu ; il a saisi les rênes du gouvernement du monde et a

réduit à néant les plans de l'apostat.

Voici le texte du psaume (nous supprimons l'introduction
qui parle du bonheur du prédestiné):

Sa pensée lût comme une lettre,
Sa volonté descendit de la hauteur;

Elle fut envoyée comme une flèche,
Tirée d'un arc avec force.

Beaucoup de mains se sont précipitées vers la lettre,
Pour la ravir, la prendre et la lire ;

Mais elle s'échappa de leurs doigts,
Et ils eurent peur d'elle et du sceau qui était sur elle,

Parce qu'ils n'avaient pas le pouvoir de briser son sceau,
Car la force qui résidait en ce sceau était plus puissante

[qu'eux.
Or ils coururent après la lettre, ceux qui l'avaient vue,

Pour savoir où elle demeurait
Et qui la lirait et qui l'entendrait.

Or, une tempête la reçut et vint sur elle,
Ainsi avec elle était le signe de royauté et de gouverne-

Tout ce qui faisait obstacle à la. tempête, [ment ;

Elle le fauchait et le coupait ;

i4



HUGO GRESSMANN

Elle lia en javelles une multitude d'adversaires,
Puis elle combla des fleuves et passa ;

Déracinant de nombreuses forets,
Elle traça une large roule.

Elle vint s'arrêter lentement auprès du malin.
Parce que jusqu'au malin courut la tempête.

Ce qui arriva était une lettre et un commandement;
Exigeunt que fussent réunis en un seul endroit tous

[les peuples ;

Alors, le précédant, apparut la tète qui fui dévoilée,
Le Fils véritable [issu] du Père Très-Haut :

U hérita de l'univers et le reçut.
Mais le plan de beaucoup fut réduit à néant.

Car tous les apostats se révoltèrent et s'enfuirent,
Et ils périrent, ceux qui persécutaient, et 's'éteignirent.

Or la lettre était une grande tablette,
Ecrite par le doigl de Dieu entièrement,

Et le nom du Père était sur elle,
Avec celui du Fils et de l'esprit saint,

Pour régner dans les siècles des siècles. — Alléluia

Cette ode offre un exemple très frappant du mélange des

idées juives, païennes et chréliennes.
L'influence juive se trahit non seulement par l'inspiration

eschatologique de l'ode, mais aussi par l'allusion aux tables
de la loi, écrites du doigl de Dieu. La lettre du ciel et son

rapt sont un mythe païen. Enfin la formule de la Trinité :

Père, Fils et Saint-Esprit est la formule chrélienne.
Quiitoiis ici les souvenirs du passé juif du poète pour

eludici- de plus près les idées nouvelles — ce chrislianisnic
teinté de gnosticisme — (pie l'auteur trouvait autour de lui
et qu'il s'esl appropriées. C'est un missionnaire, nous
l'avons dit, pénétré de la sublimité de sa tâche ; tous les peuples

sont (levant lui, il est roi, il élève sur eux le sceptre
du pouvoir.



LES ODES DE SALOMON 211

L'ode xxxiii est un vrai discours missionnaire sous
forme poétique. Le début utilise en le spiritualisant un
thème mythologique. La grâce de Dieu, personnifiée, est

plus d'une fois descendue du ciel ici-bas pour anéantir le

malin. Une fois encore elle accourt afin d'achever l'œuvre
d'anéantissement. Le malin monte alors sur une montagne,
la plus élevée du monde, et appelle les hommes à lui. Beaucoup

écoulent sa voix, car ils ignorent qu'il esl le « méchant »,
le Satan. C'est alors qu'apparait la « Vierge parfaite », celle

qui juge les hommes, une figure mythologique dont nous
ne pouvons pas encore déterminer exactement l'origine. Elle

joue ici le rôle du Christ, et prononce un discours missionnaire,

dont les idées se retrouvent fréquemment à celte époque,

par exemple dans le discours de Paul à Athènes, dans
la prédication de Pierre et dans le sermon de Barnabas. Ces

idées se ramènent à un schéma assez simple dont voici les

pensées maîtresses. Proclamation de la gnose : vous êtes

sur la voie de l'erreur, je vais vous enseigner la « gnose »,

la connaissance véritable. (Lorsque le discours s'adresse à

des païens, on trouve à cette place une polémique contre
les idoles. Elle manque ici, parceque l'auteur s'adresse à

des Juifs qui repoussent le culte des images.) Après quoi
vient un appel à la repentance et enfin la description du
but auquel il faut tendre, l'éternelle félicité. Voici le
discours de la « Vierge parfaite » :

Enfants des hommes, convertissez-vous,
Et vous, leurs filles, venez

Abandonnez les voies de cette perdition,
Et approehez-vous de moi

Et j'entrerai parmi vous
Et je vous ferai sortir de la perdition.

Et je vous rendrai sages dans les voies de la vérité.
Afin que vous ne soyez pas détruits et ne périssiez pas

Ecoutez-moi et soyez sauvés
Car j'annonce parmi vous la grâce de Dieu, [heureux.

Par mes soins vous serez sauvés et vous deviendrez bien-



212 HUGO GRESSMANN

Votre juge c'est moi.
Ceux qui me revêtent ne seront pas maltraités,

Mais ils possèdent le monde nouveau. l'immortel.
Mes élus marchez en moi
Et je ferai connaître mes voies à ceux qui me cherchent,

Et je leur donnerai confiance en mon nom. — Alléluia

Souvent le poète chaule les expériences enthousiastes
de sa foi nouvelle. Quand l'extase l'a saisi, il s'est senti
transporté dans le ciel, comme s'il se présentait devant le

trône du Tout-Puissant. Une autre fois, il raconte ce qu'il a

éprouvé dans l'ascension de son âme vers le ciel ; au cours
de son voyage, il a aperçu le séducteur et la séduction ; le

couple infernal était prêt à célébrer ses noces.

Je suis monté dans la lumière comme sur la cotture de la
La vérité m'a conduit et m'a porté. [vérité.

Elle m'a fait passer les précipices et les crevasses.
Et m'a sauvé des rochers et des ravins.

Elle me devint un port de salut
Et me plaça sur les bras de la vie immortelle.

Elle marcha à mes côtés et me coucha
El ne me laissa pas errer, parcequ'elle esl la vérité.

Je n'encourus pas de péril, parce qu'elle marchait à mes côtés,
Je n'errai aucunement parce que je lui obéissais.

Car l'erreur fuyait loin d'elle et ne la rencontrait pas.
Or la vérité marcha dans la voie droite.

Et tout ce que je ne connaissais pas. elle me le montra,
Tous les poisons de l'erreur et les supplices de la mort,

Qui passent pour ce qu'il y a de plus uffreux.
Elle me montra le plus corrompu de la corruption.

J'ai vu, comment se parait la fiancée corrompue
Et le fiancé corrupteur et corrompu.

Et j'ai demandé à la vérité : Qui sont ceux-ci »

Et elle me dit : « C'est le séducteur et la séduction.
Ils ressemblent à l'amant et à sa fiancée,

Mais ils induisent le monde en erreur et le corrompent.



LES ODES DE SALOMON 2l3

Ils invitent beaucoup de gens à la noce
Et leur donnent à boire leur vin enivrant,

En sorte qu'ils vomissent leur sagesse et leur conscience
Ils leur font perdre la raison, puis les abandonnent.

Or ceux-ci courent ici et là, enragés et nuisibles, [pas. »

Car ils n'ont pas de cœur, et ils n'en cherchent même

J'étais averti, aussi ne tombé-je pas entre les mains du

[séducteur ;

Et je me réjouis pour mon âme, parce que la vérité
|était venue avec moi.

(xxxvni, i-i5)

Parfois le ravissement de l'àme du poète atteint à un tel

diapason, qu'il s'identifie complètement avec le Christ. Ce

qu'il raconte de lui à la première personne, ce sont les

expériences du rédempteur ; et c'est sa descente aux Enfers,
qu'il décrit avec prédilection.

Prenons comme exemple l'ode xlii.
Le Christ jette un regard sur la vie terrestre : Beaucoup

m'ont connu selon la chair, mais cela ne leur a servi de

rien. Car la seule chose qui importe c'est qu'on reconnaisse

en moi le rédempteur, et qu'on m'aime comme tel. Le Christ

en vient ensuite à décrire l'union du ressuscité et des

croyants sous l'image mystique de la chambre nuptiale, une
image assez fréquente dans les odes. Nous savons que les

mystères antiques connaissaient un sacrement de la demeure

nuptiale, pour célébrer l'union de Dieu cl de l'homme dans
l'amour divin. Le poète dit ensuite la mort du Christ :

il semblait perdu ; mais ce n'était qu'une apparence. Quand
l'Enfer le vit, il défaillit. Le Dragon engloutit le Christ, mais

il ne peut le garder, car il est en lui comme fiel et vinaigre.
La mort se précipite alors dans l'abîme infernal, tandis que
le Christ délivre les prisonniers pour en faire le peuple libre
de ses fidèles. Il les marque du sceau de son nom, afin
qu'ils soient à jamais affranchis des liens de la mort. Sceller



2l4 HUGO GRESSMANN

de son nom était aussi un acte sacré, qui figurait dans les

mystères gnostiques.

Voici celte ode :

J'ai été sans utilité pour ceux qui nie connaissaient
Et j'ai été caché à ceux qui ne m'ont pas saisi.

Mais je suis auprès de ceux qui m'aiment.
Ils sont morts, tous mes persécuteurs.

Mais ils me cherchent, ceux qui espèrent en moi.
Car je suis vivant, el je suis ressuscité.

Et je suis avec eux et je parle par leur bouche.
Or ils ont méprisé ceux qui les persécutaient,

Car j'ai jeté sur eux le joug de mon amour.

Comme le bras du fiancé sur sa fiancée.
Ainsi est mon joug sur ceux qui me connaissent.

Comme la tente de fiançailles qui esl étendue chez le fiancé,
Ainsi est mon amour sur ceux qui croient en moi.

Je n'ai pas été réprouvé, quand même j'ai semblé l'être ;

Je n'ai pas péri, bien qu'il m'aient condamné.

L'enfer m'a vu et a été vaincu,
La mort m'a vomi et beaucoup avec moi.

J'ai été pour lui (le malin, la mort) liei et vinaigre ;

Il est descendu avec elle, autant qu'il y avait en lui
Les pieds et la tête se détendirent [(l'enfer) de profondeur.

Parcequ'j'Z n'a pas pu supporter mon visage.

J'ai tenu une assemblée de vivants parmi ses morts
Et je ieur ai parlé avec des lèvres vivantes,

En sorte que ma parole ne fût pas vaine,
Ils ont couru vers moi ceux qui étaient morts, ils ont

[crié et dit :

Aie pitié de nous, Fils de Dieu
Et agis avec nous selon ta grâce



LES ODES DE SALOMON 2l5

Fais-nous sortir des liens des ténèbres.
Et ouvre-nous la porte, (iour que par elle nous sor¬

tions vers toi.
Car nous voyons que la mort ne s'est pas approchée de toi.

Soyons sauvés, nous aussi avec toi, parce que tu es

[notre Sauveur.

Pour moi, j'entendis leur voix
Et je pris ci cœur leur foi,

Et je traçai mon nom sur leur tète,
C'est pourquoi ils sont libres et m'appartiennent.

L'ode xxvin raconte aussi les expériences du Christ,
c'est la seule qui renferme des échos directs de passages du
Nouveau Testament. On y rencontre une allusion à l'évangile

de Luc (i, 41) : « El dès qu'Elisabeth eut entendu la

salutation de Marie, l'enfant qu'elle portail tressaillit », et à

l'épître aux Romains (vin, 35) : « Qui nous séparera de

l'amour du Christ Sera-ce la tribulation ou l'angoisse ou
la persécution ou la faim ou le dénùmenl ou les périls
ou le glaive » Mais ee n'est pas au Jésus historique que
l'auteur s'intéresse, c'est au Christ transcendant, la première
des créatures de Dieu, préparée « avant que n'arrivât la

perdition ». Avant que Satan « le séducteur » n'existai, le
Christ était déjà caché sous les ailes protectrices de Dieu,
une image courante dans la poésie de l'Ancien Testament.

L'immortalité, conçue comme un être féminin, peut-être
même comme l'épouse de Dieu, a embrassé le Christ et par
son baiser lui a conféré la vie éternelle. Mais lorsque le
Christ apparut sur la terre et qu'il eut été entouré par Satan,
son persécuteur el par sa meute, comme autant de chiens
enragés, l'élonnemenl remplit tous ceux qui le virent. Car
il était invulnérable aux attaques de la mort et tint l'eau
dans sa main droite. Celte eau, c'élail l'eau de la vie, qu'il
apportait du ciel sur la terre pour conférer la vie éternelle
aux créatures perdues el damnées ; il avait à veiller sur
cette eau précieuse, afin qu'elle parvînt bien aux hommes



2l6 HUGO GRESSMANN

auxquels elle était destinée. C'est en vain que ses ennemis
tentent de le mettre à mori ; ils n'y réussissent pas, car le
Christ est plus ancien que le Satan, qui a vu le jour après
Lui. Le Christ, la rédemption et la vie éternelle, tel est le

plan de Dieu et non pas le Satan, la mort et la perdition.

La pensée du Très-Haut ne peut être prévenue,
Et son cœur est plus grand que toute sagesse.

Citons pour finir une ode dans laquelle l'imagination du
poète se donne libre carrière, et qui, bien comprise, attire

par son étrange beauté. Une croyance très répandue voulait
que le pays des bienheureux lut entouré d'une mer immense ;

seuls des héros des premiers jours et de .çares favorisés du
sort réussissent parfois à la traverser. Car ces eaux sont les

eaux de la mort, et leur contaci est, mortel. Après la mort
l'àme doit franchir ces eaux pour gagner l'au-delà; l'idée
courante était qu'un bateau ou un pont rendait le passage
possible. Dans l'ode xxxix le poêle a mis en auivre ce

motif. Il décrit les eaux de la mort comme les redoutables
armées de Dieu, qui suppriment violemment quiconque les

brave. Les croyants seuls parviennent sûrement sur l'autre
rive, car ils suivent le Seigneur qui, le premier, a franchi
ces eaux. Jadis il a marché sur la nier, mais ses traces ne

sont point disparues, elles subsistent aujourd'hui encore
comme de solides pilotis en formant un pont merveilleux.
Cela rappelle la légende de sainl Hyacinthe de Cracovie, qui
ayant traversé un fleuve y laissa l'empreinte de ses pas, si

bien que par un temps calme on peut encore la distinguer.
Le croyant fidèle du Christ n'a qu'à suivre ces traces pour
passer les eaux de la mort; le nom du Chris) lui sert de

talisman : qui ne le possède pas se noie infailliblement. On
comprend mieux encore l'intérêt que le poète attache à ces

idées, quand on se rappelle (pie, dans son voyage après la

mort, l'àme n'arrive an ciel qu'après avoir couru plus d'un
danger. Des dragons sont postés le long de la roule et ne
la laissent échapper que contraints par la vertu magique du

nom du Christ.



LES ODES DE SALOMON 2I7

De puissants cours d'eau sont l'armée du Seigneur,
Ils écrasent tète baissée ceux qui le méprisent,

Embrouillent leurs démarches et détruisent leurs passages,
Abîment leurs corps et perdent leurs âmes. [l'éclair;

Car ils (les torrents) sont plus rapides et plus agiles que
Mais ceux qui les traversent par la foi ne sont pas ébranlés;

Ceux qui y marchent sans tache ne seront pas troublés,
Car sur les eaux se trouve l'empreinte du Seigneur,

Et l'empreinte sert de route à ceux
Qui traversent au nom du Seigneur.

Revêtez donc le nom du Très-Haut et connaissez-le,
Et vous traverserez sans péril,

Car les torrents vous seront soumis.
Le Seigneur y a fait un pont par sa parole,

Il a marché et il les a traversés à pied.
Ses traces sont fermes et ineffaçables sur l'eau

Elles sont comme du bois qui est solidement fixé.

Et d'ici et de là s'élèvent les vagues;
Mais les traces de Notre-Seigneur Christ sont fermes,

Et elles ne sont pas effacées ni détruites.
Le chemin a été frayé pour ceux qui passent après fui ;

Pour ceux qui parfont le chemin de sa foi
Et adorent son nom. — Alléluia

*
* *

L'Eglise a condamné les Odes de Salomon parce qu'elles
froissaient son sentiment et qu'elles étaient en désaccord
avec les idées chrétiennes de la niasse. Cet exclusivisme se

comprend si l'on tieni compie des circonstances : la gnose,
en effet, risquait de compromettre le christianisme tel qu'il
résultait de l'histoire pour le dissoudre en une mythologie
syncrétiste. Notre attitude à nous ne sera pas celle de l'Eglise
antique. Car l'homme moderne est tout particulièrement
préparé à comprendre la variété presque déconcertante de cette
poésie orientale et à subir le charme de son étrange beauté.

Hugo Gressmann.


	Les odes de Salomon

