
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

L EGLISE ORTHODOXE

MM. les professeurs Friedrich, de Giessen et Beth, de Vienne, consacrent

deux bonnes monographies à l'Eglise orthodoxe orientale dans la
livraison 83-KrJ de l'encyclopédie Die Religion in Geschichte und Gegenwart,

Bd. iv, p. io37 à io52. Vu l'intérêt qui s'attache actuellement aux
Eglises de la péninsule des Balkans, nous saisissons cette occasion
pour exposer brièvement les principaux Irails de l'organisation
ecclésiastique de la plus grande des Eglises d'Orient.

Rappelons tout d'abord quelles soni les Eglises chrétiennes d'Orient
qui ne font pas partie de l'église orthodoxe: i. Les Eglises du rite grec
qui n'ont pas leur hiérarchie propre, mais qui ressortissent à des
supérieurs ecclésiastiques romains, c'est-à-dire : les Grecs catholiques
d'Italie et de Sicile, les Abyssins grecs, les chrétiens de l'apôtre
Thomas, les catholiques bulgares, une partie des Arméniens et les
Copies catholiques. — 2. Les Eglises unies à Rome qui possèdent
leurs évêques propres, soit : les catholiques grecs et les catholiques
arméniens d'Autriche-Hongrie. — 3. Les cinq patriarcats orientaux
unis à Rome, et ayant leur hiérarchie à eux et leurs propres «métropolites

» ; ce sont : le patriarcat arménien de Cilicie, le patriarcal melkite
d'Antioche, le patriarcat maronite d'Antioche, le patriarcal syrien
d'Anlioche et le patriarcat chaldéen de Babylone. — t\. Les Eglises
nationales d'Orienl cpii ne se rattachenl pas à la doctrine orthodoxe
(Eglise syrienne jacobite, Eglise syrienne nestorienne, Eglise copte,
Eglise d'Ahyssinie et Eglise nationale d'Arménie).

A côté de ces groupes multiples, l'Eglise orthodoxe, de son vrai nom
«Eglise orlhodoxe catholique et apostolique d'Orienl», fait grande
figure. Son unité, il est vrai, est plus idéelle que réelle. A l'heure
actuelle, en effet, l'Eglise orthodoxe se compose de quinze Eglises
autonomes, « autocéphales », pour employer l'expression courante en
Orient. Ce sont :



MISCELLANÉES I67

i. Les Eglises autocéphales de l'Empire ottoman.

1. Le patriarcat de Constantinople. — L'ancien chef hiérarchique de

toute la chrétienté orientale, l'ancien concurrent du pape, n'est plus
aujourd'hui, effectivement, que le chef des chrétiens orthodoxes de

la Turquie d'Europe et de l'Anatolie. Elu par le clergé et par le peuple,
nommé par la Sublime Porte, il est assisté d'un synode de douze
métropolites devant lequel sont portées toutes les questions d'ordre
spirituel, tandis que les affaires temporelles ressortissent à un conseil
spécial composé de quatre archevêques et de huit laïques. Si les

compétences ecclésiastiques du patriarche de Constantinople sont loin
d'être ce qu'elles étaient autrefois, sa situation politique reste assez
considérable ; depuis l'année i453, le patriarche est une sorte de

remplaçant du sultan, de juge civil suprême des chrétiens orthodoxes
établis sur toute l'étendue de l'Empire ottoman.

2. Le patriarcat d'Alexandrie. — Ancien concurrent du patriarche
de Constantinople, le patriarche d'Alexandrie a vu sa situalion
singulièrement affaiblie au vne siècle par la conquête arabe, el au xvi° par
la conquête turque. La situation était devenue si critique dans la
métropole de l'Egypte que pendant deux siècles il fui obligé presque
con timiellement de résider à Constantinople. Ce n'est qu'au siècle
passé, sous le règne de Méhémet-Ali, que le patriarche d'Alexandrie
rentra effeclivement en possession de sa charge.

3. Le patriarcat d'Antioche — a été constamment affaibli par des
schismes dès l'époque du moyen-âge ; plus récemment les querelles de

races entre Arabes et Grecs et les interventions de la Russie n'ont pas
moins contribué à l'affaiblir.

4- Le patriarcat de Jérusalem — a souffert cinq siècles durant sous
le régime des Arabes et des Mamelouks ; la conquête de la ville par le
sultan Selim marqua le début d'une époque meilleure.

5. L'Eglise du Sinai — est réduite au seul couvent du mont Sinaï.
L'abbé porte, depuis neuf siècles, le titre d'archevêque. Le couvent fut
déclaré Eglise autoeéphale au xvip siècle pour l'arracher aux
entreprises concurrentes des patriarches de Jérusalem et d'Alexandrie, qui
prétendaient avoir des droits sur lui.

6. L'Eglise de Chypre — est autoeéphale depuis le vc siècle. Son
chef hiérarchique porte, lui aussi, le titre d'archevêque.

2. Les Eglises autocéphales nationales.

-j. L'Eglise russe — est indépendante de Constantinople depuis i58o.
Elle eut. à sa fête, pendant plus d'un siècle, un patriarche (le métropolite

de Kief, puis celui de Moscou). Pierre le Grand, qui redoutait la



l68 MISCELLANÉES

puissance et l'indépendance du chef de l'Eglise, supprima la fonction
patriarcale el la remplaça par le « Saint Synode » doni les affaires sont
gérées par un procurateur qui a rang de ministre d'état. Dès lors, le
chef suprême effectif de l'Eglise russe c'esl le tsar.

8. L'Eglise du royaume de Grèce — a pris naissance en i833, à la
suite de la proclamation de, l'indépendance grecque. Elle a à sa lêle le

métropolite d'Athènes et un synode composé de quatre évêques nommés

chaque année par le ministre des cultes et d'un commissaire
royal.

9. L'Eglise bulgare — portée durant lout le cours du xixe siècle par
un sentiment national puissant, a conquis lentement son autonomie
après une lutte opiniâtre contre les prétentions du patriarche œcuménique.

Proclamée autoeéphale par le sultan, en 1870, elle a à sa tête un

exarque (qui réside à Orta-Keui, sur le Bosphore) ; la juridiction de

l'exarque s'étend non seulement sur tes orthodoxes de Bulgarie, mais
encore sur un million et demi de Bulgares établis en Macédoine el en
Thrace.

10. L'Eglise de Roumanie — a rompu avec Constantinople en 1882 ;

elle a deux métropolites, celui de Moldavie, qui réside à Jassy, celui
de Valachie qui réside à Bucarest el qui, en sa qualité de primat,
préside le synode.

11. L'Eglise serbe. — Au xive siècle, pendant l'époque classique de
l'histoire de la Serbie, l'Eglise serbe eut son patriarche en résidence à

Ipek ; au bout de quatre siècles, le patriarcal serbe fut réuni à ceiui de

Constantinople. Un an après férection de la Serbie en principauté, en
1879, l'Eglise se déclara autonome et s'organisa indépendamment de
Constantinople ; son chef religieux esl l'archevêque de Belgrade.

12. L'Eglise du royaume de Monténégro — a fail partie jusqu'à la
fin du xvme siècle du patriarcat d'Ipek ; dès lors elle a été autoeéphale,

avec le métropolite de Cettinjé pour chef.
Ces six Eglises, on le voit, sont exclusivement et strictement nationales,

l'union de l'Eglise et de l'Etal y est aussi étroite qu'elle peut
l'être.

3. Les Eglises autocéphales d'Autriche-Hongrie.

i3. L'Eglise de Carlowilz — doit son origine à l'émigration, entre
1690 et 1700, d'environ quarante mille familles serbes venues sur terre
autrichienne pour échapper à la persécution turque. Cette Eglise, rattachée

d'abord au patriarcat d'Ipek, est devenue autonome et son chef a

pris le titre de patriarche.
14. L'Eglise de Transsylvanie — a élé longtemps unie à celle de

Carlowitz. Des raisons nationales amenèrent les orthodoxes de

Transsylvanie à se constituer à part, avec un métropolite qui réside à
Hermannstadt.



MISCELLANÉES 169

i5. L'Eglise de Bukowine et de Dalmatic, — sous le titre de « Métro-
polie de Bukowine », est autonome depuis 1873. Les principales localités

où elle est installée actuellement sont : Czernowitz, Vienne,
Trieste, Zara et Cattaro.

En face de l'Eglise romaine, dont elle est définitivement séparée
depuis ioo3, l'Eglise orthodoxe semble singulièrement morcelée. Aucune
des Eglises autocéphales ne reconnaît plus les droits du patriarche de

Constantinople. La plupart d'entre elles n'ont plus aucun rapport avec
le successeur des chefs suprêmes de l'Eglise d'Orienl; seules les Eglises
de Grèce, d'Alexandrie, de Jérusalem, de Serbie, de Chypre et du
Sinai, sont restées fidèles à l'antique usage qui voulait que les saintes
huiles tussent consacrées à Constantinople par le patriarche.

Si l'unité extérieure n'est plus qu'un lointain souvenir, si l'histoire de

l'Eglise d'Orient marque un contraste absolu avec celle de l'Eglise
catholique d'Occident, il n'en reste pas moins que toutes les Eglises
autocéphales ont conscience du lien idéal qui les unit.

Sur le terrain du droit, tout d'abord. Ces Eglises reconnaissent toutes
le même et antique droit canon qui règle non seulement les affaires
ecclésiastiques, mais qui s'étend aussi au domaine pénal et, civil
(mariage, droit de propriété, etc.).

Sur le terrain de l'organisation ecclésiastique, ensuite. On l'a vu,
certaines Eglises d'Orient confèrent aux laïques un rôle important dans
le gouvernement de l'Eglise ; le système synodal a remplacé le pur
cléricalisme. Et, pour le dire en passant, on voit comment les Eglises
d'Orient sont à plus d'un égard plus rapprochées du protestantisme que
celle de Rome; l'on sait qu'entre le patriarche orthodoxe et les Eglises
vieille-cathofique et anglicane des rapports fraternels ont été inaugurés
dans l'esprit le plus sincèrement irénique.

Sur le terrain du culte et de la doctrine, enfin. C'est ici peut-être, que
dès les origines de l'Eglise orientale, les changements ont été le moins
sensibles. La liturgie qui était en usage en Orient au vic siècle règle
aujourd'hui encore les divers actes du service divin comme au temps
de Chrysostome et de Basile. Quant à l'enseignement doctrinal il est
resté semblable à lui-même ; la conception du christianisme qui s'y
reflète est celle qui fut élaborée au 11e siècle par les premiers théologiens
chrétiens. Les doctrines fixées par les grands conciles sont, restées
intactes; aussi bien, l'un des plus grands parmi les docteurs orientaux
Grégoire de Nysse, n'avait-il pas par avance mis un terme au développement

de la pensée chrétienne dans son Eglise en interprêtant le récit
de la Genèse : lorsqu'il a interdit au premier homme de goûter des
fruits de l'arbre de la connaissance, Dieu a voulu signifier aux hommes
de ne point scruter les mystères de son essence.



I70 MISCELLANEES

Le Dr Konrad Lübeck a publié en 1911, chez l'éditeur Kôsel, à

Kempten, un excellent petit livre : Die christlichen Kirchen des Orients.
L'auteur est catholique romain ; son ouvrage se recommande par
l'objectivité du jugement el par la connaissance du sujet puisée sur
place, au cours d'un voyage d'études en Orient.

— M. Th. Ruyssen consacre un article d'une grande aclualité à la
tempérance, dans le dernier fascicule de la Revue de métaphysique et
de morale (janvier 1913. p. 132-149).

Tant qu'on a considéré la tempérance du seul point de vue individuel,

on a pu y voir une vertu de luxe et opposer à ceux qui la
prêchaient l'idéal de l'homme antique, qui met sa gloire à jouir de fous les
biens sans que personne l'en empêche. Mais, remarque M. Ruyssen, la
civilisation moderne a inventé des formes nouvelles d'intempérance,
qui menacent de compromettre à brève échéance la santé des sociétés
civilisées : nous nous livrons à un inquiétant gaspillage de nos richesses,

nous sommes en train d'épuiser nos forces vives non seulement
dans la poursuite du plaisir, mais aussi dans cette fièvre de travail qui
sévit un peu partout, dans loules les classes sociales. Car «l'intempérance

moderne est tout autre chose que l'abus répugnant des
jouissances individuelles. Elle prend l'aspecl d'une véritable hypertrophie
de la capacité sociale de produire el de consommer; elle dénote une
rupture générale de l'équilibre entre les besoins réels elles jouissances;
elle montre à plein combien les artifices de la civilisation inventés pour
amoindrir l'effort et accroître la joie de vivre, peuvent se retourner contre

leurs propres inventeurs. »

En présence de ce péril nouveau, les arguments de la morale individuelle

en faveur de la tempérance gardent toute leur valeur ; mais il
apparaît surtout que la tempérance esl et sera toujours davantage une
des vertus cardinales de la morale collective. La tempérance «est l'une
des formes les plus claires, les plus évidentes de la dette de l'individu
vis à vis de la société, en ce sens que l'intempérance amoindrit la
valeur de notre collaboration à l'œuvre commune, quand elle ne fait
pas de nous un dégénéré, un, incapable c'est-à-dire une non-valeur, une
charge sociale. Elle se rattache encore au problème de la distribution
«les biens, puisque tout gaspillage de richesse représente [iour d'autres
la non-salisfaclion de besoins réels, la déception d'une espérance, et
grâce aux sentiments des contrastes, une aggravation de leur propre
misère. On pourrait, sans forcer les termes, signaler dans la tempérance

l'un des aspects les moins soupçonnés, les [dus essentiels, des
devoirs de justice. »

Dans ces conditions on conçoit l'immense importance que l'on doit
attribuer au sein du monde moderne à ces sociétés d'hommes el de



MISCELLANEES I7I

femmes qui se sont vouées à l'organisation sociale de la tempérance ;
elles sont appelées à jouer une rôle de premier plan.

«Conlre le double épuisement de l'humanité par la jouissance trop
facile et par l'effort trop difficile, les sociétés de tempérance représentent,

jusqu'ici, le seul effort de réaction systématique. Leur entreprise
dépasse donc infiniment le «relèvement» individuel de quelques ivrognes

; elle ne tend à rien moins qu'à maintenir l'humanité sur sa vraie
voie, car elle vise à la rendre capable de supporter ses propres progrès
et de jouir sans déchéance de ses propres inventions. Il y a quelque
grandeur à ce que des bonnes volontés, dont la plupart soni obscures
et désintéressées, se soienl associées pour cette œuvre de salut humain.
Toutes proportions gardées, les sociétés de tempérance représentent
l'équivalent des ordres monastiques du moyen Age. qui sauvegardèrent
de la brutalité des mœurs féodales un idéal d'existence disciplinée et

largement ouverte à la vie spirituelle...
«Si leur propagande réussit, si la contagion de leur exemple s'étend

des pays anglo-saxons et Scandinaves au reste des nations civilisées, il
pourrait bien se produire, avant peu, une sorte de partage de l'humanité

en deux fractions : l'une saine, maintenue par une alimentation
rationnelle, par l'hygiène el les sports, à la hauteur des grandes tâches
de la civilisai ion ; l'autre physiquement dégénérée, lasse d'agir el
dégoûtée de jouir, mûre pour le suicide et pour l'abdication. Si ces
deux moitiés de l'humanité future arrivent à se différencier, il n'est pas
douteux que la première, en restant maîtresse d'elle-même, ne soit
appelée à gouverner l'autre, en même temps qu'elle régira les forces

domestiquées de la nature. L'avenir est aux tempérants. »

Les sociétés de tempérance défendues et justifiées par un professeur
de philosophie de l'Université de France dans une Revue de métaphysique,

voilà bien un signe des temps

— M. Karl Bornhausen, professeur à l'Université de Marburg,
consacre à un livre français sur la philosophie allemande, publié
récemment, une étude critique dont la conclusion vaut d'être signalée.

Après avoir reproché à l'auteur d'avoir écrit en français un livre
allemand sur des problèmes posés comme on les pose en Allemagne,
M. Bornhausen continue :

« De cela je ne saurais me déclarer satisfait (si honorable que ce soit
pour la science allemande). Ce Français ne m'a rien livré de ce qui
constitue son bien propre ; i) n'a guère mis en œuvre ce qu'if y a d'original

dans sa manière de penser; il a appris trop de choses en Allemagne...

Or, quand je considère les dons philosophiques qui sont
particuliers au peuple français, l'évolution idéaliste — trop tôt interrompue
— par laquelle il a passé ; quand je réalise ee que son bon génie a fait
de lui dans la Suisse protestante dès tes temps de Vinet el de Secrétan



172 MISCELLANEES

jusqu'à Paul Chapuis et Gaston Frommel ; quand je pense à tous tes

mouvements — si distingués — de réforme théologique et religieuse qui
se sont produits en France, aussi bien dans le camp catholique que
dans le camp protestant, je me trouve en présence de tant d'idées
originales, précieuses et caractéristiques, dignes d'enrichir la science hors du
milieu spécial dont elles sont issues, que je déclare nécessaire que la

théologie — et la théologie allemande en particulier — soit mise au
courant de ee mouvement intellectuel. »

« Nous demandons à nos collègues français, de donner aux questions
allemandes des réponses inspirées par l'espril français, au lieu de couvrir

les solutions allemandes d'un vêtement français. Peut-être est-ce
là une besogne trop difficile, au temps de la jeunesse surtout. La tâche,
cependant, vaut que l'on s'y consacre, et tous les efforts qui seront faits
dans celle direction contribueront à créer cet espili scientifique
international, par lequel se réalise l'humanité idéale. »

Nous accueillons, pour notre part, avec une vive satisfaction et une
entière sympathie cette invite si cordiale et si flatteuse ; et nous
transmettons le vœu du professeur de Marburg aux collaborateurs et aux
lecteurs de la Revue.

Alexandre Vinet. Histoire de sa vie et de ses ouvrages, par Eugène
Rambert. Quatrième édition, illustrée et augmentée d'une préface et
de notes par Ph. Bridel. Lausanne, Georges Bridel & Cie, 1913, in-8°.

«S'il reste un livre de notre littérature romande, ce sera certes
celui-là », disait Louis Vulliemin en parlant de l'ouvrage qu'Eugène
Raniberl venait de consacrer à notre grand Vinet. Deux éditions en
1875, une troisième en 1876, disent assez l'accueil que lui réserva le

public. Depuis assez longtemps, une réimpression paraissait nécessaire.
M. le prof. Ph. Bridel y a pourvu, avec la compétence, l'érudition,
l'exactitude scrupuleuse el la conscience scientifique doni une fois de
plus il nous donne la preuve. Le livre de Rambert reparaît, unpen gros
— peul-être eût-il élé plus pratique de maintenir la disposition en deux
volumes — orné d'une douzaine d'illustrations bien choisies, el surtout
augmenté et complété de la façon ia plus heureuse.

II est superflu de parler du texte de Rambert. Chacun connaît cette
admirable biographie, où l'affection, l'émotion même, ont su s'allier si
bien à la haute impartialité qui lui donne une valeur scientifique de
premier ordre. Rarement un ouvrage de ce genre nous a édifié au même
degré tout en nous instruisant. Le lecteur vit réellement au contact de
l'une des personnalités chrétiennes les plus profondes. 11 était bon qu'au
moment où la société d'édition fondée en 1908 publie les œuvres du
penseur vaudois, ce remarquable portrait qui est en même temps une
page de notre histoire, fût présenté à nos contemporains.

U nous revient enrichi. La préface et les notes de M. Ph. Bridel



MISCELLANÉES 173

donneront au volume une valeur toute nouvelle. Quel en est le conlenu
— Des corrections, en petit nombre, ici ou là un détail, une date, rien
d'important, sauf peut-être la restitution à l'année i834 de quelques
données de l'agenda, reportées par inadvertance à l'année précédente ;

mais rien qui modifie la physionomie du personnage. — Des adjonctions,
presque uniquement ; et des plus précieuses. Dans la préface, l'historique

de l'œuvre elle-même, depuis le premier essai tenté par la plume
inexperte de Mme Forel, manuscrit où reposent encore dans l'oubli
quelques traits intéressants et des jugements qu'il serait, dommage de

laisser perdre, jusqu'au livre que Rambert écrivit en quelque sorte
sous les yeux de Mrae Vinet. Puis des notices bibliographiques el
biographiques, concernant les personnages dont parle l'auteur, accumulation

précieuse de renseignements épars ou inédits, sauvés parfois au
moment où ils allaient s'effacer dans la nuit du passé. Ces notes, par
leur richesse, autant que par leur précision et leur sûreté, feront de ce

volume un instrument de travail indispensable à tous ceux qui s'occupent

de Vinet d'une manière un peu approfondie. A ce titre encore,
M. Ph. Bridei a droit à toute noire gratitude.

A. Chavan.

— La Société biblique britannique et étrangère publie une édition
critique de poche de la traduction latine du Nouveau Testament, de

saint Jérôme (Novum Testamentum latine secundum editionern sancti
Hieronymi. Edilio minor curante Henrico I. White, igii. xx, (120 p.
in-16). On salue avec une vive satisfaction l'apparition de ce petit
volume — petit, malgré ses 620 pages — fort bien imprimé par le

Clarendon Press d'Oxford et que son prix très bas (1 fr. 25) met à la
portée de toutes les bourses d'étudiants.

On sait que la traduction de Jérôme, — qui reçut au moyen âge le

nom de Vulgate (c'est-à-dire «la plus répandue ») et qui est aujourd'hui

encore le texte officiel de la Bible pour l'Eglise catholique romaine
— a eu un immense succès : il en existe environ 8000 manuscrits. Au
point de vue historique et critique, une pareille abondance comporte
de graves inconvénients : les variantes sont si nombreuses qu'il est
très difficile d'établir un texte sûr. Au moyen âge déjà on avait, fait des
revisions — fort insuffisantes, du reste. Au XVIe siècle, l'Eglise romaine
entreprit une édition officielle ; ce travail, inauguré par Sixte V et par
Grégoire XIV, fut terminé en i5g2 sous Clément Vili. Ce fut la « Bible
clémentine », œuvre remarquable pour l'époque, mais qui a fait son
temps.

Il y a plus de trente ans, le D1 John Wordsworth (plus tard évêque
de Salisbury) était chargé de préparer une édition critique du Nouveau
Testament de Jérôme; de 1889 à 1898, il publiait les Evangiles, en ioo5,
les Actes. Dès son apparition le texte d'Oxford fit autorité.



174 MISCELLANÉES

Tandis que le savant éditeur se disposait à poursuivre son travail et
à aborder le texte des épîlres de Paul, il reçut de la Société biblique
britannique el étrangère la demande de préparer une édition de poche
débarrassée de l'appareil critique. Telle est l'origine de la petite édition
que nous annonçons ; le Dr Wordsworth, aidé de son fidèle collaborateur

le D' Henry 1. White, a reproduit le texte de la grande édition
pour les Evangiles et le livre des Actes. Toutes les variantes utiles sont
placées au bas de la page, elles réfèrent aux neuf principaux manuscrits

et aux deux éditions du XVIe siècle. La disposition très claire de
ce petit volume en fait un excellent instrument de travail.

L'évêque de Salisbury est mort en août 1911, il n'a pas eu la
satisfaction d'assister à l'apparition de son œuvre el de terminer sa grande
édition.

Au reste, quel que doive être le sort de l'œuvre commencée, le renouveau

d'intérêt suscité par les travaux du Dr Wordsworth donne de
belles promesses. Le Pape a chargé les bénédictins de préparer une
édition critique de la Bible latine tout entière ol il a mis l'abbé Gasquet
à la tête de la commission à laquelle est confié ce travail considérable.

(M. Mangenot vient de publier dans le dernier fascicule (n° 'I9) du
Dictionnaire de la Bible, de Vigoureux, une très importante étude sulla

Vulgate ; nous profilons de l'occasion pour la signaler à nos lecteurs.
Sur l'édition White voir entre autres : The Times literary supplement,
22 août 1912.)

— M. Elie Halévy publie, chez Hachette, le premici' volume d'une
monumentale Histoire du peuple anglais au XIXe siècle (un vol. grand in
8" de VIII, 63o pages. Paris, 1912. i5 fr.) sur lequel nous attirons dès

aujourd'hui l'attention de nos lecteurs. Par deux articles sur la naissance du
méthodisme en Angleterre (Revue de Paris, i5 août et Ier septembre
1906) M. Halévy avait brillamment inauguré ses études d'histoire
religieuse et fait preuve d'une pénétrante et sympathique intelligence en
abordant les problèmes très complexes que soulève le mouvement de
réforme qui a bouleversé l'Angleterre du XV11P siècle. Dans l'ouvrage
que nous annonçons M. Halévy élargit le tableau ; il montre sous
quelles influences presque contradictoires l'àme du peuple anglais s'est
lentement formée, et comment l'esprit religieux a joué un rôle décisif
dans la transformation que l'Angleterre a subie, en passant du régime
aristocratique à celui de la démocratie industrielle. Près de loo pages
soni consacrées à cette importante étude, au cours de laquelle, après
avoir examiné les formes essentielles du protestantisme anglais, l'auteur

étudie la prédication méthodiste, les missions, la propagande
biblique, pour terminer par un chapitre sur l'œuvre morale accomplie
par le méthodisme anglais : la réforme des mœurs, l'abolition de la
traile, etc.



MISCELLANEES I70

Quelques lignes empruntées aux pages dans lesquelles M. Halévy
résume son point de vue feront saisir la haute portée de ce remarquable

livre : « Les sectes religieuses, dont l'Etat anglais respecte la
liberté, sont des associations qui, pour n'avoir point de pouvoirs
légaux, aspirent à exercer, et exercent effectivement, une grande autorité

morale, tant sur leurs membres que sur la société toute entière...» «Le
méthodisme est le véritable antidote du jacobinisme... ; l'organisation
des églises est... le véritable principe d'ordre.« L'Angleterre est un
pays libre» : cela veut dire, si l'on va jusqu'au fond des choses, que
l'Angleterre est le pays de l'obéissance volontaire, (te l'organisation
spontanée. » « Les chefs du mouvement syndical qui va naître peu
d'années après 1810 appartiendront pour la plupart aux sectes
dissidentes. Ce seront souvent des local preachers, presque des pasteurs.
Les fondateurs du méthodisme son! leurs ancêtres spirituels. »

— Les fouilles d'Ophel dont nous avons dit quelques mots dans
notre premier numéro de l'année, n'ont pas été entreprises sous la
direction des P. P. dominicains, comme nous l'avions indiqué par
erreur, mais sous la conduite d'une expédition anglaise, dirigée par le
capitaine Parker, sur laquelle planent encore des incertitudes.

Toutefois le Père Vincent (un des membres éminents de l'Ecole
dominicaine de Jérusalem) a été admis à visiler systématiquement ces
fouilles. Il en a rendu compte dans un ouvrage intitulé Jérusalem sous
terre et dans les articles très documentés et précis de la Revue
Biblique que nous avons cités. C. M.

— Le Bulletin de la Société neuchâteloise de géographie, qui vient
de paraître (T. xxi) renferme sur L'origine de la race égyptienne un
captivant article de M. Gustave Jéquier, professeur à l'Université de
Neuchâtel. L'auteur demande à l'archéologie, aux coutumes funéraires,
à l'écriture, à la linguistique, à l'anthropologie, à la légende tout ce

qu'elles peuvent fournir de renseignements sur les envahisseurs qui,
après les civilisations chelléennes et néolithiques, à un moment, dont
nous ne pouvons fixer la date, apportèrent dans la vallée du Nil la
connaissance des métaux. Sont-ce des Sémites ou, comme les indigènes
leurs prédécesseurs, de purs Africains '?

Voici les conclusions de M. Jéquier : « L'idée que les Egyptiens sont
des Sémites ou tout au moins de proches parents de ceux-ci, doit être
définitivement écartée ; il en est de même de la théorie que la civilisation

de la vallée du Nil s'est formée en pays étranger pour y être apportée

déjà toute constituée... A l'origine, les Egyptiens sont bien, comme
le dit le grand tableau géographique de la Genèse, des descendants de
Noé, donc un peuple de race blanche, et en même temps des fils de
Chain l'Africain, non de Sem l'Asiatique. »



I76' MISCELLANÉES

— Ceux qui, parmi nous, s'intéressent à la « médecine de l'esprit »,
et qui ont lu et discuté le livre de M. Durand-Pallot, apprendront avec
une curiosité sympathique la publication des Quaestiones theologiae
medico-pastoralis du Père Gemelli, qui, à bien des égards, représentent
la même tendance et répondent au même besoin : mellre les ecclésiastiques

au bénéfice de ce que la médecine peut leur offrir de secours
pour poursuivre leurs cures d'âmes.

Le P. Gemelli, docteur en médecine, directeur de la Rivista neo-scolastica,

est doué d'une merveilleuse faculté d'assimilation. Il a tout
récemment publié un petit volume sur les dernières découvertes
relatives à l'origine de l'homme, 1111 autre sur «l'origine subconsciente des
faits mystiques ». On a beaucoup parlé de lui à Milan à propos de
conférences contradictoires sur les miracles de Lourdes, dont le compte
rendu sténographique vient de paraître en deuxième édition.

Le premier de ses opuscules médico-pastoraux (Non rnœchaberis,
Libreria editrice fiorentina, Florence 1912) est consacré à la question
sexuelle : prophylaxie et thérapeutique de l'incontinence. Publié d'abord
en italien, il y a cinq ans, l'ouvrage paraît sous une forme nouvelle en

quatrième édition ; si on l'a mis en lalin, ce n'est pas par prudence
pastorale (l'auteur a su éviter les défauts du genre), c'est plutôt pour
faire bénéficier de ses recherches les confesseurs de tous les pays.

Le P. Gemelli est admirablement informé ; grâce à une bibliographie
précise, ses résumés d'ouvrages très variés de tendances, rendront
certainement des services. En dehors de l'idée qui préside à son entreprise,

nous n'avons, à vrai dire, rien trouvé d'original ni de nouveau
dans ce premier volume. Nous attendions avec curiosité ce qu'il dirait
de la coeducation des sexes, dont les résultats prophylactiques
dans le domaine qui nous occupe, paraissent incontestables, quelle que
soit l'opinion que l'on ait sur la valeur du système comme stimulant
intellectuel. Le cardinal Luçon, archevêque de Reims, attaquait il y a
deux ans avec une extrême vigueur « ces écoles mixtes, où l'on
pratique par le mélange des enfants des deux sexes un système d'éducation

contraire à la morale et tout à fait indigne d'un peuple civilisé... »

Le P. Gemelli n'est guère plus sympathique à la coeducation. Il se
montre totalement incapable de comprendre la nature des relations qui
peuvent naître ainsi entre garçons et fillettes, jeunes gens el jeunes
filles. « Amor iste platonicus (flirt uti aiunt) a médicis et a psychiatris
propositus, penes nordicas regiones favore exceptas... », bref, cette
camaraderie d'un sexe à l'autre est condamnée par S. Alphonse de Li-
guori, et cela semble suffire à notre médecin du XXe siècle. C'est un
peu décevant. P. B.


	Miscellanées

