Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1(1913)

Artikel: Revue générale : philosophie de la religion [suite]
Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

PHILOSOPHIE DE LA RELIGION

1. — LA THEORIE DE M. HARALD HOFFDING

Dans un rapport présenté au VIe Congrés international de
psychologie, M. Héftding, le psychologue et philosophe danois
dont nous nous occuperons ici, énonce en maniére de préambule
une thése qui parait paradoxale au premier abord, bien quelle
soit admise, croyons-nous, par la plupart des spécialistes versés
en ces matiéres. Il déclare qu'un observateur avisé peut se faire
une idée juste du sentiment religieux, méme s’il ne connait rien
qui mérite ce nom dans son expérience personnelle. Pour y arri-
ver, cet observateur n'aura qu'a «diriger son attention sur la
place qu'occupe la religion dans la vie d’autrui. » Par voie d’a-
nalogie, de méme qu’il pourrait imaginer des couleurs au-dessus
du rouge ou au-dessous du violet, il déterminera ce que la reli-
gion serait dans sa propre vie, si elle y jouait un réle (1). Quel
que soit le mérite de cette méthode de pure observation extérieure
on ne peut s’empécher de penser qu'un peu d’expérience person-
nelle serait une garantie de plus chez un homme dont elle ne trou-
blerait pas la lucidité d'esprit. Aussi ne nous est-il point indiffé-
rent de savoir que M. Hoflding a connu, dans sa jeunesse, un
temps de ferveur religieuse et qu’il en a conservé — c’est lui-
méme qui nous I'apprend — «le sens de l'importance de la vie
intérieure et le besoin de trouver des expressions pour les efforts

(1) Probléme et méthode de la psychologie de la religion. Rapports et
compte-rendus du VI™® Congrés international de psychologie, tenu & Genéve
du 2 au 7 aoit 1909, p. 106-107.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 145

et les dispositions de l'ame pendant le combat de la vie » (1).
Ce qui I'a conduit a s’occuper du probléme religieux, ce n’est
ni l'ardeur apologétique du croyant, ni la curiosité désinté-
ressée du savant, c’est I'écho qu’'éveille en son ame sympathique
la sublime et tragique histoire de I'homme aux prises avec
I'énigme de sa destinée.

Qui prétend non pas seulement énoncer quelques vues sur ce
grave sujet, mais en faire 1'étude méthodique et approfondie,
doit, ainsi que nous l'avons dit dans notre Introduction (2),
commencer par déterminer avec le plus de précision possible la
nature de ce phénoméne ondoyant et divers qu'est la religion ;
puis, chose délicate entre toutes, 'ayant pénétré dans la mesure
de son pouvoir, il aura la tache d’en juger. Que de science a
accumuler patiemment, que d’efforts de compréhension et d’intel-
ligence a dépenser pour s’élever au niveau d'un aussi grand
objet! M. Hoflding, dont nous avons dit la puissance de sym-
pathie, posséde une érudition qui confond, une pensée abon-
dante en rapprochements ingénieux et d’une belle capacité de
synthése. Il nous a livré le résultat de ses recherches sur le pro-
bléme religieux dans plusieurs de ses écrits et notamment dans
un ouvrage intitulé Philosophie de la religion qui fut traduit
en allemand en 1gor et en francais sept ans plus tard (3).

ANALYSE PSYCHOLOGIQUE DU FAIT RELIGIEUX

Méthode. — Pour résoudre la question de l'essence de la reli-
gion, on pourrait étre tenté de faire un laborieux inventaire de
toutes les croyances et de tous les rites, afin de composer avec

1 H. HorrpiNg, Philosophie de la religion, traduction francaise (19o8),
p. I 1L

(2) Voir Revue de théologie et de philosophie, nouvelle série, N° 1, p. 84.

(3) 1l est regrettable que cette traduction francaise, trop souvent obscure
et lourde, ne facilite pas au lecteur l'accés d’un ouvrage tout gonflé de
substance et d’idées, mais dont I'art de la composition n’est pas la qualité
maitresse. Que néanmoins il ne se décourage pas! Nous croyons qu’il ne
regrettera pas sa peine,.

Voir aussi Probléme et méthode de la psychologie de la religion et le
livre ’HorrpinG intitulé La pensée humaine, traduction frangaise (1911).

10



146 HENRI-L. MIEVILLE

ceux d’entre eux qui se trouveraient partout les mémes le
concept abstrait de religion, Mais il n’est pas besoin d’étre grand
clere pour voir que l'entreprise serait chimérique et ce n’est pas
de ce biais que M. Hoffdling aborde le probléme. Ce qui
intéresse la philosophie de la religion ce sont moins les formes
particulicres de telle ou telle observance religieuse que les ten-
dances sous-jacentes, les forces spirituelles et les besoins dont la
riche et changeante floraison des dogmes. des symboles et des
rites manifeste la présence et l'action permanente au sein de la

race.
Mais comment saisir sur le vilf le principe générateur des
religions ? Certains auteurs — 1'école sociologique en particulier

— pensent qu’il suffira pour cela de remonter des formes reli-
gieuses complexes, qu'une longue évolution a créées, aux manifes-
tations élémentaires du début. Cest en étudiant le phénomene
religicux le plus prés possible de ses origines, quon aura les
chances les plus sérieuses d'en pénétrer le secret. Sans doute
les recherches sur la période obscure des commencements
sont d'un haut intérét, mais n’est-il pas imprudent de leur
trop demander? Pour connaitre le chéne, il [aut savoir qu’il
est sorti du gland; on userait néanmoins d'un procédé peu
scientifique, si l'on prétendait définiv le chéne au moyen
des seules observations que l'on a faites sur le gland. Car
«les transformations et les réarrangements qui se produisent
au cours de I'évolution peuvent enrichir un étre de qualités dont
on ne trouve pas trace au début». Nous n’avons aucune raison
de supposer que sa nature véritable doive se révéler d'un coup
dans le stade initial qu’il traverse. Elle consiste bien plutdt
«dans la loi de son développement telle qu'elle se manifeste
depuis son origine jusqu'a sa forme derniére » (1). A la science
des commencements, forcément conjecturale et problématique,
surtout quand il s’agit de la religion, il faut, pour étre & méme
de saisir cette loi, substituer une science comparative qui étu-
diera les diverses formes de foi par rapport a leur milieu spiri-
tuel, comme la biologie étudie les étres organisés dans leur
rapport avec les conditions matérielles de I'existence (2).

(1) Philosophie de la religion, traduction francaise, p. 126.
(2) Op. cil., p. 232.



REVUE GENERALE

PHILOSOPHIE DE LA RELIGION [47

Cette méthode comprendra a la fois I'é¢tude de ce qui est
individuel et de ce qui est social dans le phénoméne religieux.
Elle ne sera pas exclusivement sociologique comme le voudraient
M. Durkheim et son école. En effet, n’est-on pas obligé, quelle
que soit l'influence exercée par la vie en commun, d’en revenir
toujours aux processus qui ont lieu a lUintérieur de lindividu?
Ce qui est social ‘a commencé par ¢étre individuel et «c'est &
'individu que, dans n'importe quel groupe humain. toute ini-
tiative est due » (1). Mais il n'en reste pas moins que la tradi-
tion une lois établie réagit sur 'expérience individuelle et que.
si I'on veut comprendre celle-ci, il faul connaitre et comprendre
celle-la. (Fest pourquoi l'analyse psychologique, dont le¢ role
demeure capital en la matiére, s’aidera de la sociologie et de
Ihistoire dans linterprétation des phénomenes religieux. « Il
faut absolument que ce qu'on pense avoir trouvé par la voie
purement psychologique soit confirmé et complété par la voie
de I'histoire (2). »

Le point de vue auquel se place notre auteur pour ctudier et
définir la religion sera tout différent aussi de la méthode tradi-
tionnelle qui s’attachait avant tout aux idées et qui jugeait de
la religion comme d'une sorte de philosophie. Longtemps on
crut, en eflet, qu'elle avait pour mission de résoudre certaines
énigmes devant lesquelles la science est impuissante. LKt il n'est
pas trés étonnant quon se soit laissé entrainer & cette interpré-
tation intellectualiste : beaucoup de religions contiennent des
affirmations sur l'origine et sur la structure de Punivers, sar les
forces qui y sont agissantes; elles refletent et souvent méme
elles engendrent les idées «scientifiques» de I'époque ot elles
sont apparues. Mais c’est surtout la théologie chrétienne qui a
prétendu donner pour base a la religion une véritable science
des choses divines. On s'est servi du concept de Dieu comme
d’un principe d’explication qui doit rendre compte soit de cer-
tains phénomenes particuliers, soit de I'ensemble des phéno-
meénes. Cette habitude d’esprit est si tenace et contribue si fort

(1) La pensée humaine, p. 374, 384. — Cf. Emile Lomsarp, Expérience
religieuse el psychologie de la religion. Revue de théologie et de philoso-
phie, nouvelle série, N° 1, p. 73.

(2) Méthode el probléme de la psychologie de la religion, p. 109 et 113
note.



148 HENRI-L. MIEVILLE

a obscurcir la véritable nature du probléme veligieux que
M. Hoflding consacre tout un long chapitre a la combattre (r).

Critique de Uinterprétation intellectualiste des concepts reli-
gieux. L'idée de miracle et celle de création. — Expliquer un
phénomeéne quel qu’il soit par lintervention de la causalité
divine, ce n'est pas l'expliquer du tout, car si un autre phéno-
mene s'était produit a sa place, nous pourrions encore I’ « expli-
quer » de la méme facon. Un malade meurt, c’est la volonté de
Dieu; il guérit, c’est encore la volonté de Dieu. Expliquer un
phénomeéne, c’est en déterminer les conditions de maniére &
pouvoir le prévoir a coup sur, toutes les fois que ces conditions
se trouvent réalisées. Or laction de Dieu n'est jamais une
chose qui se constate antérieurement aux faits que nous lui
rapportons et en dehors d’eux. Nous n’avons aucun critére pour
la déceler et 'établir d'ane facon incontestable ; elle n’est ni un
fait {’expérience, ni une hypothése nécessaire ou seulement utile.
Sa puissance explicative étant nulle, il n’y a pas d'événements
que seule une intervention de Dieu puisse expliquer. D’ailleurs
comment pourrait-on jamais savoir quun phénomeéne est défini-
tivement réfractaire a I'explication scientifique ? Ce serait affir-
mer qu'aucune loi connue ni inconnue n'en saurait rendre
compte ! Chose bien difficile & soutenir, méme s’il s’agissait de
I'une de ces crises de la vie religieuse qui nous paraissent par-
fois inexplicables. Les antécédents du phénomeéne nous échappent,
soit ! mais il n’en suit pas que pour suppléer a4 notre ignorance
de certains faits ou peut-étre des lois de la vie psychique, nous
soyons justifiés a faire intervenir ici l'action de la puissance
divine. N’allons pas croire d’ailleurs que la conscience religieuse
soit directement intéressée a ce débat. Pour le croyant, le mira-
cle est avant tout un événement d’une caleur exceptionnelle.
Mais cette valeur qu’il lui attribue n’a pas pour condition né-
cessaire I'absence d’antécédents naturels et 'impossibilité cons-
tatée ou supposée d'une explication scientifique. Il est bien des
faits dont les causes nous échappent et que les gens religieux ne
déclarent pas surnaturels pour si peu. Il en est d’autres, au
contraire, dont nous avons pu déterminer la loi et qui n'en

(1) Voir Philosophic de la religion, le chapitre sur le probléme épistémolo-
gique, p. 14 sq.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 149

auront pas moins la vertu de rendre sensible aux ames reli-
gieuses l'ineftable présence de la divinité. « Les cieux, dit un
psaume bien connu, racontent la gloire du Trés Haut », et cest
I'Eternel lui-méme qui, d’aprés un autre cantique, distribue la
nourriture & ses créatures. La notion de miracle, prise dans son
acception courante, est donc une cote mal taillée, un concept
batard né de la confusion de deux points de vue : celui de I'éva-
luation qui classe les événements d'apres le prix que la cons-
cience leur attribue et celui de I'explication scientifique ol 'on
cherche le rapport d'un phénomeéne avec ses antécédents ou ses
concomitants. On suppose gratuitement que ce qui est excep-
tionnel dans l'ordre de la valeur doit 'étre aussi quant au mode
de sa pl'oduction et, loin de servir la foi religieuse, on l'expose
a se voir démentie et dépossédée d'une partie de son avoir a
chaque progrés de la science. (1)

Si la notion de miracle est dépourvue de toute valeur expli-
cative, il en est de méme de celle de création dont la théologie
scolastique faisait le couronnement de notre science du réel.
Aprés Kant et bien d’autres, M. Hoffding montre que cette
notion n’est pas faite pour jouer le role quon lui assigne parfois
encore. La proposition : « Dieu a créé le monde » n’est pas seu-
lement indémontrable, elle répond a une question mal posée.
Qu'est-ce que le monde dont on se demande s’il a une cause?
Si vous dites que c'est l'ensemble des étres créés. vous commet-
tez une évidente pétition de principe. Le monde est-il la totalité
des étres réels ? Soit, mais la totalité du réel n’est plus la tola-
lité du réel, si on lui oppose une autre réalité — Dieu ~— dont
elle serait issue. Au fond, nous ne connaissons que des séries

(1) Ajoutons, pour compléter la ecritique, point neuve d’ailleurs, de
M. Hoffding, que la notion scientifique de loi naturelle, interprétée avee
quelque rigueur, n’établit entre les phénoménes qu'un rapport tout formel,
tout extérieur de succession dans le temps ou d’équivalence quantitative.
Elle ne contient pas la définition d’une certaine forme d’action réelle a
laquelle nous pourrions opposer laction de la causalité divine, La concep-
tion vulgaire et simpliste, selon laquelle les phénoménes dont nous connais-
sons Uexplication constituent une sorte de mécanisme d’horlogerie « mar-
chant tout seul » et qui aurait été remonté une fois pour toutes, n’est pas,
en elle-méme, plus scientifique qu’une autre. Preuve en soit que son
contraire, 'hypothése cartésienne de la création continue, pourrait tout
aussi bien s’accommoder aux faits,



1H0 HENRI-L. MIEVILLE

limitées de phénomenes ; aucune de ces séries n'est « le monde »,
car une série est toujours conditionnée par une autre série,
l'observable, le connu est toujours lié & de I'inconnu; jamais
nous ne pouvons dire que nous sommes arrivés au boul. que
nous saisissons l'ensemble. Or. du moment que I'ensemble nous
échappe, nous ne saurions le considérer comme un tout f{ini et
nous demander quelle est sa cause, ni surtout prétendre qu’il
est dans la nature de ce tout a nous insaisissable de dépendre
d'un étre distinct de lui et que nous appellerions Dieu. Le con-
cept de monde, conclut M. Hoflding, tel qu’il figurait dans la
théologie scolastique, est un concept mal formé, un « pseudo-
concept ». Quant au principe de causalité, nous venons de voir
quon ne saurait 'appliquer au réel considéré comme une tota-
lit¢  absolue. L'apparition d'un phénomeéne queleonque a ses
conditions suffisantes dans la série de ses antécédents, voila ce
qu'il nous conduit & affirmer, mais nulle part il ne nous [ait
découvrir I'Etre ou la Force qui ne dépend de rien et dont tout
le reste dépend. La science, il est vrai, fait appel a des données
qui semblent premiéres ; elle n’explique ni la matiére ni I'éner-
gie, mais il faut ici considérer deux choses : ces données ne sont
jamais tenues pour définitivement irréductibles, elles ne sont
« premiéres » qu'a titre provisoire : enfin elles ne sont distinctes
des phénomeénes et des étres concrets que par abstraction, elles
n’existent pas pour elles-mémes, elles ne « créent » pas les phé-
nomenes el n‘ont par conséquent rien de commun avec la cause
premiere des philosophes et des théologiens.

Conclusion : les concepts religieux ne peuvent a aucun litre
nous rendre le service d'expliquer les phénoménes. L'cuvre que
la science et la réflexion philosophiques laissent inachevée ne
trouve pas sa continuation et son couronnement dans la spécu-
lation religieuse.

Les concepls religieux répondent a des besoins affectifs.
La notion de valeur. — I’examen des concepts religieux et
pu révéler dés longtemps & tout esprit non prévenu que les
besoins auxquels ils répondent ne sont pas ceux qui donnent
naissance a la recherche scientifique. Le langage religieux se
sert ordinairement d’images concretes et les plus profonds sym-
boles qu'il ait créés sonl tout autre chose que.des abstractions



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 151

quintessenciées destinées a satisfaire le pur intellect. C'est un
pére et un juge que le chrétien vénere et redoute, quand sa
pensée s’éléve vers Dieu, et ces images s'accompagnent en son
for intérieur d’émotions ou de sentiments que l'idée de la cause
premiére ou tel autre concept abstrait ne parviendrait pas a
éveiller en lui. Aussi bien est-il naturel de se demander si la
naissance de l'idée religieuse n’est pas en relation étroite avec
les besoins affectifs de notre étre. Cest en cherchant a déter-
miner leur réle dans la formation des croyances et des pratiques
religieuses, que l'on aura quelques chances de les comprendre
et de les expliquer.

Ce fut Hume qui s’en avisa le premier. Il voyait dans l'espé-
rance et la crainte, dans une certaine tension de I'étre intime
les motifs dominants de la conscience religieuse. Apres lui
d’autres ont rendu possible par leurs travaux une plus juste
intelligence des [aits de religion. Kant ruinait la théologie sco-
lastique et ratiocinante, tandis que Schleiermacher, influencé
lui-méme par le mysticisme piétiste, définissait la religion une
manieére de sentir I'infini. Enfin, & une époque toute récente,
les progres de la plus jeune d’entre les sciences, la psychologie,
ont mis en lumiére un phénomeéne qui joue un role capital dans
la vie de l'esprit et dont on peut espérer qu’il jettera quelque
lumiére sur la genése de la foi religieuse, je veux parler de cette
nécessité que nousimpose notre nature d'étres aflectifs d’attacher
une ¢aleur grande ou petite, posilive ou négative. aux objets et
aux étres qui nous entourent, aux états par lesquels nous pas-
sons, aux actes que nous accomplissons. La notion de valeur,
discernée déja par Kant, reprise et précisée par Herbart et Lotze,
a forcé le seuil de la théologie avec Ritschl; les économistes la
connaissaient depuis Adam Smith et 'avaient définie a leur facon.
C'est & eux plus encore qu'aux philosophes que les psychologues
modernes paraissent devoir I'idée d’étudier scientifiquement la
fonction d’évaluation (r). En gros, et sans entrer dans de subtiles
analyses, on peut donner de la notion de valeur la définition
suivante : est une valeur tout ce qui est désiré par nous a cause

(1) Sur la notion de valeur voir Tu. RiBor, La logique des senliments,
(1905) p. 33 sq.; et Georges BErcurr, La notion de valeur, sa nature
psychique, son importance en théologie (1908).



~

152 HENRI-L. MIEVILLE

de la satisfaction que nous en attendons, en d’autres termes, tout
ce qui répond chez nous a un besoin. Cette satisfaction, bien
entendu, peut étre de nature trés diverse, car nos besoins sont
multiples et les choses auxquelles nous attachons du prix, infini-
ment variées. Au fond, les valeurs sont & peu prés ce que les
moralistes anciens appelaient les biens. Il ne s’agit pas d'une
découverte moderne, mais d'une chose tres vieille quon s'est
avisé de baptiser d'un nom nouveau. Il est vrai qu'on a [lait
plus que cela : on a étudié cette chose de plus pres, on en a
déterminé les conditions psychologiques et 'on est arrivé a la
connaitre mieux.

(C’est a la notion de valeur que M. Hoflding demande lexpli-
cation des faits religicux.

Le souci de la conservation des valeurs principe générateur
de la foi religieuse. — La loi commune de I'’humanité est de
désirer toujours au dela de ce qu’elle possede. Cela est si vrai,
si humain qu'un homme satisfait nous parait dénué de force
d’ame et de noblesse. Mais nous ne tendons pas d'un eflort égal
vers tout ce qui pourrait étre & un degré quelconque un objet
de satisfaction pour nous, il est des valeurs que nous estimons
simplement désirables, il en est d’autres donl nous ne saurions
nous passer. Kn étre privés a jamais nous est une pensée insup-
portable qui décolore la vie et nous en dégoate. Mais Texpé-
rience, implacable et combien cruelle parfois, a tot fait de nous
apprendre notre impuissance. Nous sommes en butte & des
forces brutales superbement indifférentes, semble-t-il, aux vaines
agitations de nos ames et qui mettent en péril ces valeurs su-
prémes auxquelles nous tenons par-dessus tout. Ne serait-ce pas
la I'expérience fondamentale dont jaillit la foi religieuse, faite
mille fois et mille fois refaite sous les formes les plus diverses
par 'humanité de tous les dges ? Un instinet plus fort que tout
raisonnement sur la petitesse de Fhomme perdu dans l'univers,
une sorte d'égoisme transcendant et qui ne mangue pas de
grandeur, pousse les esprits religieux a affirmerl'invraisemblable:
il faut que la puissance obscure (ui fait que nous sommes se plie
A sauvegarder d'une facon ou d'une autre nos intéréts essentiels.
« La condition de la religion, écrit M. Hoffding, est Uexpérience
d’'une limitation et d'une dépendance relativement & un ordre



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 153

de choses plus vaste que la portée de la volonté et des facultés
humaines et le besoin d'assurer, méme au deld des limites de
notre pouvoir, I'existence et la continuation de ce qui a de la
valeur » (1).

Cette explication psychologique de la religion, que M. Hoffding
présente comme une hypothése, aurait tout d’abord l'avantage
de nous faire comprendre pourquoi il est des natures fortes et
nobles qui ne sont pas religieuses. Un homme peut se laisser
absorber par 'activité a laquelle il se donne, au point de ne pas
se demander quel sera le sort des valeurs qu’il aspire & créer
ou dont il assure la conservation. Il ne percoit pas la menace
que l'instabilité des choses fait peser sur tout ce que nous pro-
duisons. Homme d’action plus que de réflexion, il vit tout entier
dans le présent ou dans un avenir immédiat dont son optimisme
s'empare : « sa foi dans la valeur ne fait quun avec la vie» (2).
Irréligieux? il ne l'est qu'an jugement des natures opposées a
la sienne; on dirait mieux qu’il est naivement religieux, parce
que chez lui«la foi en la conservation de la valeur s’exprime
immédiatement dans ses actes », sans qu’il éprouve le besoin de
la symboliser (3). D’ailleurs on aurait tort de le croire absolu-
ment étranger a I'expérience fondamentale qui est la source des
croyances religicuses. Le sort de certaines valeurs ne le laisse
pas indiftérent, mais il trouvera dans son activité méme de
quoi réparer les breches que de facheuses expériences risquent
de faire & sa conception optimiste de la réalité. A lopposé de
lhomme d’action, le dilettante sceptique, le détaché qui veut
jouir de la vie comme d'un spectacle. Celui-la ne sera-t-il pas a
I'abri de toute émotion religieuse? Peut-étre, s’il pouvait jus-
quau boul se dispenser d’agir. Mais le pourra-t-il? et ne som-
mes-nous pas obligés d’étre un peu les acteurs du drame aucuel
nous assistons? Kt puis. méme chez 'homme qui se bornerait
au role de spectateur. il est probable qu'on verrait naitre des
émotions teintées de religion. car « le réel acquiert & nos yeux
une valeur particuliere du fait que la vue ou l'intelligence que
nous en avons nous cause de la joie, el notre conception du

(1) Probléme el méthode de la psychologie de la religion, p. 108-109.
(2) Philosophie de la religion, p. 26b.
(3) Ibid.



154 HENRI-L. MIEVILLE

monde recoit malgré nous le reflet du plus ou moins de clarté
(que projettent ces valeurs intellectuelles ou esthétiques » (1) —
pour ne point parler ici des valeurs morales.

Ceci nous conduit a relever le point le plus important, lidée
la plus originale de toute la théorie. Antérieurement a toute
doctrine précise, a toute croyance lormulée et leur servant de
point d’appui, il ¥y a des émotions religieuses et un sentiment
religieux : « le sentiment que fait naitre en nous le sort des
valeurs dans leur lutte pour l'existence» (2). Suivant les expeé-
riences faites, « ce sentiment aura le caractére tantot de peur,
tantot d’espoir ou de résignation. tantot de joie ou de chagrin,
tantot d’admiration et de vénération ou d'indignation et d’amer-
tume, tantdt de paix et de repos, tantot de regret et d'inquié-
tude». (3) Les Ames consciemment et ardemment religieuses possé-
dent cette sensibilité-la & un tres haut degré, au point méme
que la vie leur parait dépourvue de sens et dattrait, si le
monde n'est pas organisé de maniére a ce que certaines valeurs
soient préservées de la destruction. Les manifestations si diver-
ses en apparence de la foi religieuse se raménent donc a une
sorte de postulat toujours le méme, que M. Hoflding appelle
« I'axiome de la conservation de la valeur ».

Cette définition marque d'une lacon nette ce que notre auteur
appelle «le lien psychologique de la religion », c’est-a-dire la
place qu'elle occupe dans la vie du moi. Nous constatons en
effet qu’ancun de mos besoins primordiaux, ni I'instinct de la
conservation physique, ni les intéréts intellectuels, esthétiques
ou moraux qui tour a tour nous font agir, ne possede en lui-
méme un caractére religieux. Toutes ces activités peuvent se
développer d’aprés leurs lois propres, sans nécessairement faire
soupconner quelque chose au dela d’ellessmémes. Mais que les
valeurs auxquelles nous tenons viennent a étre menacées, sans
quil soit en notre pouvoir de les sauver. du coup nous ferons
I'expérience et de notre impuissance et de I'existence d'une réa-
lité sur laquelle nous n'avons pas de prise, bien que ce soit
d’elle en dernier ressort que dépendent nos intéréts les plus
chers. Ktdes lors il y a place en notre vie pour un sentiment nou-

(1) Op. cil., p. 211.
(2) Op. cil., p. 99-100.
(3) Probiéme el méthode de la psyechologie de la religion, p. 108.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 155

veau, celui-ld méme qui se manifeste dans les croyances reli-
gieuses (1). La réalité totale — pour autant qu’elle nous tonche —
sera 'objet d'un jugement de valeur; elle nous paraitra aimable
ou redoutable, suivant le sort qu'elle fera aux biens que nous
jugeons essentiels. Il se trouve done que lintuition d’un rapport
entre les valeurs el la réaliteé est la marque caractéristique du
sentiment religieux. Mais le sort des valeurs n'est pas établi une
fois pour toutes. Les expériences faites a cet égard ne sont que
des moments dugrand drame dont nous voyons a peine quelques
scénes se dérouler sous nos yeux. Aussi bien l'interprétation de
ces données aura-t-elle toujours un caractere subjectif. I optimiste
croira les valeurs assurées malgré les démentis apparvents, le
pessimiste n'aura pas cette confiance. Il connaitra le sentiment
religieux, puisque le sort des valeurs I'’émeut, mais non la foi
religieuse qui est la ferme conviction de leur permanence.

Le mot religion a donc an sens trés large sous la plume de
M. Hoflding. 1l peut servir a caractériser des attitudes diverses.
Mais ces attitudes ont cela de commun qu’elles impliquent toutes
une interprétation du réel concue du point de vue de la valeur.
Psychologiquement ce phénoméne s’explique par une loi que
M. Hoéflding appelle « loi de 1'expansion du sentiment » (2). Cer-
taines expériences sont regardées comme typiques, parce qu'elles
communiquent leur tonalité affective aux autres événements de
la conscience. Il en est surtout ainsi aux époques de crise,
lorsque de nouveaux sentiers se [raient et que de nouvelles
formes de vie se manifestent. Les valeurs qui se réveélent anous
en de pareils moments sont les plus hautes que nous connais-
sions. « Aussi nous servons-nous involontairement d’elles pour
illuminer la totalité du réel. Il nous semble que dans de telles
crises le réel nous révele ses puissances cachées.» (3) Chez le
pessimiste ce sont des expériences douloureuses qui répandent
leur teinte sombre sur tout le contenu de la conscience. Il en
conclut que le réel estirrémédiablement hostile aux aspirations hu-

maines et que les valeurs, sij'ose ainsi m’exprimer, n'y sauraient

(1) Op. cil., p. 107-10%,

(2) Philosophie de la religion, p. go; et Psyehologie in Umrissen. Unter
Mitwirkung des Verfassers nach der zweiten danisehen Auflage iibersetzt
von K. Bendixen (1887) p. 384.

(3) Op. cit., p. 91.



156 HENRI-L. MIEVILLE

prendre pied. Le pessimisme repose donc lui aussi sur une expé-
rience religieuse, si nous entendons par la le sentiment que
nous avons d'une relation entre la réalité et les valeurs (1),

Telle est, en eftet, pour le psychologue la seule manicre accep-
table de définir U'expérience religieuse. 1l vaut la peine de signa-
ler 'analyse pénétrante et la critique avisée que M. Hollding
fait de cette notion (2). I’expérience religieuse est un état d’es-
prit complexe ot I'émotion ressentiese combine intimement avec
les idées qui servent & Uinterpréter. Pour le croyant, cest la
propre aclion de Dieu que, dans ses expériencesintimes. ilpense
percevoir. L’'émotion dont la vague puissante le souleve, il l'in-
terprete, il en marque la signification et la valeur au moyen
des concepts religieux dont il dispose, et comme tout ce pro-
cessus intérieur forme bloc dans sa conscience, il croit avoir
expérimenté la cause méme a laquelle il attribue son état d’ame.
Mais en cela il se trompe. Saul peut-étre en ce qui concerne
notre propre activité — la réserve n'est pas de M. Holliling —,
nous n'expérimentons pas & proprement parler laction d'une
chose sur une autre. L’observation ne nous permet pas d’attein-
dre les causes efficientes; elle nous montre seulement qu'une
chose vient apreés une autre, parfois qu’elle la suit constamment,
mais elle ne nous fournit pas l'occasion de constater, par une
sorte d’expérience directe, que 'nne agit sur 'autre. Aussi bien
ne saurait-on prétendre que les idées religieuses dont le croyant
se sert pour s’expliquer a soi-méme ses expériences et en mar-
quer la portée, soient données avec elles et garanties par elles.
I esprit les faconne a l'occasion de certaines expériences et sitot
nées, elles réagissent sur le sentiment auquel elles doivent la vie
et elles le déterminent & leur tour, si bien ¢ue méme chez le
génie le plus original la mani¢re d’exprimer et d'interpréter
I'expérience religieuse personnelle est toujours influencée par le
cercle d'idées o son esprit s’est formé.

Pour conclure sur ce point. on a le droit de parler d'expé-
rience religieuse, mais a la condition de ne pas donner a ce
terme le sens d'une vérification expérimentale du dogme. L'ex-
périence religieuse est cet état d’ame que crée en nous lintérét

(1) Philosophie de la religion, p. 125.
(2) Op. cit. p. 89. Yoir, sur la critique de 'expérimentalisme religieux,
Particle déja cité d’Emile Lombard.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 157

passionné que nous prenons au sort des valeurs. «Elle peut étre
appelée une expérience de Dieu dans la mesure ou elle conduit
a croire 4 la conservation de la valeur en dépit de tout et a
travers tout.» (1)

Vérification de Uhypothése. — Cette [oi en la perennité des
valeurs, M. Hoflding n’a pas de peine 4 la retrouver aun fond
de toutes les religions, car toutes — sans excepter le boud-
dhisme dont l'aspiration au nirvina est encore une forme du
vouloir-vivre (2), — toutes ont des promesses a faire a leurs
fidéles. Mais les religions nous frappent autant par leur diver-
sité prodigieuse que par leurs ressemblances.

Du point de vue de notre auteur, ce fait est aisément explica-
ble. Les hommes ont des besoins multiples et des aspirations
diverses. N'est-il pas nécessaire dés lors que les valeurs aux-
quelles ils tiennent et qu’il leur importe de sauvegarder, soient
diverses aussi: satisfactions que réclame le puissant instinct de
la conservation, joies esthétiques, ambitions du cceeur ou de la
pensée. Suivant que l'un ou l'autre de ces groupes de valeurs
sera prédominant, la religion qui se formera sous son influence
aura un caractére diftérent.

Au bas de l'échelle, les religions animistes. L’homme qui les
pratique est encore entiérement dominé¢ par ses besoins immé-
diats. Il lui faut surtout une aide matérieile. Son [étiche ne sera
que « le dieu d'un moment » suivant I'’heureuse formule d'Use-
ner ; il n'existera pour ainsi dire que toutes les fois qu’il
pourra servir. Mais déja le fétichiste a fait I'expérience de la li-
mitation de son pouvoir et c’est cela méme qui diflérencie, selon
M. Hoffding, la magie de la religion naissante (3). Avec le
polythéisme, nous faisons un pas de plus. Les dieux cessent
de s’identifier avec la fonction qu’ils remplissent; ils s’élévent
au-dessus de cette sorte d’existence intermittente; ils acquiérent
une personnalité et, du méme coup, remarque finement M. Hofl-
ding, on eut la possibilité d’observer la nature d’'un point de
vue plus scientifique. Cette évolution manifeste l'une des ten-

(1) Philosophie de la religion, p. 125.
(2) Op.cit., p. 210.
() Probléme et méthode de la psychologie de la religion, p. 111.



~

58 HENRI-L. MIEVILLE

dances essentielles de I'esprit : le besoin d'unité et de continuité,
it ce méme besoin fait surgir le monothéisme a la suite du
polythéisme, soit en élevant un dieu national au-dessus des
antres qu’il finit par supplanter, soit par la voie de la spécula-
tion philosophique (1).

Mais il y a, dans I'histoire des religions, une transformation
plus importante. D’amorales u'elles étaient premiérement, il en
est qui onl acquis un contenu nouveau et qui sont devenues
des instruments de culture morale. Ainsi nous voyons chez les
Aryens le dieu de la lumiere céleste devenir le dispensateur de
la vie, le dieu tutélaire, le dieu de la vérité et de la justice dont
la lumiere est le symbole. Quand I'homme a commencé a sentir
le prix de certaines valeurs morales, d'instinct il les a mises a
'abri d'une destruction et d'une contestation possibles, en leg
placant sous la garantie de ses dieux. A peine née, la morale, pour
pouvoir s'alflirmer avec une pleine énergie. se faisail religieuse,
tandis que la rveligion se moralisait. Ni la morale ne sort de la
religion, ni la religion de la morale. Elles naissent indépendam-
ment l'une de lautre. Les dieux apparaissent tout ('abord
comme des puissances dont 'homme dépend, mais non comme
des modeles de conduite. Ils n'ont pas eu des le début la mis-
sion auguste d'assurer l'ordre moral dans le monde. Enfin si les
conceptions religicuses se sont faites morales, ce n'est pas de
leur propre fond qu'elles ont tiré cette signification nouvelle.
[ ’homme n'a pas commencé par croire que son dieu étail juste,
pour en conclure que lui-méme devait l'étre également. Sl
n’avait pas éprouvé dans ses relations avee ses semblables ce
qu'est I'injustice et ce qu'est la justice. et si. de cetle facon, la
valeur de la justice ne s'était révélée a lui, comment anrait-il
pu concevoir l'idée d'un dieu juste? Hors de celle expérience
préalable un pareil idéal ne pouvait avoir auncun sens pour

(1) M. Hollding constate a ce propos qu'un monothéisme absolu n’a
jamais ¢té réalisé¢ et n’est point possible. A Dien s’oppose toujours le monde
qui n’est pas lui, et qui par conséquent est « Dieu dans ses limites comme
Dicu l'est dans les siennes ». Aucun mysticisme ni aucune spéculation n’a
réussi a lout absorber en Dieu. §’il tend a l'unité, notre esprit nen trouve
pas moins devant lui le multiple ; & vrai dire il ne congoit Punilé que par
rapporl & un multiple, de sorte que Iantinomie subsisle, si loin que la pen-
sée pousse son effort réducleur.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 159

lui (1). « Les valeurs, dit excellemment M. Hoéffding, doivent
étre découvertes et produites dans le monde de l'expérience
avant de pouvoir étre concues ou supposées existantes dans un
monde supérieur. » Que la religion, ainsi enrichie par la
morale, lui ait prété en retour un concours précieux, cela est
évident. La religion disposait, en effet, d'une notion singuliére-
ment efficace, la notion du sacré, laquelle s'étendait, dans la
période prémorale, a toute espéce d’objets doués de propriétés
magiques et considérés pour cette raison comme intangibles.
Mais une fois que les idées morales se furent mélées aux concep-
tions religieuses, elles participerent au prestige de ce qui était
sacré et elles finirent méme, dans certaines formes de religion
trés évoluées, par conserver seules ce caractére.

Le role joué par les notions morales dans I'histoire des reli-
gions n'est que 'un des facteurs qui expliquent la diversité de
celles-ci. M. Hoflding ne manque pas d'en relever d’autres, et
ses analyses, (qu’il séme a pleines mains, sont des plus sugges-
tives. (2) Bornons-nous a citer ici quelques observations propres
tout particulierement & mettre en lamiére l'idée centrale de
la théorie. l.a conscience religicuse, remarque notre auteur,
désire par dessus tout une image claire de son objet, voila
pourquoi elle a, pendant longtemps, localisé le divin. Le ciel,
la terre et I'enfer formaient comme les trois étages de l'univers
et cette gradation des régions du monde apportait une sorte

(1) Il n’en est pas moins possible que dés le moment ou l'obligaiion
d’étre juste s'est présentée clairement a son esprit, elle ait pris & ses yeux
une couleur religieuse. Car le langage figuré de la religion a fort bien pu
étre le seul dont il disposét pour traduire ce (u’il sentait en lui-méme. Cf.
Philosophie de la religion, p. 304.

(2) Selon M. Hoffding, il faut, pour caractériser une religion, 'envisager
a trois points de vue. Tout d’abord on recherchera quelles sont les valeurs
ou les biens que ’homme éprouve le besoin d’assurer ou de supposer assu-
rées, car « la nature des dieux se calque sur ce ui a la plus grande valeur
aux yeux des hommes ». Il faut ensuite connaitre les idées que ce méme
groupe d’hommes se fait de la nature environnante, car ces idées influent
sur les conceptions religieuses dont a leur tour elles subissent Paction.
Enfin il est nécessaire de tenir compte de V'histoire, c’est-a-dire des expé-
riences qu'une nalion ou un individu a faites et ui ont décidé du sort de
certains idéaux, de certaines valeurs considérés comme essentiels: y a-t-il
eu harmonie ou désaccord entre la valeur et la réalité? Cf. Probléme
el méthode de la psychologie de la religion, p. 110.



160 HENRI-L. MIEVILLE

d’évidence palpable a la gradation des valeurs (1). Plus com-
plexe et plus fondamental est le probleme que pose a la pensée
religieuse la notion de temps. Quelle est la valeur de ce qui
commence et finit, la valeur de l'histoire tant des individus que
des sociétés comparée a ce qui est éternellement ? Deux appré-
ciations opposées se sont partagé les esprits. Pour les uns le
temps est un mouvement sans résultat; ce qui s’y passe n'im-
porte pas, n'aboutit a4 rien et n'est qulillusion pure ; l'im-
muable, 'éternel toujours présent est seul réel. Pour les autres
il y a développement dans le temps, il y a un commencement
et une fin et ce qui se passe entre ces deux limites est décisif.
Le bien triomphera du mal et deés lors la pensée a un but vers
lequel diriger ses efforts, elle peut se concentrer et agir. La pre-
miére de ces conceptions domine la religion et la philosophie
hindoues, on la retrouve chez des penseurs comme Platon,
Spinoza, Schopenhauer. lLia seconde parait étre d’origine sémi-
tique, elle est celle de Zoroastre, puis celle des prophétes israé-
lites et du christianisme. Ce n’est pas a dire qu'elle régne sans
partage dans la théologie chrétienne, car la pensée des mystiques
se rapproche souvent du premier point de vue. La vie en Dieu
leur fait paraitre vaine I'existence temporelle.

Mais comment expliquer les deux attitudes opposées ? La no-
tion de valeur fournit & M. Hoflding le principe d'une interpré-
tation ingénieuse et neuve qui nous fait voir dans ces formes
de la vie religieuse, irréductibles en apparence, les eltets d'une
loi psychologique unique. Il s’agit dans I'un et 'autre cas d'une
maniére différente de concevoir le rapport entre la vie présente
et le souverain bien. Le mystique ne se contente pas d’une espe-
rance. Pour que la oie ail son maximmum de valeur, il [aut, se-
lon lui, qu'a chaque instant nous puissions déchirer le voile
trompeur des phénoménes et vivre présentement déja de cette
vie éternelle et divine qui échappe a I'écoulement du temps,
parce qu’elle n’est pas en devenir, mais quelle est achevée et
parfaite. La conception historique d’autre part — et c'est la le
point intéressant — tend également & satisfaire le méme postu-
lat. Mais elle voit les choses d'un autre point de vue: si la vie
temporelle n'est que vaine agitation, si elle n'est qu'un obstacle
et une illusion, il en résulte forcément une diminution de ce

(1) Philosophie de la religion, p. 42.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 161

qu'on pourrait appeler la valeur totale de Uexistence. Il
faudra donc lui reconnaitre une valeur positive et la concevoir
comme une période préparatoire nécessaire a la réalisation du
souverain bien : la vie est une attente. un combat pour établir
le régne de Dieu ; elle recoit sa dignité et son prix non pas de
ce qui est, mais de ce qui sera. Le fait que ces formes antago-
nistes de la pensée religieuse peuvent étre considérées comme
soumises a la méme loi confirme d’une facon inattendue la défi-
nition que M. Hoflding propose de la conscience religieuse.

Du méme coup nous voyons comment la tendance fondamen-
tale et unique qui est a l'origine des religions se manifeste dif-
féremment suivant les dispositions psychiques de l'individu,
preuve que l'étude des tempéraments ne saurait étre négligée
par la psychologie de la religion. Il y a des natures actives et
des natures contemplatives, des 4mes harmonieuses et des ames
divisées, des esprits ou lI'imagination prédomine et d’autres ot
c’est la réflexion (1). On concoit quelle influence ces dispositions
diverses doivent exercer sur les valeurs élues et conséquemment
sur la formation des idées religieuses. Tel est le cas, par exem-
ple, de l'opposition entre lintuitilf et le spéculatif. L’intuitif
pense par images et ces images sont toujours limitées dans le
temps et dans l'espace. Il s’efiraie de linfini et penchera vers
la conception historique de la religion. Pour le spéculatif, au
contraire, Dieu, la réalité supréme, défie toute représentation
et toute analogie. La conception historique, avec ses rudes
précisions et ses allures de drame bien réglé, prend & ses yeux
je ne sais quoi d’étriqué et de mesquin. Mais, dans la voie que
suit sa pensée, il rencontre a4 son tour d’insurmontables diffi-
cultés, car si la raison nous fait concevoir l'infini qui nous
passe, l'imagination s’efforce en vain de la suivre. Or nous ne
saurions nous dispenser tout a fait d’imaginer ce que nous
pensons. De ces deux types d’esprits lequel enfin est le plus
religieux ? L'un ne l'est pas nécessairement plus que l'autre,
répond M. Hoéflding ; « ne pouvons-nous pas supposer que la
méme vie intérieure religieuse peut étre unie & I'une aussi bien
qu'a Pautre de ces deux tendances?» (2).

(1) Philosophie de la religion, p. 265.
(2) Op. cit., p. 269.
11



162 HENRI-L. MIEVILLE

Revenons a I'idée centrale de M. Hoffding. On pourrait — lou-
jours en se placant au point de vue de l'analyse psychologique
des phénomenes religieux — objecter a la théorie de notre auteur
son caractére trop utilitaire. Pourquoi 'homme s’est-il fait une
religion ? (est parce qu’il s’est senti menacé. L'instinct de la con-
servation l'a incité a chercher hors de lui-méme I'aide dont il
avait besoin pour « sauver la continuité de sa vie spiri-
tuelle » (1). Dieu n'apparait ici que comme un moyen; il est au
service de 'homme bien plutét, semble-t-il, que I'homme n’est
au service de Dieu, et ce n’est point pour lui-méme qu'il est
adoré. Cela est-il conforme a l'attitude prise par les esprits re-
ligieux les plus éminents ?

L’objection parait sérieuse, mais les faits sur lesquels elle
s'appuie ne sont pas inexplicables dans la théorie de M. Hofi-
ding. On peut y voir le résultat de ce que les psychologues ont
appelé un déplacement de motifs, phénomeéne des plus fréquents
dans le cours ordinaire de la vie. En eflet, il nous arrive bicn
souvent de changer notre facon d’apprécier la valeur d’une
chose. Voici un malade auquel son médecin a prescrit des exer-
cices physiques. Cette gymnastique a commencé par n'avoir i
ses yeux que la valeur d'un moyen destiné a lui faire recouvrer
la santé, valeur dérivée, comme disent les psychologues, valeur
d'emprunt qu'une chose tire de son utilité, c’est-i-dire du pou-
voir qu'elle a de nous procurer quelque chose d’autre & quoi
nous aspirons. Mais notre malade prend goiit aux exercices que
lui a conseillés son médecin; il les continue pour eux-mémes,
alors qu’ils ont cessés d’étre nécessaires a sa santé. Ce qui n'é-
tait qu'un moyen est ainsi devenu un but, un bien en soi; des
valeurs dérivées se sont muées en valeurs primaires. I1' y a eu
déplacement de motifs et transmutation de valeurs. Or le senti-
ment religieux se préte & une transformation du méme genve :
« il n’est pas nécessaire que l'objet de la foi n’apparaisse que
comme un moyen propre a conserver la valeur primaire; il
peut étre considéré lui-méme comme le souverain bien, comme
I'objet de 'admiration immédiate, du culte enthousiaste, de la
confiance et de l'amour » (2). « Alors l'ordre de choses dont
'homme se sent dépendant ne lui apparait plus simplement

(1) Philosophie de la religion, p. 235.
(2) Op. cit., p. 203.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 163

comme le serviteur de la vie physique, de la beauté, de la vé-
rité ou de la bonté, il comprend et exprime lui-méme ces va-
leurs & un degré et peut-étre sous une forme qui surpassent
'expérience et la pensée humaines ». (1) Telle est en eflet la
forme la plus haute et la plus pure du sentiment rcligieux, tan-
dis que les cultes inférieurs sont utilitaires. Il s’en faut d’ail-
leurs que la distinction soit toujours nette entre les deux atti-
tudes dont nous venons de parler. La conscience religieuse hé-
site souvent entre les valeurs médiates et immédiates. (2) Klle
s'attache & Dieu, parce qu’il est digne d’adoration et d’amour,
mais elle le fait aussi parce qu’elle trouve en cette adoration
méme la joie la plus haute, et si Dieu lui parait adorable, ce
n'est pas avant tout parce qu’il est puissant, c’est parce qu’il
veul le bien de sa créature, parce qu'il est juste et bon. « Je te
cherche, a dit Augustin, pour que mon ame puisse vivre.» Une
fois de plus nous sommes ramenés au principe que M. Hollding
a mis en lomicre avee tant de foree: ce que 'homme cherche
en Dieu. ce quiil adore en lui, ¢’est la puissance qui sauvegarde
les valeurs. Voila « ce qui rend divin les dieux », suivant le mot
prolond de Platon. L’affirmation religieuse ne cesse done pas,
si 'on veut, d'étre dans la bouche du croyant 'expression de sa
propre volonté de vivre, mais, s’il s’est haussé au niveau des
religions supérieures, sil s'est élevé a la conception de valeurs
universelles. l'affirmation de son vouloir-vivre sera du méme
coup l'affirmation de quelque chose qui passe infiniment sa per-
sonne et vers quoi il ne peut tendre sans se donner a ses freves,
en consacrant ses forces a l'idéal entrevu.

Le symbolisme religiecux. — Ce qui précéde montre assez la
fécondité du principe de la conservation des valeurs. 11 est cet
« élément commun a toutes les religions» que M. Hoflding se
proposait de chercher et ¢’est lui que nous retrouvons an fond
de toutes les croyances. Mythes, légendes et dogmes ne devien-
nent intelligibles que si nous les rapportons & ce principe dont
ils sont autant d’expressions. Mais, d’autre part, leur variété
méme est un éloquent témoignage de ce fait qu'aucune religionn’a

(1) Probléme et méthode de la psychologie de la religion, p. 109.
(2) Philosophie de la religion, p. 204.



164 HENRI-L. MIEVILLE

pu s'en tenir a l'affirmation pure et simple, formulée en termes
abstraits, du postulat de la continuité de la valeur. Nous en
savons la raison: la religion est pour une bonne part un phé-
nomene d'ovdre aftectif, elle procéde de l'intérét que nous pre-
nons au sort des valeurs et elle parle au coeur. Aussi bien son
langage cesserait-il d’émouvoir et d’exprimer vraiment la foi re-
ligieuse, sil ne se servait d'images. La religion fait nécessaire-
ment usage de symboles et les emprunte aux domaines les plus
divers. Son procédé d'expression repose sur I'analogie, plus
exactement sur ce que M. Holflding appelle une «analogie de
sentiment » (1). Les émotions religicuses ont en eflet leurs ana-
logues parmi les sentiments qu’éveillent en nous les multiples
circonstances de la vie. Joie, tristesse, crainte et amour, en-
thousiasme pour le bien, autant d’états psychiques qui ne
sont pas spécifiquement religieux et dont nous avons pu faire
Pexpérience dans telles conditions données, parce que la vie
avail créé entre nous et nos semblables, entre nous et certains
objets de la nature, telles et telles relations. Ce sont ces rela-
tions dont la conscience religieuse s’empare pour symboliser par
leur moyen les objets de sa croyance, toutes les fois que la
réaction émotive est sensiblement la méme. Voila pourquoi Dieu
est « lumiere » et « juge» et « pére»; voila pourquoi il ordonne,
il sollicite et il pardonne.

Ce procédé de symbolisation, commun a toutes les formes de
la croyance religieuse, suffit a expliquer le my-the. Le mythe
n'est pas nécessairement religieux; il est toujours de caractere
animiste et transforme un événement de la nature en une his-
toire ou en un drame dont les acteurs sont des étres person-
nels. Plus importante et plus précieuse au point de vue religieux
est la légende qui perpétue 'impression produite par une grande
personnalité historique. Quant au dogme, il nait du besoin de
préciser, de fixer et de défendre la croyance devenue la pro-
priété commune d'une église. « Il repose sur un mélange particu-
lier de réflexion et d’autorité ». (2) Mythes, légendes et dogmes
sont autant de variétés de symboles, mais ce sont des symboles
qui n'ont pas, si 'on peut ainsi dire, conscience de 1'étre, car la
légende veut étre historique et le dogme, issu des mythes et des

(1) Philosophie de la religion, p. 191.
(2) Op. cit., p. 187.



REVUE GENERALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 165

légendes, prétend définir I'objet de la foi d'une facon qui n'est
pas seulement analogique et figurée.

L’analyse psychologique des moyens d’expression du sentiment
religienx nous fait toucher ict & un grave probléme. Il semble que
la conscience religieuse leur reconnaisse parfois dans la pratique le
caractére de symboles — songez aux sermons sur les miracles — et
pourtant elle se montre en général étonnée et choquée, dés que ce
symbolisme latent est clairement affirmé. Qu’est-ce a dire? Y a-
t-il une opposition irréductible entre la réflexion critique et I'af-
firmation religieuse ? Serait-il donc impossible que des symboles
librement choisis suivant les suggestions de l'expérience, des
images dont la nature poétique clairement discernée n’empéche-
rait pas de sentir la signification profonde, vinssent fournir a la
conscience religieuse I'expression vivante et forte dont elle a
besoin ? Si la foi religieuse est bien ce que M. Héftding la défi-
nit, une ferme croyance a4 la perennit¢ des valeurs, on ne voit
pas qu'elle ne puisse s'accommoder d'un moyen d’expression
dont elle a usé dans les périodes créatrices et qui la met a
I'abri de tout conflit avec le savoir positif et l'esprit scienti-
fique.

Henri-L. MifviLLE.



	Revue générale : philosophie de la religion [suite]

