
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Revue générale : philosophie de la religion [suite]

Autor: Miéville, Henri-L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

PHILOSOPHIE DE LA RELIGION

II. — LA THÉORIE DE M. HARALD HOEFDING

Dans un rapport présenté au VIe Congrès international de

psychologie, M. Hôffding, le psychologue et philosophe danois
dont nous nous occuperons ici, énonce en manière de préambule
une thèse qui paraît paradoxale au premier abord, bien qu'elle
soit admise, croyons-nous, par la plupart des spécialistes versés
en ces matières. Il déclare qu'un observateur avisé peut se faire
une idée juste du sentiment religieux, même s'il ne connaît rien
qui mérite ce nom dans son expérience personnelle. Pour y arriver,

cet observateur n'aura qu'à diriger son attention sur la
place qu'occupe la religion dans la vie d'autrui. » Par voie
d'analogie, de même qu'il pourrait imaginer des couleurs au-dessus
du rouge ou au-dessous du violet, il déterminera ce que la
religion serait dans sa propre vie, si elle y jouait un rôle (ï). Quel
que soit le mérite de cette méthode de pure observation extérieure
on ne peut s'empêcher de penser qu'un peu d'expérience personnelle

serait une garantie de plus chez un homme dont elle ne
troublerait pas la lucidité d'esprit. Aussi ne nous est-il point indifférent

de savoir que M. Höflding a connu, dans sa jeunesse, un
temps de ferveur retigieuse et qu'il en a conservé — c'est lui-
même qui nous l'apprend — «le sens de l'importance de la vie
intérieure et le besoin de trouver des expressions pour les efforts

(i) Problème et méthode de la psychologie de la religion. Rapports et
compte-rendus du VIme Congrès international de psychologie, tenu à Genève
du 2 au 7 août 1909, p. 106-107.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION 1^5

et les dispositions de l'âme pendant le combat de la vie » (ï).
Ce qui l'a conduit à s'occuper du problème religieux, ce n'est
ni l'ardeur apologétique du croyant, ni la curiosité désintéressée

du savant, c'est l'écho qu'éveille en son âme sympathique
la sublime et tragique histoire de l'homme aux prises avec

l'énigme de sa destinée.

Qui prétend non pas seulement énoncer quelques vues sur ee

grave sujet, mais en faire l'étude méthodique et approfondie,
doit, ainsi que nous l'avons dit dans notre Introduction (2),

commencer par déterminer avec le plus de précision possible la
nature de ce phénomène ondoyant et divers qu'est la religion ;

puis, chose délicate entre toutes, l'ayant pénétré dans la mesure
de son pouvoir, il aura la tâche d'en juger. Que de science à

accumuler patiemment, que d'efforts de compréhension et d'intelligence

à dépenser pour s'élever au niveau d'un aussi grand
objet! M. Hôffding, dont nous avons dit ia puissance de

sympathie, possède une érudition qui confond, une pensée abondante

en rapprochements ingénieux et d'une belle capacité de

synthèse. Il nous a livré le résultat de ses recherches sur le
problème religieux dans plusieurs de ses écrits et notamment dans

un ouvrage intitulé Philosophie de la religion qui fut traduit
en allemand en 1901 et en français sept ans plus tard (3).

1

ANALYSE PSYCHOLOGIQUE DU FAIT RELIGIEUX

Méthode. — Tour résoudre la question de l'essence de la
religion, on pourrait être tenté de faire un laborieux inventaire de

toutes les croyances et de tous les rites, afin de composer avec

1 H. Hôffding, Philosopliie de la religion, traduction française (1908),

p. I, II.
(2) Voir Revue de théologie et de philosophie, nouvelle série, N° 1, p. 84-

(3) Il est regrettable que cette traduction française, trop souvent obscure
et lourde, ne facilite pas au lecteur l'accès d'un ouvrage tout gonflé de

substance et d'idées, mais dont l'art de la composition n'est pas la qualité
maîtresse. Que néanmoins il ne se décourage pas Nous croyons qu'il ne

regrettera pas sa peine.
Voir aussi Problème et méthode de la psychologie de la religion et le

livre d'HöFFDiNG intitulé La pensée humaine, traduction française (1911).

10



l4f> HENHI-L. MIÉVILLE

ceux d'entre eux qui se trouveraient partout les mêmes le

concept abstrait de religion. Mais il n'est pas besoin d'être grand
clerc pour voir que l'entreprise serait chimérique et ce n'est pas
de ee biais que M. Hôffding aborde le problème. Ce qui
intéresse la philosophie de la religion ce sont moins les formes

particulières de telle ou telle observance religieuse que les
tendances sous-jacentes, tes forces spirituelles et les besoins dont la
riche et changeante floraison des dogmes, des symboles el des

rites manifeste la présence et l'action permanente au sein de la

race.
Mais comment saisir sur le vif le principe générateur des

religions? Certains auteurs — l'école sociologique en particulier
— pensent qu'il suffira pour cela de remonter des formes
religieuses complexes, qu'une longue évolution a créées, aux manifestations

élémentaires du début. C'est en étudiant le phénomène

religieux le plus près possible de ses origines, qu'on aura les

chances les plus sérieuses d'en pénétrer le secret.
_
Sans doute

les recherches sur la période obscure des commencements
sont d'un haut intérêt, mais n'est-il pas imprudent de leur
trop demander? Pour connaître le chêne, il faut savoir qu'il
est sorti du gland; on userait néanmoins d'un procédé peu
scientifique, si l'on prétendait définir le chêne au moyen
des seules observations que l'on a faites sur le gland. Car
(des transformations el les réarrangements qui se produisent
au cours de l'évolution peuvent enrichir un être de qualités dont
on ne trouve pas trace au début». Nous n'avons aucune raison
de supposer que sa nature véritable doive se révéler d'un coup
dans le stade initial qu'il traverse. Elle consiste bien plutôt
«dans la loi de son développement telle qu'elle se manifeste
depuis son origine jusqu'à sa forme dernière » (i). A la science
des commencements, forcément conjecturale et problématique,
surtout quand il s'agit de la religion, il faut, pour être à même
de saisir cette loi, substituer une science comparative qui
étudiera les diverses formes de foi par rapport à leur milieu spirituel,

comme la biologie étudie les êtres organisés dans leur
rapport avec les conditions matérielles de l'existence (2).

(1) Philosophie de la religion, traduction française, p. 12Ö.

(2) Op. eil., p. a3a.



REVUE GENERALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l4?

Cette méthode comprendra à la fois i'étude de ce qui est

individuel et de ce qui est social dans le phénomène religieux.
Elle ne sera pas exclusivement sociologique comme le voudraient
M. Durkheim et son école. En effet, n'est-on pas obligé, quelle
que soit l'influence exercée par la vie en commun, d'en revenir
toujours aux processus qui ont lieu à l'intérieur de l'individu?
Ce qui est social a commencé par être individuel et «c'est à

l'individu que. dans n'importe quel groupe humain, toute
initiative est due » (i). Mais il n'en reste pas moins que la tradition

une fois établie réagit sur l'expérience individuelle et que,
si l'on veut comprendre celle-ci, il faut connaître et comprendre
celle-là. C'est pourquoi l'analyse psychologique, dont Je rôle
demeure capital en la matière, s'aidera de la sociologie et de

l'histoire dans l'interprétation des phénomènes religieux. « Il
faut absolument que ce qu'on pense avoir trouvé par la voie

purement psychologique soit confirmé et complété par la voie
de l'histoire (2). »

Le point de vue auquel se place notre auteur pour étudier et
définir la religion sera tout different aussi de la méthode
traditionnelle qui s'attachait avant tout aux idées et qui jugeait de

la religion comme d'une sorte de philosophie. Longtemps on

crut, en effet, qu'elle avait pour mission de résoudre certaines

énigmes devant lesquelles la science est impuissante. Et il n'est

pas très étonnant qu'on se soit laissé entraîner à cette interprétation

intellectualiste : beaucoup de religions contiennent des

affirmations sur l'origine et sur la structure de l'univers, sui- les

forces qui y sont agissantes ; elles reflètent et souvent même
elles engendrent les idées «scientifiques» de l'époque où elles

sont apparues. Mais c'est surtout la théologie chrétienne qui a

prétendu donner pour base à la religion une véritable science
des choses divines. On s'est servi du concept de Dieu comme
d'un principe d'explication qui doit rendre compte soit de
certains phénomènes particuliers, soit de l'ensemble des phénomènes.

Cette habitude d'esprit est si tenace et contribue si fort

(1) La pensée humaine, p. 'Î74, 384- — Cf. Emile Lombard, Expérience
religieuse el psychologie de la religion. Revue de théologie et de philosophie,

nouvelle série, N° 1, p. 73.

(2) Méthode et problème de ta psychologie de la religion, p. 109 et n3
note.



l48 HENRI-L. MIÉVILLE

à obscurcir la véritable nature du problème religieux que
M. Hôffding consacre tout un long chapitre à la combattre (i).

Critique de l'interprétation intellectualiste des concepts
religieux. L'idée de miracle et celle de création. — Expliquer un
phénomène quel qu'il soit par l'intervention de la causalité
divine, ce n'est pas l'expliquer du tout, car si un autre phénomène

s'était produit à sa place, nous pourrions encore I'«
expliquer» de la même façon. Un mafade meurt, c'est la volonté de

Dieu ; il guérit, c'est encore la volonté de Dieu. Expliquer un
phénomène, c'est en déterminer les conditions de manière à

pouvoir le prévoir à coup sûr, toutes les fois que ces conditions
se trouvent réalisées. Or l'action de Dieu n'est jamais une
chose qui se constate antérieurement aux faits que nous lui
rapportons et en dehors d'eux. Nous n'avons aucun critère pour
la déceler et l'établir d'une façon incontestable ; elle n'est ni un
fait d'expérience, ni une hypothèse nécessaire ou seulement utile.
Sa puissance explicative étant nulle, il n'y a pas d'événements

que seule une intervention de Dieu puisse expliquer. D'ailleurs
comment pourrait-on jamais savoir qu'un phénomène est
définitivement réfractaire à l'explication scientifique Ce serait affirmer

qu'aucune loi connue ni inconnue n'en saurait rendre
compte Chose bien difficile à soutenir, même s'il s'agissait de
l'une de ces crises de la vie religieuse qui nous paraissent parfois

inexplicables. Les antécédents du phénomène nous échappent,
soit mais il n'en suit pas que pour suppléer à notre ignorance
de certains faits ou peut-être des lois de la vie psychique, nous
soyons justifiés à faire intervenir ici l'action de la puissance
divine. N'allons pas croire d'ailleurs que la conscience religieuse
soit directement intéressée à ce débat. Pour le croyant, le miracle

est avant tout un événement d'une valeur exceptionnelle.
Mais cette valeur qu'il lui attribue n'a pas pour condition
nécessaire l'absence d'antécédents naturels et l'impossibilité constatée

ou supposée d'une explication scientifique. Il est bien des
faits dont les causes nous échappent et que les gens religieux ne
déclarent pas surnaturels pour si peu. Il en est d'autres, au
contraire, dont nous avons pu déterminer la loi et qui n'en

(i) Voir Philosophie de la religion, le chapitre sur le problème épistémolo-
gique, p. 14 sq.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION ifc)

auront pas moins la vertu de rendre sensible aux âmes

religieuses l'ineffable présence de la divinité. « Les cieux, dit un

psaume bien connu, racontent la gloire du Très Haut », et c'est
l'Eternel lui-même qui, d'après un autre cantique, distribue la

nourriture à ses créatures. La notion de miracle, prise dans son

acception courante, est donc une cote mal taillée, un concept
bâtard né de la confusion de deux points de vue : celui de
l'évaluation qui classe les événements d'après le prix que la
conscience leur attribue et celui de l'explication scientifique où l on
cherche le rapport d'un phénomène avec ses antécédents ou ses

concomitants. On suppose gratuitement que ce qui est
exceptionnel dans l'ordre de la valeur doit l'être aussi quant au mode
de sa production et, loin de servir la foi religieuse, on l'expose
à se voir démentie et dépossédée d'une partie de son avoir à

chaque progrès de la science, (i)
Si la notion de miracle est dépourvue de toute valeur

explicative, il en est de même de celle de création dont la théologie
scolastique faisait le couronnement de notre science du réel.
Après Kant et bien d'autres. M. Hôffding montre que cette
notion n'est pas faite pour jouer le rôle qu'on lui assigne parfois
encore. La proposition : « Dieu a créé le monde » n'est pas
seulement indémontrable, elle répond à une question mal posée.

Qu'est-ce que le inonde dont on se demande s'il a une eause.

Si vous dites que c'est l'ensemble des êtres créés, vous commettez

une évidente pétition de principe. Le monde est-il la totalité
des êtres réels Soit, mais la totalité du réel n'est plus la totalité

du réel, si on lui oppose une autre réalité — Dieu — dont
elle serait issue. Au fond, nous ne connaissons que des séries

(i) Ajoutons, pour compléter la critique, point neuve d'ailleurs, de
M. Hôffding, que la notion scientifique de loi naturelle, interprétée avec
quelque rigueur, n'établit entre les phénomènes qu'un rapport tout formel,
tout extérieur de succession dans le temps ou d'équivalence quantitative.
Elle ue contient pas la définition d'une certaine forme d'action réelle à

laquelle nous pourrions opposer l'action de la causalité divine. La conception

vulgaire et simpliste, selon laquelle les phénomènes dont nous connaissons

l'explication constituent une sorte de mécanisme d'horlogerie <(

marchant tout seul » et qui aurait été remonté une l'ois pour toutes, n'est pas,
en elle-même, plus scientifique qu'une autre. Preuve en soit que son
contraire, l'hypothèse cartésienne de la création continue, pourrait tout
aussi bien s'accommoder aux faits.



100 HENIU-L. MIEVILLE

limitées de phénomènes ; aucune de ces séries n'est « le monde »,

car une série est toujours conditionnée par une autre série,
l'observable, le connu est toujours lié à de l'inconnu ; jamais
nous ne pouvons dire que nous sommes arrivés au bout, que
nous saisissons l'ensemble. Or. du moment que l'ensemble nous
échappe, nous ne saurions le considérer comme un tout fini et
nous demander quelle est sa cause, ai surtout prétendre qu'il
est dans la nature de ce tout à nous insaisissable de dépendre
d'un être distinct de lui et que nous appellerions Dieu. Le
concept de monde, conclut M. Hôffding, tel qu'il figurait dans la
théologie scolastique, est un concept mal formé, un « pseudo-
concept ». Quant au principe de causalité, nous venons de voir
qu'on ne saurait l'appliquer au réel considéré comme une totalité

absolue. L'apparition d'un phénomène quelconque a ses

conditions suffisantes dans la série de ses antécédents, voilà ce

qu'il nous conduit à affirmer, mais nulle part il ne nous fait
découvrir l'Etre ou la Eorce qui ne dépend de rien et dont tout
le reste dépend. La science, il est vrai, fait appel à des données

qui semblent premières ; elle n'explique ni la matière ni l'énergie,

mais il faut ici considérer deux choses : ces données ne sont
jamais tenues pour définitivement irréductibles, elles ne sont
« premières » qu'à titre provisoire ; enfin elles ne sont distinctes
des phénomènes et des êtres concrets que par abstraction, elles
n'existent pas pour elles-mêmes, elles ne « créent » pas les
phénomènes et n'ont par conséquent rien de commun avec la cause

première des philosophes et des théologiens.
Conclusion : les concepts religieux ne peuvent à aucun titre

nous rendre le service d'expliquer les phénomènes. L'œuvre que
la science et la réflexion phiiosophiques laissent inachevée ne
trouve pas sa continuation et son couronnement dans la spéculation

religieuse.

Les concepts religieux répondent à des besoins affectifs.
La notion de valeur. — L'examen des concepts religieux eût

pu révéler dès longtemps à tout esprit non prévenu que les
besoins auxquels ils répondent ne sont pas ceux qui donnent
naissance à la recherche scientifique. Le langage religieux se

sert ordinairement d'images concrètes et les plus profonds
symboles qu'il ait créés sont tout autre chose que.des abstractions



REVUE GENERALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION IDI

quintessenciées destinées à satisfaire le pur intellect. C'est un
père et un juge que le chrétien vénère et redoute, quand sa

pensée s'élève vers Dieu, et ces images s'accompagnent en son
for intérieur d'émotions ou de sentiments que l'idée de la cause

première ou tel autre concept abstrait ne parviendrait pas à

éveiller en lui. Aussi bien est-il naturel de se demander si la
naissance de l'idée religieuse n'est pas en relation étroite avec
les besoins affectifs de notre être. C'est en cherchant à déterminer

leur rôle dans la formation des croyances et des pratiques
religieuses, que l'on aura quelques chances de les comprendre
et de les expliquer.

Ce fut Hume qui s'en avisa le premier. Il voyait dans l'espérance

et la crainte, dans une certaine tension de l'être intime
les motifs dominants de la conscience religieuse. Après lui
d'autres ont rendu possible par leurs travaux une plus juste
intelligence des faits de religion. Kant ruinait la théologie
scolastique et ratiocinante, tandis que Schleiermacher. influencé
lui-même par le mysticisme pietiste, définissait la religion une
manière de sentir l'infini. Enfin, à une époque toute récente,
les progrès de la plus jeune d'entre les sciences, la psychologie,
ont mis en lumière un phénomène qui joue un rôle capital dans

la vie de l'esprit et dont on peut espérer qu'il jettera quelque
lumière sur la genèse de la foi religieuse, je veux parler de cette
nécessité que nous impose notre nature d'êtres affectifs d'attacher
une valeur grande ou petite, positive ou négative, aux objets et

aux êtres qui nous entourent, aux états par lesquels nous
passons, aux actes que nous accomplissons. La notion de valeur,
discernée déjà par Kant, reprise et précisée par Herbart et Lotze,
a forcé le seuil de la théologie avec Ritschl ; les économistes la
connaissaient depuis Adam Smith et l'avaient définie à leur façon.
C'est à eux plus encore qu'aux philosophes que les psychologues
modernes paraissent devoir l'idée d'étudier scientifiquement ia
fonction d'évaluation (i). En gros, et sans entrer dans de subtiles
analyses, on peut donner de la notion de valeur la définition
suivante : est une valeur tout ce qui est désiré par nous à cause

(i) Sur la notion de valeur voir Tn, Ribot, La logique des sentiments,
(1900) p. 33 sq.; et Georges Berguer, La notion de valeur, sa nature
psychique, son imporla née en théologie (1908).



It>2 HENRI-I,. MIEVILLE:

de la satisfaction que nous en attendons, en d'autres termes, tout
ce qui répond chez nous à un besoin. Cette satisfaction, bien
entendu, peut être de nature très diverse, car nos besoins sont
multiples et les choses auxquelles nous attachons du prix, infiniment

variées. Au fond, les valeurs sont à peu près ce que les

moralistes anciens appelaient les biens. Il ne s'agit pas d'une
découverte moderne, mais d'une chose très vieille qu'on s'est
avisé de baptiser d'un nom nouveau. Il est vrai qu'on a l'ait

plus que cela : on a étudié cette chose de plus près, on en a

déterminé les conditions psychologiques et l'on est arrivé à la
connaître mieux.

C'est à la notion de valeur que M. Hôffding demande l'explication

des faits religieux.

Le souci de la conservation des valeurs principe générateur
de la foi religieuse. — La loi commune de l'humanité est de
désirer toujours au delà de ce qu'elle possède. Cela esl si vrai,
si humain qu'un homme satisfait nous paraît dénué de force
d'âme et de noblesse. Mais nous ne tendons pas d'un effort égal
vers tout ee qui pourrait être à un degré quelconque un objet
de satisfaction pour nous, il est des valeurs que nous estimons
simplement désirables, il en est d'autres dont nous ne saurions
nous passer. P]n être privés à jamais nous est, une pensée
insupportable qui décolore la vie et nous en dégoûte. Mais
l'expérience, implacable et combien cruelle parfois, a tôt fait de nous
apprendre notre impuissance. Nous sommes en butte, à des
forces brutales superbement indifférentes, semble-t-il, aux vaines
agitations de nos âmes et qui mettent en péril ces valeurs
suprêmes auxquelles nous tenons par-dessus tout. Ne serait-ce pas
là l'expérience fondamentale dont jaillit la foi religieuse, faite
mille fois et mille fois refaite sous les formes les plus diverses
par l'humanité de tous les âges Un instinct plus fort que tout
raisonnement sur la petitesse de l'homme perdu dans l'univers,
une sorte d'égoïsme transcendant et qui ne manque pas de

grandeur, pousse les esprits religieux à affirmer l'invraisemblable:
il faut que la puissance obscure qui fait que nous sommes se plie
à sauvegarder d'une façon ou d'une autre nos intérêts essentiels.
« La condition de la religion, écrit M. Hôffding, est l'expérience
d'une limitation et d'une dépendance relativement à un ordre



REVUE GENERALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l53

de choses plus vaste que la portée de la volonté et des facultés
humaines et le besoin d'assurer, même au delà des limites de

notre pouvoir, l'existence et la continuation de ce qui a de la

valeur » (i).
Cette explication psychologique de la religion, que M. Hôffding

présente comme une hypothèse, aurait tout d'abord l'avantage
de nous faire comprendre pourquoi il est des natures fortes et
nobles qui ne sont pas religieuses. Un homme peut se laisser
absorber par l'activité à laquelle il se donne, au point de ne pas
se demander quel sera le sort des valeurs qu'il aspire à créer
ou dont il assure la conservation. Il ne perçoit pas la menace

que l'instabilité des choses lait peser sur tout ce que nous
produisons. Homme d'action plus que de réflexion, il vit tout entier
dans le présent ou dans un avenir immédiat dont son optimisme
s'empare : « sa foi dans la valeur ne fait qu'un avec la vie » (2).

Irréligieux? il ne l'est qu'au jugement des natures opposées à

la sienne; on dirait mieux qu'il est naïvement religieux, parce
que chez lui « la foi en la conservation de la valeur s'exprime
immédiatement dans ses actes », sans qu'il éprouve le besoin de

la symboliser (3). D'ailleurs on aurait tort de le croire absolument

étranger à l'expérience fondamentale qui est la source des

croyances religieuses. Le sort de certaines valeurs ne le laisse

pas indifférent, mais il trouvera dans son activité même de

quoi réparer les brèches que de fâcheuses expériences risquent
de faire à sa conception optimiste de la réalité. A l'opposé de

l'homme d'action, le dilettante sceptique, le détaché qui veut
jouir de la vie comme d'un spectacle. Celui-là ne sera-t-il pas à

l'abri de toute émotion religieuse? Peut-être, s'il pouvait
jusqu'au bout se dispenser d'agir. Mais le pourra-t-il? et ne
sommes-nous pas obligés d'être un peu les acteurs du drame auquel
nous assistons? Et puis, même chez l'homme qui se bornerait
au rôle de spectateur, il est probable qu'on verrait naître des

émotions teintées de religion, car « le réel acquiert à nos yeux
une valeur particulière du fait que la vue ou l'intelligence que
nous en avons nous cause de la joie, et notre conception du

(1) Problème et méthode de In psychologie de la religion, p. 108-109.

(2) Philosophie de la religion, p. 2Ü5.

(3) Ibid.



l54 HENRI-L. MIÉVILLE

monde reçoit malgré nous le reflet du plus ou moins de clarté
que projettent ces valeurs intellectuelles ou esthétiques » (ï) —
pour ne point parler ici des valeurs morales.

Ceci nous conduit à relever le point le plus important, l'idée
la plus originale de toute la théorie. Antérieurement à toute
doctrine précise, à toute croyance formulée et leur servant de

point d'appui, il y a des émotions religieuses et un sentiment
religieux : « le sentiment que fait naître en nous le sort des
valeurs dans leur lutte pour l'existence» (2). Suivant les
expériences faites, « ce sentiment aura le caractère tantôt de peur,
tantôt d'espoir ou de résignation, tantôt de joie ou de chagrin,
tantôt d'admiration et de vénération ou d'indignation et d'amertume,

tantôt de paix et de repos, tantôt de regret et d'inquiétude».

(3) Les âmes consciemment et ardemment religieuses possèdent

cette sensibilité-là à un très haut degré, au point même

que la vie leur paraît dépourvue de sens et d'attrait, si le

monde n'est pas organisé de manière à ce que certaines valeurs
soient préservées de la destruction. Les manifestations si diverses

en apparence de la foi religieuse se ramènent donc à une
sorte de postulat toujours Je même, que M. Hôffding appelle
« l'axiome de la conservation de la valeur ».

Cette définition marque d'une façon nette ce que notre auteur
appelle « le lieu psychologique de la religion », c'est-à-dire la
place qu'elle occupe dans la vie du moi. Nous constatons en
effet qu'aucun de nos besoins primordiaux, ni l'instinct de la
conservation physique, ni les intérêts intellectuels, esthétiques
ou moraux qui tour à tour nous l'ont agir, ne possède en lui-
même un caractère religieux. Toutes ces activités peuvent se

développer d'après leurs lois propres, sans nécessairement faire

soupçonner quelque chose au delà d'elles-mêmes. Mais que les
valeurs auxquelles nous tenons viennent à être menacées, sans

qu'il soit en notre pouvoir de les sauver, du coup nous ferons

l'expérience et de notre impuissance et de l'existence d'une réalité

sur laquelle nous n'avons pas de prise, bien que ce soit
d'elle en dernier ressort que dépendent nos intérêts les plus
chers. Et dès lors il y a place en notre vie pour un sentiment nou-

(1) Op. cit., p. 211.

(2) Op. cil., p. 99-100.

(3) Problèmi1 et méthode de la. psychologie de la religion, p. 10S.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l55

veau, celui-là même qui se manifeste dans les croyances
religieuses (i). La réalité totale — pour autant qu'elle nous touche —
sera l'objet d'un jugement de valeur; elle nous paraîtra aimable
ou redoutable, suivant le sort qu'elle fera aux biens que nous
jugeons essentiels. Il se trouve donc que l'intuition d'un rapport
entre les valeurs et la réalité est la marque caractéristique du
sentiment religieux. Mais le sort des valeurs n'est pas établi une
fois [iour toutes. Les expériences faites à cet égard ne sont que
des moments du grand drame dont nous voyons à peine quelques
scènes se dérouler sous nos yeux. Aussi bien l'interprétation de

ces données aura-t-elle toujours un caractère subjectif. L'optimiste
croira les valeurs assurées malgré les démentis apparents, le

pessimiste n'aura pas cette confiance. Il connaîtra le sentiment

religieux, puisque le sort des valeurs l'émeut, mais non la foi

religieuse qui est la ferme conviction de leur permanence.
Le mot religion a donc un sens très large sous la plume de

M. Hôffding. Il peut servir à caractériser des attitudes diverses.
Mais ces attitudes ont cela de commun qu'elles impliquent toutes
une interprétation du réel conçue du point de vue de la valeur.
Psychologiquement ce phénomène s'explique par une loi que
M. Hôffding appelle « loi de l'expansion du sentiment » (2).
Certaines expériences sont regardées comme typiques, parce qu'elles
communiquent leur tonalité affective aux autres événements de

la conscience. 11 en est surtout ainsi aux époques de crise,

lorsque de nouveaux sentiers se fraient et que de nouvelles
formes de vie se manifestent. Les valeurs qui se révèlent à nous
en de pareils moments sont les plus hautes que nous connaissions.

«Aussi nous servons-nous involontairement d'elles pour
illuminer la totalité du réel. Il nous semble que dans de telles
crises Je réel nous révèle ses puissances cachées. » (3) Chez le

pessimiste ce sont des expériences douloureuses qui répandent
leur teinte sombre sur tout le contenu de la conscience. Il en
conclut que le réel est irrémédiablement hostile aux aspirations
humaines et que les valeurs, si j'ose ainsi m'exprimer, n'y sauraient

(1) Op. cit., p. 107-108.

(2) Philosophie de la religion, p. 90 ; et Psychologie in Umrissen. Unter
Mitwirkung des Verfassers nach der zweiten dänischen Auflage übersetzt
von F. Bendixen (1X87) p. 384-

(3) Op. eil., p. 91.



l56 HENRI-L. MIÉVILLE

prendre pied. Le pessimisme repose donc lui aussi sur une
expérience religieuse, si nous entendons par là le sentiment que
nous avons d'une relation entre la réalité et les valeurs (i).

Telle est. en effet, pour le psychologue la seule manière acceptable

de définir l'expérience religieuse. Il vaut la [teine de signaler

l'analyse pénétrante et la critique avisée que M. Hôffding
fait de cette notion (2). L'expérience religieuse est un état d'esprit

complexe où l'émotion ressentie se combine intimement avec
les idées qui servent à l'interpréter. Pour le croyant, c'est la

propre aclion de Dieu que, dans ses expériences intimes, il pense
percevoir. L'émotion dont la vague puissante le soulève, il
l'interprète, il en marque la signification et la valeur au moyen
des concepts religieux dont il dispose, et comme tout ce

processus intérieur forme bloc dans sa conscience, il croit avoir
expérimenté la cause même à laquelle il attribue son état d'âme.
Mais en cela il se trompe. Sauf peut-être en ce qui concerne
notre propre activité — la réserve n'est pas de M. Ilôlfding —.
nous n'expérimentons pas à proprement parler l'action d'une
chose sur une autre. L'observation ne nous permet pas d'atteindre

les causes efficientes; elle nous montre seulement qu'une
cliose vient après une autre, parfois qu'elle la suit constamment,
mais elle ne nous fournit pas l'occasion de constater, par une
sorte d'expérience directe, que l'une agit sur l'autre. Aussi bien

ne saurait-on prétendre que. les idées religieuses dont le croyant
se sert pour s'expliquer à soi-même ses expériences et en

marquer la portée, soient données avec elles et garanties par (dies.

L'esprit les façonne à l'occasion de certaines expériences et sitôt
nées, elles réagissent sur le sentiment auquel elles doivent la vie
et elles le déterminent à leur lour, si bien que même chez le

génie le plus original la manière d'exprimer et d'interpréter
l'expérience religieuse personnelle est toujours influencée par le
cercle d'idées où son esprit s'est formé.

Pour conclure sur ce point, on a le droit de parler d'expérience

religieuse, mais à la condition de ne pas donner à ce

terme le sens d'une vérification expérimentale du dogme.
L'expérience religieuse est cet état d'âme que crée en nous l'intérêt

(1) Philosophie de la religion, p. 125.

(2) Op. cil. p. 89. Voir, sur la critique de l'expérimentalismr religieux,
l'article déjà cité d'Emile Lombard.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION IÖ7

passionné que nous prenons au sort des valeurs. «Elle peut être
appelée une expérience de Dieu dans la mesure où elle conduit
à croire à la conservation de la valeur en dépit de tout et à

travers tout.» (i)

Vérification de l'hypothèse. — Cette foi en la pérennité des

valeurs. M. Hôffding n'a pas de peine à la retrouver au fond
de toutes les religions, car toutes — sans excepter le
bouddhisme dont l'aspiration au nirvana est encore une forme du
vouloir-vivre (2), — toutes ont des promesses à faire à leurs
fidèles. Mais les religions nous frappent autant par leur diversité

prodigieuse que par leurs ressemblances.
Du point de vue de notre auteur, ce fait est aisément explicable.

Les hommes ont des besoins multiples et des aspirations
diverses. N'est-il pas nécessaire dès lors que les valeurs
auxquelles ils tiennent et qu'il leur importe de sauvegarder, soient
diverses aussi : satisfactions que réclame le puissant instinct de

la conservation, joies esthétiques, ambitions du cœur ou de la

pensée. Suivant que l'un ou l'autre de ces groupes de valeurs
sera prédominant, la religion qui se formera sous son influence
aura un caractère différent.

Au bas de l'échelle, les religions animistes. L'homme qui les

pratique est encore entièrement dominé par ses besoins immédiats.

Il lui faut surtout une aide matérielle. Son fétiche ne sera

que « le dieu d'un moment » suivant l'heureuse formule d'Use-

ner ; il n'existera pour ainsi dire que toutes les fois qu'il
pourra servir. Mais déjà le fétichiste a fait l'expérience de la
limitation de son pouvoir et c'est cela même qui différencie, selon
M. Hôffding, la magie de la religion naissante (3). Avec le
polythéisme, nous faisons un pas de plus. Les dieux cessent
de s'identifier avec la fonction qu'ils remplissent ; ils s'élèvent
au-dessus de cette sorte d'existence intermittente ; ils acquièrent
une personnalité et, du même coup, remarque finement M. Hôffding,

on eut la possibilité d'observer la nature d'un point de

vue plus scientifique. Cette évolution manifeste l'une des ten-

(1) Philosophie de la religion, p. 12a.

(2) Op. cit., p. 210.

(3) Problème et méthode de la psychologie de la religion, p. m.



l58 IIËNRI-L. MIÉVILLE

dances essentielles de l'esprit: le besoin d'unité et de continuité.
Et ce même besoin t'ait surgir le monothéisme à la suite du
polythéisme, soit en élevant un dieu national au-dessus des

autres qu'il finit par supplanter, soit par la voie de la spéculation

philosophique (ï).
Mais il y a, dans l'histoire des religions, une transformation

plus importante. D'amorales qu'elles étaient premièrement, il en
est qui ont acquis un contenu nouveau et qui sont devenues
des instruments de culture morale. Ainsi nous voyons chez les

Aryens le dieu de la lumière céleste devenir le dispensateur de
la vie, le dieu tutélaire, le dieu de la vérité et de lajustice dont
la lumière est le symbole. Quand l'homme a commencé à sentir
le prix de certaines valeurs morales, d'instinct il les a mises à

fabri d'une destruction et d'une contestation possibles, en les

plaçant sous la garantie de ses dieux. A [teine née, la morale, pour
pouvoir s'affirmer avec une pleine énergie, se faisait religieuse,
tandis que la religion se moralisait. Ni la morale ne sort de la
religion, ni la religion de la morale. Elles naissent indépendamment

l'une de l'autre. Les dieux apparaissent tout d'abord
comme des puissances dont l'homme dépend, mais non comme
des modèles de conduite. Ils n'ont pas eu dès le début la
mission auguste d'assurer l'ordre moral dans le monde. Enfin si les

conceptions religieuses se sont faites morales, ce n'est pas de
leur propre fond qu'elles ont tiré cette signification nouvelle.
L'homme n'a pas commencé par croire que, son dieu était juste,
pour en conclure que lui-même devait l'être également. S'il
n'avait pas éprouvé dans ses relations avec ses semblables ee

qu'est l'injustice et ce qu'est la justice, et si. de cette façon, la
valeur de la justice ne s'était révélée à lui, comment aurait-il
pu concevoir l'idée d'un dieu juste? Hors de cette expérience
préalable un pareil idéal ne pouvait avoir aucun sens pour

(i) M. Hôffding constate à ce propos qu'un monothéisme absolu n'a

jamais été réalisé et n'est point possible. A Dieu s'oppose toujours le monde
qui n'est pas lui, et qui par conséquent est « Dieu dans ses limites comme
Dieu l'est dans les siennes ». Aucun mysticisme ni aucune spéculation n'a
l'éussi à tout absorber en Dieu. S'il tend à l'unité, notre esprit n'en trouve
pas moins devant lui le multiple ; à vrai dire il ne conçoit l'unité que par
rapport à un multiple, de sorte (pie l'antinomie subsiste, si loin que la pensée

pousse son effort réducteur.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION IÖ9

lui (i). « Les valeurs, dit excellemment M. Hôffding, doivent
être découvertes et produites dans le monde de l'expérience
avant de pouvoir être conçues ou supposées existantes dans un
monde supérieur. » Que la religion, ainsi enrichie par la
morale, lui ait prêté en retour un concours précieux, cela est
évident. La religion disposait, en effet, dune notion singulièrement

efficace, la notion du sacré, laquelle s'étendait, dans la

période prémorale, à toute espèce d'objets doués de propriétés
magiques et considérés pour cette raison comme intangibles.
Mais une fois que les idées morales se furent mêlées aux conceptions

religieuses, elles participèrent au prestige de ce qui était
sacré et elles finirent même, dans certaines formes de religion
très évoluées, par conserver seules ee caractère.

Le rôle joué par les notions morales dans l'histoire des

religions n'est que l'un des facteurs qui expliquent la diversité de

celles-ei. M. Hôffding ne manque pas d'en relever d'autres, et

ses analyses, qu'il sème à pleines mains, sont des plus suggestives.

(2) Bornons-nous à citer ici quelques observations propres
tout particulièrement à mettre en lumière l'idée centrale de

la théorie. La conscience religieuse, remarque notre auteur,
désire par dessus tout une image claire de son objet, voilà
pourquoi elle a, pendant longtemps, localisé le divin. Le ciel,
la terre et l'enfer formaient comme les trois étages de l'univers
et cette gradation des régions du monde apportait une sorte

(1) Il n'en est pas moins possible que dès le moment où l'obligation
d'être juste s'est présentée clairement à son esprit, clic ait pris à ses yeux
une couleur religieuse. Car le langage figuré de la religion a fort bien pU
être le seul dont il disposât pour traduire ce qu'il sentait en lui-même. Cf.

Philosophie de la religion, p. 3o4-

(2) Selon M. Hôffding, il faut, pour caractériser une religion, l'envisager
à trois points de vue. Tout d'abord on recherchera quelles sont les valeurs
ou les biens que l'homme éprouve le besoin d'assurer ou de supposer assurées,

ear « la nature des dieux se calque sur ce qui a la plus grande valeur
aux yeux des hommes ». Il faut ensuite connaître les idées que ce même

groupe d'hommes se fait de la nature environnante, car ces idées influent
sur les conceptions religieuses dont à leur tour elles subissent l'action.
Enfin il est nécessaire de tenir compte de l'histoire, c'est-à-dire des
expériences qu'une nation ou un individu a faites et qui ont décidé du sort de

certains idéaux, de certaines valeurs considérés comme essentiels : y a-t-il
eu harmonie ou désaccord entre la valeur et la réalité Cf. Problème
et méthode de la psychologie de la religion, p. 110.



l6o HENIU-L. MIÉVILLE

d'évidence palpable à la gradation des valeurs (ï). Plus
complexe et plus fondamental est le problème que pose à la pensée

religieuse la notion de temps. Quelle est la valeur de ce qui
commence et finit, la valeur de l'histoire tant des individus que
des sociétés comparée à ce, qui est éternellement? Deux
appréciations opposées se sont partagé les esprits. Pour les uns le

temps est un mouvement sans résultat; ce qui s'y passe
n'importe pas. n'aboutit à rien et n'est qu'illusion [iure ;

l'immuable, l'éternel toujours présent est seul réel. Pour les autres
il y a développement dans le temps, il y a un commencement
et une fin et ce qui se passe entre ces deux limites est décisif.
Le bien triomphera du mal et dès lors la pensée a un but vers
lequel diriger ses efforts, elle peut se concentrer et agir. La
première de ces conceptions domine la religion et la philosophie
hindoues, on la retrouve chez des penseurs comme Platon.
Spinoza, Schopenhauer. La seconde paraît être d'origine
sémitique, elle est celle de Zoroastre, puis celle des prophètes israélites

et du christianisme. Ce n'est pas à dire qu'elle règne sans

partage dans la théologie chrétienne, car la pensée des mystiques
se rapproche souvent du premier point de vue. La vie en Dieu
leur fait paraître vaine l'existence temporelle.

Mais comment expliquer les deux attitudes opposées La
notion de valeur fournit à M. Hôffding le principe d'une interprétation

ingénieuse et neuve qui nous fait voir dans ces formes
de la vie religieuse, irréductibles en apparence, les effets d'une
loi psychologique unique. Il s'agit dans l'un et l'autre cas d'une
manière différente de concevoir le rapport entre la vie présente
et le souverain bien. Le mystique ne se contente pas d'une
espérance. Pour que la vie ait son maximum de valeur, il faut,
selon lui, qu'à chaque instant nous puissions déchirer le voile
trompeur des phénomènes et vivre présentement déjà de cette
vie éternelle et divine qui échappe à l'écoulement du temps,
parce qu'elle n'est pas en devenir, mais qu'elle est achevée et
parfaite. La conception historique d'autre part — et c'est là le
point intéressant — tend également à satisfaire le même postulat.

Mais elle voit les choses d'un autre point de vue : si la vie
temporelle n'est que vaine agitation, si elle n'est qu'un obstacle
et une illusion, il en résulte forcément une diminution de ce

(i) Philosophie de la religion, p. 42.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l6l

qu'on pourrait appeler la valeur totale de l'existence. Il
faudra donc lui reconnaître une valeur positive et la concevoir
comme une période préparatoire nécessaire à la réalisation du
souverain bien : la vie est une attente, un combat pour établir
le règne de Dieu ; elle reçoit sa dignité et son prix non pas de

ce qui est, mais de ce qui sera. Le fait que ces formes antagonistes

de la pensée religieuse peuvent être considérées comme
soumises à la même loi confirme d'une façon inattendue la
définition que M. Hôffding propose de la conscience religieuse.

Du même coup nous voyons comment la tendance fondamentale

et unique qui est à l'origine des religions se manifeste
différemment suivant les dispositions psychiques de l'individu,
preuve que l'étude des tempéraments ne saurait être négligée

par la psychologie de la religion. Il y a des natures actives et
des natures contemplatives, des âmes harmonieuses et des âmes

divisées, des esprits où l'imagination prédomine et d'autres où
c'est la réflexion (i). On conçoit quelle influence ces dispositions
diverses doivent exercer sur les valeurs élues et conséquemment
sur la formation des idées religieuses. Tel est le cas, par exemple,

de l'opposition entre l'intuitif et le spéculatif. L'intuitif
pense par images et ces images sont toujours limitées dans le

temps et dans l'espace. Il s'effraie de l'infini et penchera vers
la conception historique de la religion. Pour le spéculatif, au
contraire. Dieu, la réalité suprême, défie toute représentation
et toute analogie. La conception historique, avec ses rudes

précisions et ses allures de drame bien réglé, prend à ses yeux
je ne sais quoi d'étriqué et de mesquin. Mais, dans la voie que
suit sa pensée, il rencontre à son tour d'insurmontables
difficultés, car si la raison nous fait concevoir l'infini qui nous

passe, l'imagination s'efforce en vain de la suivre. Or nous ne
saurions nous dispenser tout à fait d'imaginer ce que nous

pensons. De ces deux types d'esprits lequel enfin est le plus
religieux L'un ne l'est pas nécessairement plus que l'autre,
répond M. Hôffding ; « ne pouvons-nous pas supposer que la
même vie intérieure religieuse peut être unie à l'une aussi bien

qu'à l'autre de ces deux tendances?» (q).

(i) Philosophie de la religion, p. 265.

(2) Op. cit., p. 269.



l62 HENRI-L. MIÉVILLE

Revenons à l'idée centrale de M. Hôffding. On pourrait —
toujours en se plaçant au point de vue de l'analyse psychologique
des phénomènes religieux — objecter à la théorie de notre auteur
son caractère trop utilitaire. Pourquoi l'homme s'est-il fait une

religion C'est parce qu'il s'est senti menacé. L'instinct de la
conservation l'a incité à chercher hors de lui-même l'aide dont il
avait besoin pour « sauver la continuité de sa vie
spirituelle » (ï). Dieu n'apparaît ici que comme un moyen ; il esl au
service de l'homme bien plutôt, semble-t-il, que l'homme n'est
au service de Dieu, et ce n'est point pour lui-même qu'il est
adoré. Cela est-il conforme à l'altitude prise par les esprits
religieux les plus éminents

L'objection paraît sérieuse, mais les faits sur lesquels elle
s'appuie ne sont pas inexplicables dans la théorie de M.
Hôffding. On peut y voir le résultat de ce que les psychologues ont
appelé un déplacement de motifs, phénomène des plus fréquents
dans le cours ordinaire de la vie. En eilet, il nous arrive bien
souvent de chauger noire façon d'apprécier la valeur d'une
chose. Voici un malade auquel son médecin a prescrit des exercices

physiques. Cette gymnastique a commencé par n'avoir à

ses yeux que la valeur d'un moyen destiné à lui faire recouvrer
la santé, valeur dérivée, comme disent les psychologues, valeur
d'emprunt qu'une chose tire de son utilité, c'est-à-dire du pouvoir

qu'elle a de nous procurer quelque chose d'autre à quoi
nous aspirons. Mais notre malade prend goût aux exercices que
lui a conseillés son médecin; il les continue pour eux-mêmes,
alors qu'ils ont cessés d'être nécessaires à sa santé. Ce qui
n'était qu'un moyen est ainsi devenu un but. un bien en soi; des

valeurs dérivées se sont muées en valeurs primaires. Il y a eu
déplacement de motifs et transmutation de valeurs. Or le sentiment

religieux se prête à une transformation du même genre :

« il n'est pas nécessaire que l'objet de la foi n'apparaisse que
comme un moyen propre à conserver la valeur primaire ; il
peut être considéré lui-même comme le souverain bien, comme
l'objet de l'admiration immédiate, du culte enthousiaste, de la
confiance et de l'amour » (2). « Alors l'ordre de choses dont
l'homme se sent dépendant ne lui apparaît plus simplement

(1) Philosophie de la. religion, p. 235.

(2) Op. cit., p. 2o3.



REVUE GÉNÉRALE — PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l63

comme le serviteur de la vie physique, de la beauté, de la
vérité ou de la bonté, il comprend et exprime lui-même ces
valeurs à un degré et peut-être sous une l'orme qui surpassent
l'expérience et la pensée humaines ». (i) Telle est en effet la
forme la plus haute et la plus pure du sentiment religieux, tandis

que les cultes inférieurs sont utilitaires. Il s'en faut d'ailleurs

que la distinction soit toujours nette entre les deux
attitudes dont nous venons de parler. La conscience religieuse
hésite souvent entre les valeurs médiates et immédiates. (2) Elle
s'attache à Dieu, parce qu'il est digne d'adoration et d'amour,
mais elle le fait aussi parce qu'elle trouve en cette adoration
même la joie la plus haute, et si Dieu lui paraît adorable, ce

n'est pas avant tout parce qu'il est puissant, c'est parce qu'il
veut le bien de sa créature, parce qu'il est juste et bon. «Je te

cherche, a dit Augustin, pour que mon âme puisse vivre. » Une
fois de plus nous sommes ramenés au principe que M. Hôffding
a mis en lumière avec tant de force : ce que l'homme cherche
en Dieu, ce qu'il adore en lui, c'est la puissance qui sauvegarde
les valeurs. Voilà « ce qui rend divin les dieux», suivant le mot
profond de Platon. L'affirmation religieuse ne cesse donc pas,
si l'on veut, d'être dans la bouche du croyant l'expression de sa

propre volonté de vivre, mais, s'il s'est haussé au niveau des

religions supérieures, s'il s'est élevé à la conception de valeurs
universelles, l'affirmation de son vouloir-vivre sera du même

coup l'affirmation de quelque chose qui passe infiniment sa

personne et vers quoi il ne peut tendre sans se donner à ses frères,
en consacrant ses forces à l'idéal entrevu.

Le symbolisme religieux. — Ce qui précède montre assez la

fécondité du principe de la conservation des valeurs. 11 est cet
«élément commun à toutes les religions» que M. Hôffding se

proposait de chercher et c'est lui que nous retrouvons au fond
de toutes les croyances. Mythes, légendes et dogmes ne deviennent

intelligibles que si nous les rapportons à ce principe dont
ils sont autant d'expressions. Mais, d'autre part, leur variété
même est un éloquent témoignage de ce fait qu'aucune religion n'a

(1) Problème et méthode de la psychologie de la religion, p. 10g.

(2) Philosophie de la religion, p. 204.



l64 HENRI-I,. MIÉVILLE

pu s'en tenir à l'affirmation pure et simple, formulée en termes
abstraits, du postulat de la continuité de la valeur. Nous en

savons la raison : la religion est pour une bonne part un
phénomène d'ordre affectif, eue procède de l'intérêt que nous
prenons au sort des valeurs et elle parle au cœur. Aussi bien son

langage cesserait-il d'émouvoir et d'exprimer vraiment la foi
religieuse, s'il ne se servait d'images. La religion fait nécessairement

usage, de symboles et les emprunte aux domaines les plus
divers. Son procédé d'expression repose sur l'analogie, plus
exactement sur ce que M. Hôffding appelle une «analogie de
sentiment » (i). Les émotions religieuses ont en effet leurs
analogues parmi les sentiments qu'éveillent en nous les multiples
circonstances de la vie. Joie, tristesse, crainte et amour,
enthousiasme pour le bien, autant d'états psychiques qui ne
sont pas spécifiquement religieux et dont nous avons pu faire
l'expérience dans telles conditions données, parce que la vie
avait créé entre nous et nos semblables, entre nous et certains
objets de la nature, telles et telles relations. Ce sont ces
relations dont la conscience religieuse s'empare pour symboliser par
leur moyen les objets de sa croyance, toutes les fois que ta

réaction émotive est sensiblement la même. Voilà pourquoi Dieu
est «lumière» et «juge» et « père»; voilà pourquoi il ordonne,
il sollicite et il pardonne.

Ce procédé de symbolisation, commun à toutes les formes de
la croyance religieuse, suffit à expliquer le mythe. Le mythe
n'est pas nécessairement religieux; il est toujours de caractère
animiste et transforme un événement de ta nature en une
histoire, ou en un drame dont les acteurs sont des êtres personnels.

Plus importante et plus précieuse au point de vue religieux
est la légende qui perpétue l'impression produite par une grande
personnalité historique. Quant au dogme, il naît du besoin de

préciser, de fixer el de défendre la croyance devenue la
propriété commune d'une église. «Il repose sur un mélange particulier

de réflexion et d'autorité ». (2) Mythes, légendes et dogmes
sont autant de variétés de symboles, mais ce sont des symboles
qui n'ont pas, si l'on peut ainsi dire, conscience de l'être, car la
légende veut être historique et le dogme, issu des mythes et des

(1) Philosophie de la religion, p. 191.

(2) Op. cil., p. 187.



REVUE GÉNÉRALE PHILOSOPHIE DE LA RELIGION l65

légendes, prétend définir l'objet de la foi d'une façon qui n'est

pas seulement analogique et figurée.
L'analyse psychologique des moyens d'expression du sentiment

religieux nous fait toucher ici à un grave problème. Il semble que
la conscience religieuse leur reconnaisse parfois dans la pratique le

caractère de symboles — songez aux sermons sur les miracles — et

pourtant elle se montre en général étonnée et choquée, dès que ce

symbolisme latent est clairement affirmé. Qu'est-ce à dire? \ a-

t-il une opposition irréductible entre la réflexion critique et
l'affirmation religieuse Serait-il donc impossible que des symboles
librement choisis suivant les suggestions de l'expérience, des

images dont la nature poétique clairement discernée n'empêcherait

pas de sentir la signification profonde, vinssent fournir à la
conscience religieuse l'expression vivante et forte dont elle a

besoin? Si la foi religieuse est bien ce que M. Hôffding la définit,

une ferme croyance à fa pérennité des valeurs, on ne voit
pas qu'elle ne puisse s'accommoder d'un moyen d'expression
dont elle a usé dans les périodes créatrices et qui la met à

l'abri de tout conflit avec le savoir positif et l'esprit scientifique

Henri-L. Miéville.


	Revue générale : philosophie de la religion [suite]

