
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: La notion du miracle et son importance

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NOTION DU MIRACLE

ET SON IMPORTANCE

Depuis quelques années les théologiens protestants
semblent avoir abandonné l'étude approfondie du miracle. Cette

question qui, il y a vingt ans, passionnait, tous les esprits
a élé délaissée pour faire place à d'autres préoccupations.
A quoi bon, disent la plupart des théologiens, tenter de
résoudre un problème qui apparaît, comme insoluble et dont
l'importance pour la vie religieuse n'est après tout que
secondaire A la réflexion cependant la croyance au miracle

semble intéresser l'existence même de la foi chrétienne
et l'on peut se demander si l'attitude hésitante qui est

généralement prise vis-à-vis de celle question n'est pas l'une
des causes du malaise religieux dont sou lire la pensée
protestante à l'heure actuelle. Dieu en effet doit être considéré
comme étant intervenu et comme intervenant dans le

monde, sinon le christianisme perd toute sa portée et sa

signification. Mais, cette intervention divine, comment la
concevoir

Tous sans doute sont d'accord pour admettre l'action
toujours vivante de Dieu dans le monde, spirituel. Les conversions,

le développement de la vie religieuse sous toutes ses

formes ne peuvent, se concevoir sans l'aide du Dieu
personnel qui agit sur ses créatures.

Mais il en va tout autrement lorsque le problème du
miracle se pose dans le monde des phénomènes matériels.



LA NOTION DU MIRACLE Il3

La hache que le prophète Elisée a jetée dans la rivière
a-t-elle vraiment, surnagé ainsi que le raconte le livre des
Rois Sur l'invocation d'Esaïe l'Eternel a-t-iî l'ait reculer de
dix degrés l'ombre portée sur le cadran solaire Si des
récits de l'Ancien Testament nous passons à ceux du Nouveau

Testament, nous abordons un terrain historique plus
solide, semble-t-il. Et cependant que de choses étranges
nous y sont rapportées. Jésus change de l'eau en vin et
ressuscite Lazare. Sous la conduite d'un ange, l'apôtre
Pierre voit ses liens tomber et les portes de sa prison s'ouvrir

d'elles-mêmes. Que penser de semblables faits Et ce
n'est point seulement durant le premier siècle de l'ère
chrétienne que de tels miracles sont mentionnés. La tradition

se continue sans interruption jusqu'à nos jours où les
faits étranges qui se passent à Lourdes paraissent venir la

confirmer.
En présence de pareils événements la pensée protestante

est hésitante.
Parmi les théologiens une minorité, qui va diminuant de

jour en jour, se rattache franchement, à la tradition biblique
et accepte telle quelle l'historicité des faits miraculeux doni
la Rible nous a conservé le souvenir. D'autres théologiens,
tout en gardant la conception traditionnelle des miracles,
établissent un triage parmi ceux-ci. Les miracles qui ont Jésus

pour auteur sont certainement authentiques ; quant à

ceux accomplis par les apôtres et les prophètes de l'ancienne
alliance, ils sont pour la plupart sujets à caution ; en fait
le premier siècle de l'ère chrétienne fut une époque privilégiée,

illuminée par l'apparition de Jésus-Christ; à mesure

que l'on s'en éloigne, les récils miraculeux deviennent de

plus en plus légendaires. Mais, remarquons-le, ne tenir pour
miraculeux que les faits rapportés par toute la Bible, ou

par certains livres de la Rible, n'est pas conforme à la

pensée des Evangiles, car Jésus lui-même l'a déclaré :

« celui qui croit en moi fera aussi les œuvres que je fais
et il en fera de plus grandes ».

8



114 ARNOLD REYMOND

Aux yeux de plusieurs penseurs protestants, Ritschl a

trouvé la solution du problème. Les phénomènes matériels
sont soumis à un déterminisme inflexible (pic Dieu lui-même
a établi et que, par respect pour lui-même, il ne saurait modifier.

Les faits qui se produisent dans la nature sont donc pour
le chrétien l'expression de la volonté divine et ils peuvent,
à ce titre être considérés comme des miracles. Mais en fait
une pareille solution anéantit la portée des événements
miraculeux tels qu'ils nous sont rapportés par la Bible, car
ceux-ci nous montrent Dieu modifiant incessamment et par
amour pour ses créatures le cours naturel des choses.

Une conception nouvelle et qui paraît jouir d'une grande
faveur est la suivante. Dieu ne peut pas vouloir la nature
telle que les sciences nous la révèlent de plus en plus
exactement. Les atroces cruautés dont le monde esl le

théâtre, la bille pour la vie qui force tous les êtres à se

dévorer entre eux, qu'ils soient hommes ou animaux, les

catastrophes stupides el brutales qui plongent brusquement
des families entières dans le deuil ei la souffrance, les

misères physiques el, morales dont nous sommes les témoins,
tout cela ne peut avoir été voulu de Dieu. Non, la nature
est l'œuvre d'une ou de plusieurs puissances malfaisantes
contre lesquelles Dieu lutte sans cesse, el desquelles il
espère triompher un jour. Dans le terrible combat qu'il
livre, il nous appelle à son secours. Nous devons être,
suivant l'expression de l'apôtre Paul, ouvriers avec Dieu el de

notre effort commi; de noire persévérance dépendra en
partie l'issue de la lutte dont tout l'univers est le théâtre.
Dieu n'est pas le Dieu toul puissant auquel tant de générations

ont cru. Son pouvoir est limité par le déterminisme
de ces lois naturelles que les sciences nous ont appris à

connaître. Seule la vie spirituelle lui appartient et c'est par
le développement de celte vie dans l'univers qu'il peut
espérer faire échec un jour à l'inertie du monde matériel et
la vaincre par le triomphe du bien.

Cette conception est séduisante au premier abord. Dieu



LA NOTION DU MIRACLE Il5

apparaît comme justifié de l'existence du mal dans le monde,
et le problème, que Job résolvait en disant : « Quoi nous
recevons de Dieu le bien et nous ne recevrions pas le mal?»
ce problème disparaît. En outre, ce n'est pas seulement pour
son salut et celui des autres hommes que le chrétien est

appelé ii peiner; il devient un acteur essentiel dans la lutte
cosmogonique qui se livre depuis l'origine du monde.
L'effort moral apparaît ainsi comme plus réel et plus vrai.

Mais à y regarder de près, celte solution n'est-elle pas la

négation de tout ce qui a l'ait la force et l'énergie de la foi
chrélienne

A quoi bon invoquer un Dieu dont la puissance est limitée

et dont le triomphe final sur le mal n'est pas même

certain. De plus, les réactions du monde matériel sui' noire
vie spirituelle soni incessantes, et l'intégrité de cette
dernière n'est assurée que si Dieu règne en maître dans le

premier. Si le chrétien doit désespérer de la puissance
divine, pourquoi ne pas organiser sa vie tout entière en
dehors de Dieu? Il vaut mieux vivre sans Dieu un idéal
de fraternité humaine el de bonheur relatif que de prendre

pari à une lutte cosmogonique dont nous ignorons les

origines el la portée pour l'avenir.
On le voit, le problème du miracle reste un problème

capital pour la foi chrélienne el, à la solution duquel est

liée son existence. C'est ce (pie les apologistes catholiques
ont compris, el il est intéressant de suivre les efforts qu'ils
lenient afin de maintenir la réalité du miracle à côté des

découvertes scientifiques.
Parmi ces efforts, l'un des plus caractéristiques esl celui

de M. Le Roy. A plusieurs reprises durant ces dernières
années, M. Le Roy avait exposé ses vues sur le miracle
dans divers ouvrages el revues (i); tout récemment il les a

soumises à un groupe de philosophes parmi les plus distin-

(i) Voir l'excellent résumé qu'en a (tonné M. S. Gagnebin dans sa thèss :

La f)hilosoj)hie de l'intuition.



Ufi ARNOLD REYMOND

gués que la France compte actuellement (ï). La discussion

qui a suivi son exposé est des plus suggestives.
C'est avant tout le miracle, en tant qu'il est un phénomène

sensible dont M. Le Roy se propose l'étude, et ce

phénomène sensible peut être perçu aussi bien à noire époque

que dans le passé. Sur ce poinl M. Le Roy reste fidèle
à la tradition du catholicisme qui est elle-même plus en
accord avec la pensée biblique que. le protestantisme. En
effet, si des miracles se sont manifestés au cours des âges, il
est arbitraire et peu religieux d'en limiter la production à

une période plus ou moins étendue de l'histoire chrétienne.
M. Le Roy laissera clone de côté les miracles bibliques
pour ne pas avoir à aborder les questions d'historicité el

d'authenticité, que certains d'entre eux peuvcnl soulever. Il
se bornera à étudier « un groupe de faits assignables dont
le type est fourni par les guérisons observées à Lourdes et

qui furent autrefois constatées également à Epidaure dans
la Grèce antique. La réalité de ces (ails paraît incontestable.

» Comment les expliquer?
Il faut tout d'abord définir ee qu'on entend par miracle.
Le miracle, dil M. Le Roy, ne saurait èlre une dérogation

aux lois de la nature, car c'est supposer qu'un phénomène
puisse se produire tout en échappant aux conditions qui
régissent l'apparition des phénomènes. Ce qui est non
seulement monstrueux, mais impensable. (2)

Pour une raison analogue il faut rejeter le miracle comme
étant un fait qui surpasse la puissance de la nature, car
celle-ci est indéterminable à priori, et l'observation seule

nous apprend quelles sont les limites de celte puissance.
Plusieurs traités théologiques définissent le fait miraculeux

comme exceptionnel en ce sens qu'il a Dieu pour
cause ; mais au point de vue religieux, Dieu est cause de

(1) Bulletin de la Société française de philosophie, mars 191a.

(a) Dans un article paru en 185)7 dans la Revue de théologie et de

philosophie, M. Albert Schinz développe la même idée d'une façon suggestive et
intéressante.



LA NOTION DU MIRACLE Wj

tout el l'on ne voit pas comment distinguer en Dieu une
action miraculeuse d'une action ordinaire.

Pour d'autres théologiens enfin le miracle n'existe pas en
dehors de la lecture qu'en fait l'Ame religieuse ; niais s'il en
est ainsi, tout peut être appelé miracle, car pour l'âme dont
la vie religieuse esl profonde, chaque événement comporte
une interprétation spirituelle.

Toutes ces définitions, poursuit M. Le Roy, renferment

un élément de vérité. Il en résulte (pie, pour définir le

miracle, deux groupes de caractères sont requis, les uns
matériels, les autres spirituels.

Pour être miraculeux, un fait devra être extraordinaire,
c'est-à-dire impliquer une apparition sensible et faire en même

temps contraste dans la suite phénoménale où il est inséré. Il
sera en outre un signe, c'est-à-dire qu'il doit comporter une
signification religieuse ; de plus la production du l'ail
miraculeux est imprévisible et ne peut être comparée qu'à la

liberté créatrice. Tout miracle implique ainsi une matière et

une signification. Cherchons à préciser de quelle manière.
Par son côté matériel le miracle affleure dans le plan du

sensible el devient ainsi un objet d'éludé possible pour le

savant, car « ie miracle venant chercher le physicien chez

lui ne peut lui échapper totalement. Une physique du miracle

est donc légitime et nécessaire ». Cette physique csi-elle
réalisable, c'est-à-dire est-il possible d'établir un cadre
d'intelligibilité où [missent prendre place les faits matériellement
merveilleux qui constituent le corps du miracle La tâche
n'est pas insurmontable à l'heure actuelle, affirme M. Le Roy.

La nature ne nous apparaît plus comme, soumise à un
mécanisme rigoureux dont tous les rouages seraient
parfaitement agencés. Les ensembles de faits qui forment le

monde matériel n'ont pas tous le même genre de réalité.
Dans la fermentation qui constitue la vie de la matière,
certains éléments se sont figés ; ils sont devenus inertes et
ils obéissent à des lois purement mécaniques; mais d'autres
éléments s'épanouissent en liberté relative comme c'est le



II<S ARNOLD REYMOND

cas dans les phénomènes biologiques et les lois qui
règlent l'apparition de ces derniers n'ont plus la précision
mathématique qui caractérise les lois mécaniques. Il y a

donc plusieurs plans hétérogènes dans le déterminisme qui
régit les phénomènes naturels ; bien plus, le déterminisme
ondoyant par lequel les faits si complexes de la biologie
affirment leur continuité, réagit sans cesse sur le mécanisme
des phénomènes inertes. A la limite on peut concevoir une
action de la vie spirituelle sur la vie matérielle el c'est là

que prendrait place le miracle.
En fait el partout le miracle, en tant que manifestation

sensible, suppose la foi. Ainsi, « envisagé dans sa matière, le
miracle manifesterait le pouvoir causal de la foi, celle-ci n'étant

pas seulement source de représentations, mais force véritable
capable d'intervenir avec efficacité même parmi les forces

physiques». Le miracle au point de vue matériel est, ainsi
un l'ail naturel explicable ; seulement son explication n'est

pas du type physique, et fait intervenir l'action créatrice de

l'esprit.
Toutefois, il ne suffit pas qu'un l'ail remplisse ces conditions

matérielles pour être miraculeux, car le miracle au

sens plein du terme comporte une signification religieuse
dont le phénomène physique n'est que le véhicule. Les faits
à l'origine desquels nous trouvons la foi comme cause
productrice sont tous candidats au titre de miracles ; mais

parmi ceux-ci, si nous avons bien compris M. Le Roy,
certains pourront être de faux miracles, d'aulres seront simplement

des faits qui jusqu'à présent sont restés inexplicables
pour la science autrement que par la foi. Les vrais miracles
seront ceux à la base, desquels existe une vraie foi, c'est-à-

dire « une foi conforme à la réalité des choses, à la nature
et aux exigences profondes de l'esprit ». Et cette foi ne peut,
être produite que par Dieu. L'action de Dieu dans le miracle
a donc « pour terme immédiat la foi génératrice et non point
directement la matérialité du fait el c'est par le moyen de

cette foi que cette matérialité est produite».



LA NOTION DU MIRACLE IIO,

En résumé il existe dans la nature des faits extraordinaires,

qui tout en se rattachant à une série de phénomènes
naturels font contraste par l'intensité soudaine de leur
apparition. Des faits de ce genre sont de vrais miracles s'ils sont
produits par la foi en Dieu.

Telle est la conception défendue par M. Le Roy. On ne
saurait, nier le grand intérêt qu'elle présente. M, Le Roy a

parfaitement compris que s'il y a un problème du miracle
concernant les ['apports de la foi religieuse et du monde
matériel, ce problème se pose à propos des événements
aussi bien actuels que passés. Mais dans la solution qu'il
donne il espère ne pas modifier dans leur essence les

termes du problème lels que la tradition judéo chrétienne les

a posés depuis les origines jusqu'à nos jours. Or, cet espoir
partili chimérique.

Au cours de la discussion M. Brunschwicg a parfaitement
montré que les groupes de faits miraculeux envisagés par
la tradition étaient incompatibles avec la définition du miracle

donnée par M. Le Roy. D'après la tradition le miracle
est un l'ail contraire au cours régulier des choses, c'est-à-
dire en langage moderne contraire aux lois ordinairement
constatées. Le changement de l'eau en vin est un fait
antichimique et dont le caractère miraculeux aurait pu être

vérifié. Le miracle éclate aux yeux, et son rôle est de,

confirmer ou de faire naître la foi. « Ab exterioribus ad
interiora. »

La conception de M. Le Roy esl diamétralement opposée.
Le miracle n'est pas seulement pour la foi, il n'est que par
la foi. Celle-ci n'intervient pas après le miracle comme
principe d'interprétation ; elle est avant le miracle comme
principe d'action.

Suivant l'idée traditionnelle l'homme est un témoin devant
qui se déroule le conflit de forces supérieures. Pour M.
Le Roy l'homme est tout autre chose qu'un témoin; il est
lui-même l'agent du miracle, le médium nécessaire à sa

production.



ARNOLD REYMOND

Il en résulte une conséquence capitale, en ce qui
concerne la nalurc même des faits miraculeux. Au point de

vue traditionnel, les miracles peuvent être d'ordre astronomique

ou chimique et comme tels ils heurtent de front les

sciences. M. Le Roy ne relient des miracles (pie le menu
fretin, suivant l'expression de M. Loisy, à savoir ceux qui
appartiennent au domaine de la psychophysiologic, domaine
dans lequel les rapports du matériel et du spirituel sont
encore mal définis.

M. Le Roy est d'accord avec ces critiques ; mais il déclare

que la conception traditionnelle du miracle est une conception

magique, tandis qu'il cherche, lui, à donner une
interprétation religieuse du fait miraculeux. Mais cette distinction
n'est pas fondée, car la plupart des miracles bibliques n'ont
à aucun degré l'apparence de faits magiquement opérés et
ils témoignent au contraire d'une signification profondément

spirituelle el religieuse. Qu'un miracle soit d'ordre
chimique plutôt que biologique, i! n'est pas nécessairement
magique pour cela, car fout dépend du bui et des causes

qui en justifient l'apparition.
A notre sens la position adoptée par M. Le Roy est

insoutenable. D'une part le miracle conçu en tant que
dérogation au cours nalurel des choses lui apparaît comme un
monstre intellectuel, cl d'autre part le miracle doit être
affirmé comme apparaissant librement au sein de la réalité,
et s'y manifestant d'une façon sensible aux yeux du savant.

Dans l'espoir de résoudre ce problème insoluble, M.
Le Roy choisit comme objet de son étude un groupe de
faits qui soni frontière entre le spirituel et le matériel et où,
semble-t-il, les faits miraculeux se manifeslent encore à

l'heure actuelle. Mais au poinl de vue religieux celle attitude
est incompréhensible. Les miracles, s'ils existent,
doivent se produire aussi bien dans les phénomènes mécaniques

et physiques que dans les phénomènes biologiques,
car la vie spirituelle est opprimée aussi bien par les
premiers que par les seconds. De plus, si e'esl à l'observation



LA NOTION DU MIRACLE

contrôlée que l'on l'ail appel pour confirmer le caractère
extraordinaire des faits qui se produisent à Lourdes, par
exemple, il ne semble pas que l'on soit sur un terrain bien
solide. C'est du moins l'impression que laisse l'étude impartiale

el consciencieuse consacrée par M. Chide à ce sujet (i).
L'instantanéité des guérisons eonstalées n'est jamais absolue ;

on observe simplement des guérisons plus rapides qu'à
l'ordinaire. Et des faits de ce genre paraissent tenir à des lois

que la science est à même de constater, si elle n'en explique

pas la nature.
Selon nous il est chimérique de vouloir nier ou prouver

à propos de tel fait particulier l'intervention miraculeuse,
dans la nature, de Dieu ou de tout autre agent supposé libre,
et, voici pourquoi.

L'existence de n'importe quel phénomène-, mécanique ou
biologique, est liée à des conditions suffisamment déterminées

pour que les lois établies par les sciences soient
toujours satisfaites. D'autre part le déterminisme, qui caractérise

ces conditions ne saurai! être posé comme absolu, à moins

qu'on n'érige en fait un principe de recherche indispensable
à l'activité scientifique, mais qui n'en reste pas moins idéal.
En effet, tout ce que l'on peut, dire se résume en ceci : Il y a

des relations constantes entre les phénomènes naturels,
c'est là un fait d'expérience qui peu à peu s'est imposé aux
hommes. Ces relations constantes peuvent en général
s'exprimer sous forme d'équations mathématiques, ainsi que l'a
montré le développement progressif des sciences. Toutefois
les formules mathématiques qui resteni pour chaque science
l'idéal à atteindre ne traduisent pas d'une façon adéquate
la structure de la réalité. Car, si elles en étaient l'expression
rigoureuse, les principes qui servent de base aux lois physiques

n'auraient pas les caractères relatifs el même
contradictoires qu'ils présentent à l'investigai ion approfondie du
savant. La réalité qui se révèle à nous dans le monde sen-

(i) Revue philosophique, septembre 191a.



122 ARNOLD REYMOND

sible se compose donc de relations constantes et. de quelque
chose d'autre. Quel rapport cxiste-t-il au juste entre ces

relations constantes et ee quelque chose d'autre, c'est ce

qu'il est impossible de préciser exactement.
Dès lors, croire au miracle c'est croire à l'intervention de

Dieu dans cette portion de la réalité sous-jacente aux
relations phénoménales explicitées par la science. Mais cette
intervention de Dieu au sein de la nature est un article de

foi aussi indémontrable théoriquement que l'action de Dieu
dans le monde spirituel. Jamais aucun croyant ne pourra
démontrer à autrui, par voie d'un raisonnement rigoureux,
que Dieu agit réellement dans son cœur, alors même que
cette conviction est pour lui éclatante de certitude et de

clarté. Il en est de môme pour le monde des phénomènes
matériels.

Un montagnard gravit une paroi vertigineuse des Alpes ;

une pierre détachée des hauteurs, sans qu'il en soit averti,
passe à quelques centimètres de sa tête. Si ce montagnard
est chrétien, il aura la conviction d'avoir été préservé
miraculeusement de la mort. Mais est-ce en imprimant à son

corps un mouvement involontaire que Dieu l'a sauvé, ou
est-ce en intervenant directement dans les circonstances qui
ont précédé ou accompagné la chute de la pierre? Ce l'ait

reste à jamais un mystère. Toutefois, dans ce cas et dans
d'autres semblables, la foi en une intervention réelle de

Dieu reste une attitude légitime, bien qu'elle ne puisse se

justifier par un appel à des constatations scientifiques.
Comme nous l'avons vu, la réalité dont se compose le monde
sensible ne se laisse pas épuiser par les lois que les sciences

parviennent à formuler, et des miracles matériels de

nos jours encore peuvent se produire, si Dieu existe.
Mais quelle est l'importance religieuse de cette croyance

aux miracles et pourquoi le chrétien s'efforce-t-il d'affirmer,
en face des progrès de la science, qu'elle est fondée, même
à l'égard des faits matériels? Esl-ce à cause des avantages
personnels qu'il prétend retirer d'une semblable croyance,



LA NOTION DI MIRACLE Is3

comme fréquemment, el à juste titre quelquefois, on le lui
reproche Nous ne le pensons pas. La foi au miracle dans
tous les domaines traduit d'une façon profonde la conviction
qui est la base et la raison d'être du christianisme : Dieu
esl un Dieu d'amour qui voulant fonder un royaume
d'êtres libres et spirituels dispose librement du monde
matériel en vue de ce but suprême. Dans les siècles passés,
alors que les sciences n'étaient qu'imparfaitement constituées,

cette conviction s'exprimait en proclamant des faits
où l'intervention directe de Dieu était visible et indiscutable

pour tous les témoins, croyants et incrédules. Mais il
est infiniment probable que les fails en question n'avaient

pas ce caractère et qu'en réalité ils ne différaient en rien de

ceux que nous pourrions constater à noire époque. Or, ainsi

que nous l'avons fait remarquer, il est impossible de nos

jours de vérifier objectivement l'intervention miraculeuse
de Dieu dans la nature. Cette intervention reste un postulat
religieux dont le contrôle échappe à la science. Tout fait
particulier est susceptible dans certaines limites d'une
explication scientifique, mais d'autre part l'ensemble de toutes
les raisons qui ont concouru à sa production échappe à

une connaissance scientifique absolue, et l'intervention de

Dieu dans la nature reste possible.
Ainsi, ce ne sont pas les sciences comme telles qui

rendent le problème du miracle plus redoutable à l'heure
actuelle que par le passé, car leurs progrès ont simplement
contribué à épurer la conception que l'on peut se l'aire de

l'action de Dieu dans le monde.
Le problème qui subsiste de plus en plus insoluble,

semble-t-il, est celui-ci : Dieu peut intervenir dans la marche
des événements et des faits de loute espèce auxquels est

liée la vie humaine, el ici peu importe le mode de son
intervention, pourvu que celle-ci soit affirmée comme réelle.
Dieu peut intervenir et cependant il se produit constamment

des faits et des accidents qui atteignent l'humanité et

augmentent ses souffrances sans bénéfice moral apparent.



12/j ARNOLD REYMOND

Là est le mystère scandaleux auquel semble venir s'achopper

la foi chrétienne après tant de siècles de travail et
d'espérance.

Mais ee mystère ne concerne plus les rapports des sciences

et de la foi ; il appartient tout entier à celte dernière.
(Test indépendamment des sciences et par des considérations

d'un tout autre ordre que le chrétien affirme l'interven-
lion de Dieu dans l'univers el s'efforce, sinon de justifier,
du moins d'uceeplei le maintien du mal, de la soulfranee
tant physique (pie morale au sein du monde où se déploie
son activité.

Nous essayerons de traiter prochainement la question du
miracle à ce poinl, de vue. Mais, disons-le d'emblée, i! esl

un l'ail qui ne peut manquer de frapper celui qui étudie
les origines el l'histoire du christianisme. Les plus grands
héros de cette histoire ont sympathisé mieux que personne
avec les souffrances de toute nature qui accablaient leurs
frères ; bien plus leur vie entière s'est consumée à les

soulager. Ils en ont ainsi pénétré toute la profondeur et cependant

ils ont proclamé avec une assurance de plus en plus
ferme l'intervention dans ce monde du Dieu sans la volonté
duquel aucun passereau ne tombe à terre.

Arnold Reymonu.


	La notion du miracle et son importance

