
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Artikel: Une crise de la piété chrétienne

Autor: Lobstein, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE CRISE DE LA PIÉTÉ CHRÉTIENNE

On s'accorde aujourd'hui à reconnaître la puissance
évolutive des dogmes. La doctrine chrétienne va se transformant

à travers les siècles et cherche à donner à la vérité
religieuse une expression en harmonie avec les besoins et

les préoccupations de chaque époque. Dans les rangs des

conservateurs les plus intransigeants on ne s'alarme plus
guère en entendant celte affirmation qui est en train de

tourner à la banalité. Mais chose plus grave, les variations
notées par l'histoire des dogmes ne portent pas seulement

sur les formules théologiques. Ce qui évolue, ce n'est pas
seulement le langage scientifique qui sert d'enveloppe et de

véhicule à la piété ; c'est cette piété elle-même qui se
transforme et. qui subit des crises dont les symptômes sont visibles

au sein des Eglises, parfois parmi les catholiques aussi

bien que parmi les protestants. Essayons de le montrer par
un exemple.

I

On sait que l'Eglise primitive avait les yeux tournés vers
l'avenir et attendait, à brève échéance, le retour libérateur
et triomphant du Seigneur. Car tel est bien le sens des
prédictions de Jésus et des déclarations des apôtres. Tout essai

d'interprétation spiritualiste ou allégorique est en contradic-
7



98 CAUL LOHSTEIN

don flagrante avec le texte clair et précis de nos livres
saints. D'après ceux-ci l'attente du retour visible et glorieux
du Messie ne saurait être mise en doute. Le passé
n'autorisait-il pas une pareille espérance La victoire décisive,
l'inauguration éclatante du royaume de Dieu allait être l'œuvre

du Christ apparaissant sur les nuées du ciel, terrassant
tous ses ennemis, délivrant et couronnant ses fidèles. Le,

présent immédiat n'était pour les croyants qu'une étape de

courte durée, un simple intérim entre le ministère terrestre du
Maître et la solennelle manifestation de l'Oint de l'Eternel,
un moment fugitif après lequel aux promesses lumineuses
de la veille allaient succéder les sublimes réalités du lendemain.

L'Eglise apostolique vivait dans cette foi et elle vivait
de cette foi ; l'espérance était l'élément constitutif el essentiel

de sa piété. La conviction ardente, incessamment présente,
éminemment active el pratique, de la proximité du royaume
des cieux, réalisé pcrsonnellemenl par le Seigneur, animait
toutes les pensées, pénétrait tous les sentiments, inspirait
tous les actes des premiers chrétiens. Sur ee poinl tous les

documents du Nouveau Testament sont d'accord : la piété,
dont ils sont le témoignage el le fruit, était invariablement
tournée vers l'avenir ; pour user d'un terme forgé par l'école,
elle était marquée d'une empreinte eschatologique.

« Maranatha » Méditons celte formule araméenne que
l'apôtre Paul appose comme un sceau à la lin de sa première
épitre aux Corinthiens (xvi, 22) : « le Seigneur vient » telle
est la devise qui ramasse el consacre, daos un terme à la

fois mystérieux et accessible aux iniliés, les conseils, les

instructions, les promesses, les menaces qu'adresse l'apôtre
aux fidèles de Corinthe. Dans toutes ses épitres la perspective

de la venue glorieuse du Seigneur se transforme en
mobile religieux et inoral, en appel à l'action bonne et à la

pratique des vertus chrétiennes, en motif d'espérance el de

courage, en souveraine consolation de tous les maux et de

toutes les souffrances. (Voy. p. ex. 1 Thess. v, i-ii ; Phil.
iv, 4-5 el ailleurs.)



UNE CUISE DE LA PIETE CHRETIENNE 99

« Viens », disent l'Esprit el l'épouse — « Oui. je viens

bientôt, dit celui qui atteste ces choses. Amen, viens,
Seigneur Jésus » (Ai'oc.al. xxii, 1^-20) : ce cri qui exprime un
désir intense, auquel répond une bienheureuse certitude, est
le dernier mot de l'Apocalypse ; il nous livre le secret de la

force et de la joie des premiers chrétiens. La foi en la venue
du Seigneur leur lit supporter avec une inaltérable patience
les épreuves passagères du temps présent, elle les arma d'un

courage invincible au milieu des persécutions déchaînées

contre eux par des adversaires doni ils contemplaient
d'avance la défaite certaine, elle versa une lumière divine
sur les misères et les tristesses de cette terre d'exil, elle

permit aux fidèles de supprimer dès maintenant les délais

qui les séparaient du terme du voyage, el de goûter par
anticipation les félicités de la patrie.

« Nous sommes à la dernière heure, le Seigneur esl
proche, le Seigneur vient»; (t Jean ii, iS ; Philiu. iv, Ò),

cette assurance enfin fonda la morale de l'Eglise primitive,
elle traça l'idéal de sa vit; et établit la règle de sa conduite:
user de ce monde comme n'en usant pas, rechercher ce qui
esl en-haut là où le Christ esl assis à la droite de Dieu, ne
dresser sa lente que pour un moment dans l'attente de ia

cité permanente (t Cor. vfi, suiv. ; Coloss. lu, i suiv. ;

2 Cor. v, i suiv. : Hébr. xiii, i/{). Chose admirable cette
morale d'ascète fit des héros ; elle ne laissa pas les fidèles
s'endormir dans la jouissance égoïste des bénédictions
célestes ; elle fut l'aiguillon qui les porta en avant, le ressort
d'une féconde et inlassable activité ; elle donna à leur zèle

missionnaire un irrésistible élan, elle les rendit capables de

conquérir et de soumettre les âmes à celui qui doit régner
jusqu'à ce qu'il ail mis lous ses ennemis sous ses pieds,
(i Cor. xv, a5.)

« De même que ce pain rompu était dispersé sur les collines

et qu'il est devenu un seul morceau, qu'ainsi soit
rassemblée ton Eglise des extrémités de la terre pour Ion
royaume Souviens-loi, Seigneur, de ton Eglise pour la



PAUL LOBSTEIN

délivrer de tout mal et pour la perfectionner dans ton amour,
et rassemble-la des quatre vents après l'avoir sanctifiée pour
ton royaume que tu lui as préparé : car à toi seul est la

puissance et la gloire dans tous les siècles » L'àme
inspiratrice de la piété des premiers chrétiens palpite dans ces

prières eucharistiques, les plus anciennes que nous ail
conservées l'Eglise (La Didachè ix, 4 ; x, 3), écho à peine
affaibli de la piété apostolique qui tournait les regards et les

cœurs vers Celui qui doit venir.
Cette foi du christianisme primitif, dont le centre de

gravité reposait dans la certitude du retour du Seigneur, est-elle
restée vivante el, dominante dans le cœur des chrétiens
d'aujourd'hui

Nous ne demandons pas si l'article de la seconde venue
de Jésus-Christ a disparu de l'enseignement officiel du chris-
tianisme. Nous savons qu'il s'est conservé dans les confessions

de foi de loules les Eglises chrétiennes. En récitanl
le symbole dit apostolique, le chrétien d'occidenl continue
d'affirmer qu'il croit que Jésus-Christ, ressuscité le troisième

jour el monté au ciel, reviendra pour juger les vivants et
les morts. Les Eglises du rile oriental, qui s'en tiennent au

symbole de Nicée, se rencontrent avec l'occident dans la

même affirmation. L'article de la parousie du Seigneur figure
dans tous les traités de dogmatique du catholicisme et du

protestantisme traditionnel. 11 continue de faire partie du

système doctrinal de la religion chrétienne. Le catholique
et le protestant orthodoxe se défendraient peut-être énergi-
quemenl et non sans indignation si on leur demandait le
sacrifice de la croyance des premiers siècles, ils la répètent
chaque fois qu'ils récitent le vieux symbole.

Mais si le dogme du retour personnel el visible du Christ
est maintenu théoriquement par les Eglises, il est certain

qu'il a cessé de régner el même de vivre dans les consciences.

(Test toul au plus s'il a trouvé un refuge dans quelques
sectes ou dénominations religieuses, ou s'il sert d'aliment
aux méditations de personnages traités d'excentriques ou



UNE CUISE DE LA PIETE CHRETIENNE IOI

d'originaux. Ces cas exceptionnels ne servent même qu'à
mettre plus vivement en lumière le fait que la certitude
d'une apparition personnelle du Seigneur, revenant surnalu-
rellement au milieu des nuages, s'est évanouie dans l'àme
des fidèles. Cette conception a perdu toute prise sur les

consciences el les cœurs ; on ne s'en sert plus ; elle n'est

plus une source de joie et. de force, de consolation et de

courage ; elle a cessé d'être une règle de vie et de conduite.
Observez ceux qui font le plus résolument profession d'être
orthodoxes et qui s'efforcent de mettre leur vie en harmonie
avec leur profession. Quel rôle la pensée du retour
de Jésus-Christ joue-l-elle dans leur piété intime, dans leur
christianisme pratique el journalier Où sont les

prédicateurs qui l'ont de la parousie du Seigneur le centre de

leurs discours Parfois le culte chrétien, dans ses prières et

ses chants, ouvre une perspective sur la venue du Rédempteur

assurant le triomphe du royaume de Dieu, mais quelle
différence entre ces velléités discrètes ou timides, et la

sainte impatience de l'Eglise apostolique se tenant prèle,
les reins ceints et la lampe allumée, pour aller à la rencontre

de son Seigneur N'est-il pas vrai qu'il ne s'agii pas
seulement d'une divergence doctrinale et purement théorique

Ne faut-il pas reconnaître que, de part el d'autre,
l'atmosphère religieuse et l'horizon spirituel sont foncièrement
différents Ne sommes-nous pas les témoins d'une transformation

profonde, je ne dis pas du dogme, mais de la vie
intérieure et de la piété même

Que penser de cette transformation? Est-elle l'indice d'une
dissolution effective et d'un irréparable naufrage Ou n'y
aurait-il pas, sous les apparences d'une grave faillite, des

symptômes révélateurs d'une orientation nouvelle Ce qu'à
première vue il faul déplorer comme une perle, oserions-
nous y voir le signe d'un gain réel et d'un précieux
enrichissement



PAUL LOBSTEIN

II

Rappelons d'abord quelques fails dont il importe «le saisir

toute la signification.
Les événements du siècle apostolique se développèrent

dans un sens contraire à l'attente des premiers chrétiens.
L'espérance qui remplissait les cœurs ne se réalisa point
sous la forme que l'on s'était imaginée. Le Christ, entouré
de ses anges, ne revint pas sur les nuées du ciel établir le

règne de Dieu sur la terre. L'intérim, qui devait être de

courte durée, se prolongea indéfiniment. Ce que la foi des

fidèles considérait comme un simple provisoire, se trouva
être l'étal normal el définitif. Le changement de l'orientation
religieuse de l'Eglise ne fut donc pas l'oeuvre arbitraire des

croyants ; il y aurail imprudence el injustice à parici' de

défection, de déchéance, d'aposlasie. L'histoire elle-même
évolua suivant une direction nouvelle el. inattendue, et il ne

dépendait pas des hommes d'en modifier le cours. En d'autres

termes, c'est Dieu, le, maître des destinées humaines,

qui traça à la chrétienté une marche différente de celle où

il paraissait qu'elle dût s'engager d'abord. Dès lors, si la

piété se modifia graduellement sur ee point, c'est que le

but vers lequel tendaient primitivement les pensées et les

efforts des disciples du Christ recula vers un avenir
indéterminé. Persister dans leur attitude religieuse, c'eût été

méconnaître les enseignements <h\ présent le plus immédiat,
c'eût été 11e pas lenii' compte des signes des lemps, fermer
les yeux à l'évidence, rester sourd aux manifestations les

plus claires el les plus décisives de la volonté du Père
celeste.

Que les premières générations chrétiennes aient éprouvé
une immense déception en présence du retard de la venue,
de leur Seigneur, qu'il leur en ait coûté infiniment de renoncer

à la réalisation prochaine de leurs plus saintes et chères

espérances, c'esl ce que nous laissent entrevoir maintes



UNE CUISE OE LA PIÉTÉ CHRÉTIENNE Io3

paroles éparses dans le Nouveau Testament, c'est ce que
nous prouve surtout l'évolution de la foi et de la pensée de

l'apôtre, Paul. Les épitres aux Thessaloniciens, aux Corin-
Ihiens, aux Philippiens, révèlent les traces d'un développement

qui a été souvent relevé. Le détachement, progressif
qui s'opéra chez le grand apôtre qui finalement n'osa plus
espérer d'assister sur la terre au dénouement du drame
messianique, est singulièrement typique el représentatif, et
il jetle une vive el précieuse lumière sur la marche que
suivil l'Eglise tout entière. Les écrits johanniques nous
fournissent des renseignements qui corroborent les témoignages
des épitres pauliniennes ; la conception messianique du retour
visible de Jésus-Christ finit par se résoudre dans la notion
spirituelle de la présence et de l'action du Seigneur dans le

cœur de ses croyants.
Nous n'essayerons pas de rechercher comment l'Eglise,

prenant pied sur cette terre et s'y établissant en maîtresse,
eut la prétention de se substituer au royaume de Dieu, dont
Jésus avait dit qu'il n'est pas de ce monde. Qu'il nous
suffise d'indiquer les leçons qui se dégagent de l'attitude
spirituelle de ceux qui, après avoir attendu avec une joyeuse
assurance le retour de leur Seigneur, osèrent renoncer à

une espérance divinement autorisée el apprirent à marcher

par la foi, sans la vue, contre la vue. A leur école, notre
piété reconnaîtra qu'il ne s'agit pas pour nous de reconquérir

péniblement une croyance désormais impossible ou de

galvaniser des conceptions mortes à jamais, mais d'adapter
à une situation nouvelle les principes que nous puisons au
cœur même de l'Evangile, en nous pénétrant de l'esprit de

ses premiers témoins et en nous inspirant de leur exemple.
La leçon sera probante cl comportera une application
directe et rigoureuse. Expliquer comment les premiers chrétiens

qui avaient concentré leur vie religieuse dans l'attente
de la parousie messianique, purent survivre à la déception que
leur ménagèrent les événements; montrer comment, loin de

succomber à la tentation du découragement, ils persévéré-



l(>4 PAUL LOBSTEIN

rent invariablement dans la foi en celui qu'ils aimaient sans
l'avoir vu (i Pierre, i, 8), ce sera prouver par l'histoire que
l'abandon de l'article du vieux symbole ne constitue pas
une perte irréparable et ne porte pas atteinte au principe et
à l'essence de la piété chrétienne.

Constatons d'abord un fait qui ressort de la marche des

événements et de la conduite des premiers chrétiens.
L'imminence de la parousie, l'immédiateté de la révélation finale
n'a pas pu être un élément nécessaire de l'eschatologie
apostolique, elle n'a pas élé davantage inhérente et essentielle à

la pensée primitive de Jésus. C'est ce qu'atteste une déclaration

d'une irréfragable authenticité. « Quant au jour ou à

l'heure, nul ne les connaît, ni les anges du ciel, ni le Eils,
mais le Père seulement » (Marc xrrr, 3a). Ces paroles
équivalent à un désaveu infligé à la prétention de déterminer le

moment précis de l'avènement messianique. « Le Royaume
et non l'immédiateté, dit excellemment Tyrrell, telle était la

raison dernière et définitive de la repentance, du détachement,

de la justice ; l'immédiateté ne devait servir qu'à
secouer les imaginations apathiques, à faire passer leur
assentiment du notionnel au réel ». (t) La porte restait
ouverte et le champ libre pour une évolution dans un sens
différent de celui que semblait imposer l'eschatologie
primitive.

Cette première observation a besoin d'être complétée par
une deuxième. En dépit des éléments que la pensée de
Jésus emprunta aux idées apocalyptiques de son temps, sa

notion du royaume n'était pas emprisonnée dans les catégories

du judaïsme contemporain ; elle renfermail un principe
spirituel, capable d'élever au-dessus d'eux-mêmes, ou plutôt
de transformer complètement le symbolisme parfois étrange
ou grossier des doctrines chrétiennes. Dans la mesure où
les conditions d'entrée du royaume des cieux étaient
intérieures, l'enveloppe matérielle perdait de son importance et

(i) Le christianisme à la croisée des chemins (lyn) pag'. o/rSK'-



UNE CRISE DE LA PIÉTÉ CHRÉTIENNE lo5

de sa valeur. Qu'est-ce donc que la substance morale el
religieuse de l'eschatologie de Jésus La pureté du cœur,
l'humilité, le renoncement, la repentance, la confiance et
la simplicité de l'enfant, assurent dès maintenant aux hommes

l'accès de la cité sainte. Celle-ci, future dans sa
manifestation définitive, se prépare et s'édifie dans les âmes de

ceux qui écoutent et mettent en pratique la parole du Mai-
Ire, le suivent dans la voie de la charité, acceptent son
joug et portent sa croix. Si le royaume de Dieu consiste
dans la justice, la paix et la joie par le Saint Esprit, (Rom.

xrv, 17), ce royaume est en train de se réaliser partout où
les biens spirituels qui le constituent prennent possession
d'une conscience pour la régénérer et la sauver. Que devient,
dans ces conditions, la transcendance objective et absolue
du messianisme traditionnel? Au mécanisme inséparable de

la conception primitive du judaïsme se substitue graduellement

un dynamisme moral, qui lend à faire du royaume de

Dieu une réalité spirituelle, assimilable à la conscience et
immanente à l'àme des croyants.

Le changement qui s'opéra sous la pression des événe-
rncnls el à l'école de l'histoire, le changement dont le principe

et le ressort résidaient en définitive dans l'Evangile
annoncé par Jésus, entraîna la notion de la parousie dans
la même évolution et lui lit subir une transformation
correspondante. Celte transformation est une spiritualisation,
une intériorisation. Elle n'a rien qui puisse nous inquiéter
ou nous alarmer. En s'intériorisant, en se spiritualisant, la
vérité religieuse ne s'évanouit, nine se dissout; en sortant du
monde extérieur et matériel, elle ne cesse pas d'être une
réalité; l'cspril n'cst-il pas la réalité suprême et indestructible?

Admirez ce qu'est devenue l'eschatologie judéochré-
lienne dans les discours d'adieu du Christ johannique. La
venue que le Seigneur promet aux siens n'est pas un
phénomène matériel el bruyant, entouré de l'éclat et, du fracas
des théophanies de Yahvé ; elle est un retour du Maître
auprès des siens auxquels il a préparé des demeures dans la



lofi PAUL LOBSTEIN

maison du Père, mais elle est aussi cl surtout une action
intérieure el spirituelle, la présence de l'Esprit qui glorifie
le Fils de Dieu dans les cœurs, conduit le croyant dans
l'entière vérité el demeure éternellement dans les âmes.
Cette présence, n'est-ellc pas une, pénétration plus intime,
plus immédiate, plus réelle que, toute manifestation
extérieure et sensible (cf. Jean xvi, j).

Esl-ce à dire que celle transposition merveilleuse, celle
substitution du Seigneur qui est l'Esprit (2 Con. ni, vj) au Messie

visible el triomphant, doive supprimer tout contaci entre
l'œuvre du Seigneur et la marche historique de l'humanité?
La foi au Christ est-elle condamnée à s'exiler dans un
sanctuaire inaccessible, sans ouverture ni inlluence sur les
destinées actuelles et futures de l'humanité Tel n'est pas notre

avis ; nous pensons au contraire, que l'article traditionnel

du retour du Christ renferme une grande et précieuse
vérité que le chrétien qui pense, doit faire entrer dans tout
essai d'une philosophie religieuse de l'histoire. C'est ce qu'il
nous reste à montrer.

III

On a dit souvent que pour rendre à la notion apostolique
de la « parousie » du Seigneur sa signification actuelle et sa

valeur pratique, il suffit de rapporter à l'individu ee que la

foi primitive entendait de l'Eglise ; il faut, en outre, mettre
au présent, ce qui était au futur pour les hommes de la
première génération chrétienne. Au lieu de nous bercer de

l'espoir que le Messie reviendra, dites que le fidèle sera
recueilli dans la communion de son Seigneur : ee n'est pas
lui qui descendra sur ia terre, c'est nous qui « partirons et

serons avec le Christ » (Phil. 1, 23). Tel est pour nous le

sens véritable du «jour du Seigneur» (Pun. 1, 10): le

moment de la venue du Sauveur sera précisément l'heure de

celle bienheureuse rencontre. Ainsi compris, les pressants
appels, les solennelles exhortations qu'inspire à Jésus el à



UNE CRISE DE LA PIETE CHRETIENNE IO7

ses apôtres la pensée du jour final conservent leur force et

leur émouvante efficacité : veillez el priez, le Eils de

l'homme viendra comme un larron dans la nuit, tenez-vous
prêts pont' aller à sa rencontre, vous ne savez ni le jour ni
l'heure de son avènement (Matth. xxv, i-i3; xxiv, 36-5i,
et parai.).

Cette interprétation esl assurément légitime; elle, répond à

de nombreuses paroles du Nouveau Testament, à une série
de déclarations du Christ johannique (Jean xiv, 2-3; xvi, 7

suiv. : xvi, i3 suiv.), enfin el surtout à la pensée de l'apôtre
Paul qui, écrivant aux Philippiens, regarde la mori comme
un gain, parce qu'elle l'unira avec le Christ qui est sa

vie (1, 21).

Mais si l'application des prédictions messianiques à

l'individu el au présent est parfaitement fondée, si elle est

même d'une merveilleuse fécondité, elle n'épuise pas cependant

le contenu religieux de la foi apostolique au retour du
Christ. D'ailleurs, elle ne concerne (pie l'individu isolé de

ses frères, elle n'embrasse pas dans son rayon la totalité
des membres de l'Eglise, elle ne met pas au cœur de la
chrétienté loul entière la consolation joyeuse et triomphante
que les premiers disciples trouvaient, pour eux et pour tous
leurs frères, dans l'attente du retour personnel du Messie.

Il importe de sauvegarder le caractère général et, si j'ose le

dire, fraternel qui donne à l'eschatologie chrétienne un prix
inestimable : la vérité religieuse qu'elle renferme met en
lumière la profonde et vaste solidarilé qui unit tous les
membres de l'humanité sous la royauté spirituelle du Fils
de l'homme.

En saluant avec une impatiente ardeur le retour triomphant

de leur Seigneur, les disciples espéraient qu'il
inaugurait enfin avec éclat le royaume de Dieu sur la terre (Actes

i, fi; comp. Lire, xxiv, 21). Cef avènement libérateur,
suprême accomplissement de toutes les prophéties de
l'ancienne alliance, consommation bienheureuse de l'aclivité
terrestre de Jésus, était non seulement l'objet de leur aliente



io8 PAUL LOBSTEIN

et de leurs vœux, mais aussi — telle était leur conviction —
le terme idéal de l'histoire de toute l'humanité.

Le rêve qui flottait devant leurs regards et qui se colorait

de tout l'éclat emprunté aux apocalypses du jour et aux
souvenirs de la mission historique de Jésus, le traiterons-
nous de pure chimère? Loin de là: pour s'être exprimée
dans le symbolisme des croyances populaires, la foi apostolique

n'en renferme pas moins une immortelle vérité. A la

suite de l'Eglise primitive, non moins qu'à l'école des grands
prophètes d'Israël, le chrétien moderne ose appliquer à la

marche de l'humanité à travers les siècles la catégorie d'une
« teleologie religieuse ». En d'autres termes, l'évolution
historique que nous contemplons dans le passé et (pie nous

entrevoyons obscurément dans l'avenir, n'est pas une aventure

dépourvue de sens, une aveugle course à l'abîme, une
chevauchée folle ou sanglante, se déroulant au hasard sur
la surface de notre planète. Non, une main divine a tracé
sa route à la caravane humaine qui, en dépit de tous les

détours el de toutes les erreurs du moment, poursuit son

voyage vers un but encore voilé, mais invariable et
souverainement salutaire. L'heure sonnera, où le bien aura le

dernier mot, où la lumière l'emportera sur les ténèbres et
la vérité sur le mensonge et sur l'erreur, où la justice et
l'amour seront plus forts (pie la mort et le mal. Ce terme
sera-l-il un nouveau poinl de départ? L'humanité régénérée
deviendra-t-elle l'instrument béni de missions futures dans
des mondes insoupçonnés? Peut-être, mais nous n'avons pas
besoin de sonder le secret de Dieu ; il nous suffit de pouvoir

dès aujourd'hui affirmer que notre race est divinement
guidée vers une fin qui répond à sa destination.

Il y a plus. Nous croyons que cette lin vers laquelle
convergent foules les routes et tous les sentiers de l'humanité
est orientée dans le sens que nous a révélé la conscience
religieuse de Jésus de Nazareth. L'Eglise primitive certainement

ne s'est pas trompée en rattachant à la personne de

son Messie le sort final du royaume de justice el de vérité,



UNE CUISE DE LA PIETE CHRETIENNE KX)

de charité et de paix qu'elle saluait de loin comme la terre

promise. Nous avons, nous aussi, l'audace de croire que
l'Evangile, annoncé par le. Christ et incarné dans sa

personne et son œuvre, renferme la clef de l'intelligence
religieuse de l'humanité. Toute marche en avant dans la voie
de la perfection et du vrai bonheur, tout progrès qui nous

rapproche de la cité sainte et de la victoire du bien, s'opère
dans la direction indiquée par celui que la foi chrétienne
appelle le Sauveur du monde, soit que ces conquêtes
salutaires el ces poussées libératrices soient les effets directs de

l'impulsion primitivement partie de Jésus lui-même, soit

qu'elles doivent être considérées comme des mouvements
parallèles trahissant, eux aussi, une origine plus haute et
aboutissant à nu dénouement lumineux et divin. A ce

compte il nous esl permis de dire que l'extension
graduelle du règne de Dieu est bien réellement le retour
permanent du Christ, la diffusion continue de son Esprit. Là
où se répare une faule, là où la justice el la vérité sont en
marche, là où s'accomplissent un acte de dévouement et

une œuvre de délivrance, c'est le Christ qui remporte une
victoire, c'est son action qui se poursuit dans le monde,
c'est son esprit qui, invisible et présent, besogne au cœur de

ceux-là même qui peut-être l'ignorent et vont jusqu'à le

méconnaître el le haïr. Car il ne faut pas se payer de mots et
se leurrer d'apparences. Ce ne sont pas les Eglises, ee
n'est pas le christianisme officiel et ses multiples dénominations

qui sont les organes uniques, les instruments privilégiés

ou nécessaires de l'œuvre d'affranchissement et de
salut qui procède du Christ. Parfois cetle œuvre s'accomplit
en-dehors des Eglises, sans les Eglises, contre les Eglises.
L'Esprit souffle où il veut, el des pierres du désert Dieu
peut susciter des enfants à Abraham. Ce ne sont pas tous
ceux qui disent Seigneur, Seigneur, qui entreront dans le

royaume des cieux, mais ceux qui font la volonté du Père
céleste. Peut-être trouverait-on maintes fois parmi des hommes

qui se déclarent athées, des collaborateurs plus actifs à



IIO PAUL LOBSTEIN

la mission du Sauveur que dans tel organisme ecclésiastique,
paré d'un titre pompeux. L'armée de la démocratie socialiste
n'est-elle pas souvent pour faire rougir et pour confondre
ceux qui l'excommunient et la chargent d'anathèmes Ses

aspirations et ses efforts vers une justice plus profonde et

plus générale, son courage à dénoncer et à combattre les

iniquités et les mensonges, sou vif sentiment de solidarité,
sa foi au triomphe d'un idéal (h; liberté, d'égalité, de fraternité,

toutes ces indéniables vertus ne sont-elles pas souvent
marquées du sceau d'une foi religieuse qui peut-être
s'égare, mais qui découle, en bien des cas, d'inslinets ou de

principes que ne désavouerai! pas le Fils de l'homme?
Ainsi se manifeste, sous une grande variété d'aspects,

l'inépuisable richesse de la primitive eschatologie chrétienne.
Le scénario apocalyptique de la parousie du Messie s'évanouit

au contact des réalités de l'histoire ; la vie, en se

développant, fait éclater les cadres étroits el rigides du passé ;

mais le principe de la foi chrétienne se dégage des
enveloppes temporaires qui l'avaient abritée d'abord; ramenée à

une spiritualité plus haute et plus pure, la piété peut retrouver

les énergies et les vertus que recelait dès l'origine la

conscience de l'Eglise primitive, fille légitime de la

conscience de Jésus-Christ.
II n'y a donc pas lieu de déplorer le fait que la vieille

formule du Credo, inde vénitiens esl « il reviendra du ciel »

soit tombée en désuétude. La rupture qui a eu lieu entre ia

piété du siècle apostolique el celle du chrétien d'aujourd'hui
n'a pas entamé la sève intime qui circule dans l'arbre dont
Jésus a semé le germe el qui couvre aujourd'hui la terre de

ses puissants rameaux. Il y a eu Iran s forma tion, mais cette
transformation s'est opérée dans des conditions créées par
Dieu lui-même, el elle se poursuivra dans un sens qui n'est

pas un appauvrissement, mais une force et une richesse.

Telle est la merveilleuse puissance d'adaptation et de

renouvellement du principe chrétien : il a beau changer de

forme, voir se modifier les conditions premières de son



UNE CRISE DE LA PIETE CHRETIENNE III

existence, assister à l'effondrement de l'habitation qui lui
avait servi d'abri momentané ; la vie immortelle qui l'anime
se fait jour au milieu des ruines, elle persiste à travers toutes

ces métamorphoses, et alors même qu'elle semble refoulée

ou vaincue, elle se redresse, reprend la tète du mouvement

spirituel de l'humanité, déploie des ressources
nouvelles et fait des miracles qui attestent la présence et
l'action de l'Eternel Vivant, de celui (pie les dernières pages
de notre Rible appellent, avec raison, l'alpha et l'oméga, le

oominencement et la lin de l'humanité.

P. LoiiSTElN.


	Une crise de la piété chrétienne

