
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 1 (1913)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

L UNION DES EGLISES.

Notre génération assiste à un mouvement significatif de concentra
tion dans les Eglises protestantes que le XIXe siècle s'était plu, sem-
ble-t-U, à fractionner.

L'exemple est parti d'Ecosse où, en 1900, l'Eglise libre et l'Eglise
presbytérienne renonçaient à leurs constitutions respectives de i843 el

i84", pour former l'Eglise presbytérienne unie. Et le jour n'est peut-être
pas éloigne où, grâce à une fusion nouvelle avec l'Eglise établie, naîtra
une grande el. unique Eglise presbytérienne écossaise.

L'Angleterre elle-même semble entraînée par ce courant. Les
journaux d'octobre ont apporté l'écho de démonstrations fraternelles faites
à des communautés méthodistes et libres par l'Eglise anglicane, qui
n'avait pas, jusqu'ici, habitué les non-conformistes à une pareille
largeur.

En juin dernier, c'était au tour des protestants français de réparer en

partie les scissions du passé. Les Eglises libérales on! renoncé à leur
organisation indépendante pour former, en face de l'Union des Eglises
évangéliques (orthodoxes), un seul faisceau avec l'Union nationale des

Eglises réformées.
Ce qui, eu tous lieux, facilite et caractérise ces rapprochements, c'esl

l'importance secondane qu'on s'accorde à attribuer aujourd'hui à des

questions ecclésiastiques ou théologiques qui, mises jusqu'ici au
premier plan, créaient d'inévitables et insurmontables divergences. La
préoccupation dominante est, de plus en [dus, celle de l'évangélisaliou.
Sur ce terrain de l'action et de la vie proprement religieuses, ou ne
trouve que raisons de s'unir.

C'est ce qui explique aussi les rapports nouveaux qui tendent à s'établir

entre les deux fractions jusqu'ici profondément séparées de l'Eglise
du canton de Vaud. Lors du centenaire Viret, en automne 1911, et pour
la première fois depuis les événements retentissants de 1845, l'Eglise
nationale a adressé une invitation officielle à l'Eglise libre. Depuis lors,
le rapprochement se confirme et s'accentue. Au cours d'une «retraite»



MISCELLANÉES Ç)'i

commune à Saint-Loup, en octobre dernier, quatre-vingt pasteurs
des deux églises ont pu aborder en toute liberté cette question :

« Pouvons-nous, et de quelle manière, combiner les efforts de nos
deux Eglises pour l'évangélisation de notre pays? » La conclusion de ce

débat, nouveau et émouvant, a été négative. Ou du moins, on a jugé
prématurée une entente officielle. On a craint qu'elle n'effarouchât
des deux côtés certains esprits et que, loin d'avancer, elle ne retardât
plutôt l'union à laquelle tous les assistants semblaient acquis. Mais
l'atmosphère d'extrême franchise et, d'estime mutuelle dans laquelle se

déroula l'entretien aura plus fail encore qu'uni; décision protocolaire
pour préparer l'avenir rêvé. Il s'est dit à Saint-Loup des choses qu'on
n'avait jamais entendues et dont le pays avait besoin. Du còlè national,
on a déclaré que la démission de i845 avait été, pour la grande majorité

des pasteurs, un mouvement de conscience ; et l'on a rendu
hommage à l'œuvre utile accomplie par l'Eglise libre. Dans l'autre camp,
des orateurs ont reconnu que des fautes ont été commises des deux
côtés ; qu'on a de plus en plus, des deux parts, le même idéal el. les
mêmes méthodes de travail ; qu'un rôle providentiel esl confié à

l'Eglise nationale dans l'évangélisation du (»ays.
De grandes difficultés que personne n'a songé à nier, font obstacle à une

entente parfaite ; de gros problèmes subsistent. Chose frappante, mais
qùexpliquent sans peine les préoccupations toutes pratiques dont chacun

était animé, personne ne fit allusion aux principes fondamentaux
qui séparent les deux Eglises; ce qui ne veut pas dire, sans doute,
qu'ils ne gardcnl pas, pour beaucoup, loute leur valeur. Mais le
rapprochement se prépare sur le véritable terrain, le terrain religieux. On

peut dès lors tout espérer de l'avenir. M. V.

DANS LES SOUTERRAINS DE JERUSALEM.

Une nouvelle campagne de fouilles, entreprise de 1909-1911, dans la
colline même de l'ancien Temple, sous la direction des Dominicains de

Jérusalem, vient de préciser plusieurs points importants de la
topographie souterraine de la colline d'Ophcl. On connaît depuis 1880 l'existence

d'un très remarquable tunnel qui relie la source dite de la Vierge,
sur le flanc de la Vallée du Cedron, à une piscine creusée à l'abri des
murailles dans la dépression connue sous le nom de Tyropéon. Mais
jusqu'ici on n'avait pu examiner à fond, comme on vient de le faire, tous
les détails de ce tunnel dans le roc, commencé à la fois aux deux extrémités

(N-E et S-O) et mesurant 533 m. de longeur. La Revue Biblique
de 191a donne sur les travaux qui se sont poursuivis là et dans d'autres

souterrains voisins, de très nombreux renseignemcnls, recueillis
sur les lieux mêmes, dont, nous retenons les faits suivants :



94 MISCELLANÉES

i. Il devient de plus en plus vraisemblable, pour ne pas dire certain,
que ce canal est bien celui que fît creuser Ezéchias (2 rois, xx, 20).
On a pu constater en outre combien de tâtonnements il avait fallu,
dans la région de la rencontre des deux équipes en particulier, pour
que tes ouvriers, qui déjà s'entendaient, comme le dil « l'inscription
de Siloé » placée à l'entrée Sud du souterrain, pussent se rejoindre et

que « les pioches se touchassent ». Quant à la courbe générale du tracé
qui représente une sorte de grand S, il est très probable qu'elle est due

non à la complète maladresse des ingénieurs d'Ezéchias, mais à

l'intention bien arrêtée d'évher les hypogées royaux servant de sépultures,
que la ligne droite aurail éventrés ; [iour la courbe à l'entrée nord, il
faut chercher quelque autre motif; les travaux continuent el nous
aurons l'occasion d'y revenir, quand une découverte plus précise sera
connue.

2. Tout autour de la source primitive, on a remarqué dès
longtemps diverses Iraces d'autres aqueducs ne correspondant point avec
le tunnel «de Siloé ». On commence à en apercevoir la signification. Ils
datent pour la plupart d'époques antérieures au grand travail souterrain

et indiquent d'autres façons d'utiliser la précieuse source, la seule
de toute la ville sainte. Aux âges les plus anciens, elle se déversait
selon la pente naturelle, sur les lianes de la colline. Un premier essai
de la mettre à l'abri des attaques du dehors qui doit remonter aux po-
populations cananéennes du deuxième millénaire, fut rétablissement
d'un passage secret, menant du sommet de la colline à un puils
profond, d'où l'on pouvait tirer directement les eaux de la source,
conduites en cet endroit par une courte et grossière galerie, dont les traces

subsistent encore. Un troisième système do canaux dérive à ciel
découvert le trop-plein de l'eau vers l'extrémité sud d'Ophel ; enfin le
canal dit «de Siloé» mei fin à ces diverses tentatives, en créant un
nouveau réservoir intérieur, plus sûr que tous les précédents.

3. Le puits elle passage secret mentionnés ci-dessus donnent lieu enfin
à une fort intéressante hypothèse du P. Vincent, un archéologue dont
la sagacité et l'exactitude ne sont plus à établir, qui esl porté à voir
dans ces vieux travaux souterrains le « canal » mentionné lors de la
prise de la citadelle de Jébus par David, au début de son règne
(2 Sam. v). Quelque assaillant, plus hardi que les autres, se serait
risqué à faire là une ascension, que la nature de la roche et h; système
de forage ne rendent point impossible; les Jébusiens, qui avaient
jugé inutile de défendre celle voie d'accès peu ordinaire, pris de, panique

à sa vue laissent pénétrer d'autres soldais du roi conquérant et la
fameuse citadelle, trop confiante en ses fortes murailles et sa situation
abrupte, tombe aux mains des Israélites. C. M.



miscellanées 90

saint- martin.
Non est similis Martino qui possit habere laudes in omnes gente«,

disait Odon de Cluny. El ce grand voyageur qui connaissait bien
l'Europe du Xe siècle écrivait : « Ses Eglises soni innombrables. On
en trouve tant, qu'après la Mère de Dieu et le pasteur de l'Eglise, qui
est saint Pierre, aucun sainl n'en a autant ».

Lin travail, dont la Revue d'Histoire Ecclésiastique suisse, 6""* année,
fase. Ill, vient d'achever la publication : le Catalogue des Patrons des

églises du diocèse de Lausanne au Moyen-Age, par Michel Benzerath,
confirme pour notre pays l'exactitude des dires d'Odon. Sur 616 églises
et chapelles dont M. Bcnzeralh a retrouvé les patrons, 109 soni dédiées
à la Vierge, 5i à saint Pierre ou aux saints Pierre el Paul, 4-1 à sainl
Martin. Viennent ensuite saint Maurice 34, saint Nicolas 33, saint Jean

Baptiste 20, etc.

— Nous empruntons la citation d'Odon de Cluny au livre tout récent
de M. E.-Ch. Babut Saint Martin de Tours (Paris, Champion, 6 fr.).
M. Babul vieni en effet de réunir en volume les belles études qu'il a

fait paraître de septembre 1910 à juillet 1912 dans la Revue d'histoire
et de Littérature religieuses de M. Loisy.

« L'histoire qu'expose celivre, écrit l'auteur, est siparadoxale, qu'ayant
essaye de la résumer au dernier chapitre en une ou deux pages, j'ai dû
renoncer à mon projet. Le lecteur qui aurait ouvert le livre sur la
conclusion aurait cru à une gageure. »

M. Babut n'exagère rien en parlant ainsi. Son lecteur va en effet
d'étonnemenl en étonnenicnt.

Mais il 11e peut que souscrire à ce qui suit : « La paradoxe est... dans
les faits mêmes, et s'il est resté jusqu'à présent à peu près inaperçu,
c'est que les origines de la religion de S. Marlin n'ont, été encore l'objet
d'aucune enquête historique sérieuse. Je publie mon livre avec l'espérance

([lie loule critique sincère, étudiant le même sujet aurait élé
conduite aux mêmes conclusions d'ensemble. »

Nous espérons qu'un de nos collaborateurs pourra bientôt consacrer
à ce livre, monument admirable d'érudition et de critique, un article
de quelque étendue.

— La Revue des Deux Mondes du i5 septembre 1912 a publié une très
remarquable étude de M. Paul Imbarl de la Tour, membre de l'Institut,
sur Luther. Cette étude fera sans doute partie du troisième tome des

Origines de la Réfoi'me, qui est impatiemment attendu et dont la Revue
ne manquera pas d'annoncer l'apparition. Nous tenons, dès aujourd'hui,

à signaler ces pages si distinguées et d'une inspiration si baule
sur Luther. M. Imbart de la Tour, qui connaît à fond les travaux 1res

complexes — et dont les conclusions sont parfois si violemment cou-



9«' MISCELLANÉES

tradictoires — que l'on a consacrés ces dernières années au réformateur

allemand, s'est tenu à égale distance du panégyrique et du
pamphlet; le portrait historique et psychologique dont il a tracé les

grandes lignes esl de tout premier ordre.

— 11 nous est parvenu laame édition de la brochure de M. Ad. Ferrière
intitulée La Science et la Foi (Neuchâtel, Delachaux & Niesllé, 1912).
M. Ferrière n'a pas la prétention de développer une doctrine nouvelle.
1! se fait avec intelligence el conviction l'écho des tendances actuelles
de la philosophie de la religion. Avec M. Hôffding il estime que la
religion est un effort [iour créer et sauvegarder des valeurs, et cet effort,
selon lui, se confond avec l'aspiration de l'être spirituel vers l'unité
intérieure, avec ce « mouvement de convergence interne » dont parle
M. Le Koy, quand il essaie de dire comment On peut définir Dieu dans
son système où les définitions ne peuvent avoir aucune valeur intellectuelle.

M. Bergson enfin suggère à l'auteur l'image d'un « élan religieux »

vers le bien, le vrai et le beau, comparable — non pas eu tous points
— au fameux élan vital qui se manifeste dans l'évolution créatrice
bergsonienne. Ainsi comprise, la religion, dépouillée comme il convient
de son vêtement dogmatique, apparaîtra dans sa pureté native, dans
son éternelle vérité et si vous vous faites une idée juste de la science,
si vous vous rendez compte qu'elle est une méthode et non un corps
de doctrines achevé, vous verrez qu'elle ne couvre pas de son autorité
les dogmes de la métaphysique matérialiste, el dès lors s'évanouit
l'inimitié des deux sœurs immortelles : la science et la foi.

M. Ferrière, on le voit, est un espili synthétique, accueillant et

ouvert; cela même le rend éminemment sympathique. S'il nous fallait
formuler une critique, nous nous en prendrions à son éclectisme par
trop accomodanl cl nous lui reprocherions en particulier un certain
vague dans la définition de la religion. Dieu n'est-il que la vie
spirituelle de l'espèce considérée dans son mouvement ascendant, se
confond-il avec l'humanité? Ou bien les religions positives ont-elles
raison de le concevoir comme un principe qui, pour agir sur nous du
dedans, n'en est [tas moins transcendant et surhumain et domine d'une
façon ou d'une autre l'évolution totale de l'univers? Nulle part M.
Ferrière ne formule clairement les termes de cette alternative. Faute
d'avoir approfondi le problème qu'elle soulève et de s'être appuyé sur
une théorie de la connaissance plus précise, il s'arrête à des formules
imprécises. Sa conception semble faite de morceaux rapportés et sa
pensée hésite entre l'hypothèse métaphysique et la description psychologique

qui ne fait appel à aucune réalité d'ordre transcendant. Or
il est évident que la question du rapport de la science et de la religion
se pose en des termes tout différents suivant qu'on se place à l'un ou à
l'autre de ces deux points de vue. H. M.


	Miscellanées

