
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

E. Jacquier. — Histoire des livres du nouveau testament.
Tome IV : les écrits johanniques1.

Dans une note qui accompagne le volume que nous annonçons,
nous lisons ce qui suit : « Après avoir établi l'unité d'auteur pour
le quatrième Evangile, les épîtres johanniques et l'Apocalypse,
M. Jacquier étudie chacun de ces écrits en particulier. Il démontre

par le témoignage de la tradition chrétienne et par l'étude interne
du livre que le quatrième Evangile a pour auteur Jean l'apôtre,
le fils de Zébédée. Il prouve ensuite que saint Jean a voulu
promouvoir la foi en Jésus-Christ, Fils de Dieu et Messie, et qu'il a

atteint son but en reproduisant en substance les discours du
Seigneur et en racontant les faits les plus saillants de la vie de Jésus.

La valeur historique des récits et des discours est mise en pleine
lumière. »

Je ne sais si la note que je viens de reproduire est de l'éditeur
ou de M. Jacquier lui-même, mais quel qu'en soit l'auteur elle
résume fort exactement le but poursuivi par M. Jacquier. Son

livre est somme toute une très remarquable défense du point de

vue traditionnel, et si peu disposé que l'on soit à le suivre dans
tous les méandres de son argumentation, on ne peut s'empêcher
d'admirer son étonnante érudition, sa connaissance exacte des

problèmes, la pondération de ses jugements, l'impartialité de son
attitude critique. M. l'abbé Jacquier n'est pas un de ces histo-

1 1 vol. in-12 de 422 pages. Prix : 3 fr. 50. Librairie V. Lecoffre, J. Gabalda & C">,

rue Bonaparte 90, Paris.



THÉOLOGIE 151

riens farouches qui affirment l'excellence de leur point de vue en

assénant des coups sur la tête de leurs adversaires; c'est le savant,
catholique sans doute, qui défend les positions acceptées par
l'Eglise avec la dignité sereine qui convient aux débats de cette
nature. Et cette constatation n'est pas une des moindres
jouissances que procure la lecture de cet ouvrage.

Cela veut-il dire que l'on soit convaincu de la vérité de la
tradition, et qu'il n'y ait plus qu'à rejeter les résultats de la critique
pour revenir aux opinions d'autrefois Nullement. Si habile que
soit la démonstration de M. Jacquier, si bien étayées que paraissent

ses déductions, les problèmes et les doutes soulevés par la
critique sont loin d'être résolus ou écartés. Il me semble même

qu'ils en sont plus agressifs. En fermant le volume, on ne peut
s'empêcher de se dire que l'acceptation pure et simple du point
de vue traditionnel exige trop de renoncements. Aussi ne faut-il
point s'étonner que plusieurs de ceux qui avaient commencé par
prendre sa défense en soient venus, tel M. Loisy, à le combattre.
On nous dit qu'une même main a écrit le quatrième Evangile, les

trois épîtres de Jean et l'Apocalypse et que cette main est celle de

Jean, le fils de Zébédée. Mais contre l'unité d'auteur, on a relevé

avec force, et M. Jacquier le fait aussi, les différences de style, les

divergences dans les idées, les remaniements qui se dévoilent à

l'observateur sagace et dont Wellhausen a signalé les plus importants1.

Gomment en outre admettre qu'un disciple de Jésus ait
parlé de son maître comme le fait l'auteur du quatrième Evangile?
A côté d'éléments historiques incontestables, il en est d'autres où

l'on sent l'influence de la gnose alexandrine et où l'on entend

comme l'écho du travail accompli pour ramener l'enseignement
de Jésus à certains principes philosophico-religieux qui flottaient
dans l'ambiance où vivait l'auteur.

Et je ne parle pas de l'Apocalypse. Depuis le triomphe de la
théorie dichotomique d'E. Vischer il est bien difficile encore de

parler d'unité d'auteur et d'authenticité.
Mais la tradition, qu'en faites-vous? Encore qu'elle soit loin

d'être unanime et de fournir des matériaux très solides, il est une
autre manière de la satisfaire; l'opinion à laquelle Harnack et

Bousset ont attaché l'autorité de leur nom me paraît, sous quelques

réserves, suffisante à faire droit à ses exigences.
Mais je ne désire nullement écrire ici un chapitre d'histoire de

1 Wellhausen, Erweiterungen und Aenderungen im vierten Evangelium. 1907.



152 BULLETIN

la critique, ni refaire Je récit de la manière dont les problèmes se

sont posés devant ceux qui ont abordé l'étude des écrits
johanniques. Je ne prétends pas même relever toutes les pages qui
seraient à louer dans le livre de M. Jacquier, ni celles sur lesquelles
on peut faire des réserves. Je me bornerai à quelques points
importants ou qui me paraissent tels.

Ce qui frappe à la lecture de cet ouvrage, c'est le procédé de

démonstration, la méthode mise en œuvre. Ainsi pour établir
l'unité d'auteur de tous les écrits johanniques, M. Jacquier nous
sert toutes les ressemblances dans la langue et dans les idées,

puis les différences pour conclure (pages 9 et 21), sans que rien en
somme ne justifie une affirmation aussi nette, que tous ces écrits
sont du même auteur. L'écrivain ne paraît pas un instant se clouter

que pour ce qui concerne l'Evangile et les épîtres on peut
parfaitement les attribuer à des auteurs différents sortis du même
milieu ou se rattachant à la même école religieuse ou théologique.
En outre j'estime que cette déduction générale devait être placée
et discutée à la fin du volume, et non mise en vedette dans les

premières pages à la façon d'un théorème dont le reste ne serait

que la démonstration.
Le même procédé se retrouve ailleurs dans l'examen de la

tradition relative au quatrième Evangile et à l'apôtre Jean. Il y
aurait là plusieurs détails à relever.

L'auteur conclut du doute où l'on se trouve au sujet de tel ou
tel témoignage, à l'origine johannique du quatrième Evangile. Et
puis il y a des inconséquences. Ainsi page 94 on nous dit que
Jérôme raconte que Jean mourut soixante-huit ans après la passion
du Seigneur, mais à la page suivante, M. Jacquier récuse comme
trop ancien le témoignage de Philippe de Side qui, s'appuyant sur
Papias, affirme que Jean a été mis à mort par les juifs comme
son frère Jacques : or Philippe de Side écrivait à peu près au
même temps que Jérôme. Peut-on en outre faire fond sur la lettre
de Polycrate au pape Victor où il est question de Jean, témoin et

docteur, qui, étant prêtre, porta le bandeau sacerdotal (p. 931).

Jean était-il vraiment prêtre? Nous avions cru jusqu'ici qu'il était
pêcheur de son métier. Et s'il faut interpréter ce passage allégo-
riquement que deviennent les témoignages anciens? Les explications

de M. Jacquier n'y changeront rien. On peut avoir été un
grand chrétien, comme Polycrate ou Irénée, et avoir commis des

« Cf. p. 97.



THÉOLOGIE 153

erreurs dans l'énumération des témoignages du passé. Cela ne

veut pas dire que ces témoignages soient tous entachés d'inexactitude,

mais qu'il faut être fort prudent dans les déductions qu'on
en tire, et cette prudence M. Jacquier ne l'a pas toujours eue.

Dans les pages 205 et suivantes, où l'auteur examine la valeur
historique du quatrième Evangile et ses relations avec les synoptiques,

il ne me paraît pas avoir suffisamment mis en lumière ce

qui constitue le caractère particulier de cet écrit. Il signale bien
les ressemblances et les divergences de fait, mais il ne montre pas
assez qu'il y a dans le quatrième Evangile un esprit, une mentalité,

une « atmosphère, » une méthode dont le lecteur non prévenu
est très vite frappé, et qui le poussent à se demander s'il est
vraiment en face d'une œuvre d'un disciple immédiat de Jésus.

Le procédé déjà signalé se retrouve dans les chapitres consacrés
à l'examen des trois épitres et de l'Apocalypse. Je ne m'y arrêterai

pas. Je me bornerai à signaler l'indécision de l'auteur au
moment où il discute l'authenticité du fameux passage des trois
témoins (1 Jean 5: 7). Il met en ligne les opinions des critiques,
les indications fournies par les manuscrits et conclut.... en citant
un décret du Concile de Trente (p. 303). Il y a là une défaillance,
mais il serait malséant de la reprocher à un critique catholique
qui veut rester en bons termes avec son Eglise.

Ces remarques très générales et les remarques de détails qu'un
lecteur attentif pourra faire en lisant l'ouvrage de M. Jacquier,
ne m'empêchent point de le recommander à tous ceux qu'attirent
les problèmes d'histoire et qui s'intéressent aux discussions de la
critique. Dr L. Peb.rib.az.

Victor Monod. — Le prorlème de Dieu et la théologie
chrétienne depuis la réforme1.

Il est étonnant de voir comment, sous la poussée des circonstances,

les questions se simplifient et finissent toujours par se

ramener à leurs éléments essentiels. La logique des choses et des

faits tend vers l'unité, tout au moins vers un petit nombre d'idées

1 Le problème de Dieu et la théologie chrétienne depuis la Réforme. I. Etude

historique, par Victor Monod. In-8° de 170 pages. Foyer solidariste, à Saint-

Biaise, près Neuchâtel. Prix : 3 fr. 50.



154 BULLETIN

simples, largement compréhensives et facilement accessibles à

chacun. C'est ce qu'on pourrait appeler la démocratisation de la
théologie. Jadis réservée à quelques initiés, la théologie se présentait

dans l'appareil formidable d'une divinité auguste et mystérieuse

dont les lèvres sacrées retiennent les secrets de la vie et de

la mort.
Mais avec l'avènement des masses populaires à la liberté

politique, avec l'instruction à tous les degrés, avec le journal à bon
marché répandu partout et traitant de tout, les questions théologiques

sont sorties des Facultés et peu à peu sont descendues dans
la rue. Et comme il était bien difficile aux intelligences incultes
d'entrer dans toutes les distinctions, toutes les finesses des

théologiens, elles ont élagué les frondaisons dogmatiques et scolastiques

chères aux hommes du métier, pour [s'attacher à deux ou
trois problèmes centraux dont l'importance s'impose à l'attention
de tout homme qui réfléchit. Et cet effort de simplication se fait
voir dans deux directions opposées. Quand les masses populaires
ont conservé la foi des ancêtres, c'est toujours une foi entière,
absolue, portée aux solutions globales, ce qui explique que les

masses populaires sont si souvent un obstacle au progrès théologique,

et que le modernisme ne sera jamais qu'une conception de

lettrés.
Mais quand ceux qui n'ont pas voulu accepter les solutions

ecclésiastiques se sont mis à discuter les doctrines qu'on leur
présentait, ils en ont vite ramené les différents termes aux éléments
essentiels. C'est ainsi que de toutes les questions si controversées

jadis, deux ou trois, les plus grandes, celles que l'humanité et la
chrétienté se sont de tout temps posées, ont seules surnagé : Dieu
est-il et qu'est-il? La vie a-t-elle un sens, et le monde un but? Et

par surcroit, peut-on ou non attribuer à la vie et à l'œuvre de

Jésus une valeur autre que celle que peut avoir la vie de tout
homme? Et sans s'alourdir l'esprit de toutes les subtilités et

distinctions d'autrefois, dans une ignorance complète de l'histoire, si

utile pourtant pour comprendre la nature et la position d'un
problème, on s'est mis à discuter, on a affirmé sa manière de voir,
proposé des solutions souvent enfantines ou ridicules.

Sans retourner aux procédés de jadis, il est beau que ces
problèmes soient discutés simplement mais sérieusement par des

hommes assez renseignés sur ce que nos devanciers ont pensé et

voulu, et assez pénétrés des aspirations du temps présent, pour



THÉOLOGIE 155

dire à ceux qui cherchent comment ces problèmes se posent et
dans quelle direction se trouvera la solution propre à satisfaire à

la fois la conscience et la raison.
C'est là le but que s'est proposé M. Victor Monod, pasteur à

Pontarlier. Dans les milieux ouvriers et militaires où il exerce
son ministère, il a vu se dresser devant lui cette théologie athée

ignorante et superstitieuse, et le problème de Dieu lui est apparu
comme un objet digne d'étude. Pour l'heure il nous apporte une
rapide esquisse de la manière dont ce problème s'est posé depuis
la Réforme jusqu'à nos jours, chez les principaux représentants
du monde théologique ou philosophique. C'est un travail de
classification historique, fort bien fait, très clair et qui sans s'adresser

spécialement au peuple est écrit pour tous ceux qu'attirent les

questions graves.
Nous ne suivrons pas M. Monod dans les développements où il

est entré, et qui ne pèchent pas par un excès de longueur. Un
rapide coup d'œil sur les matières traitées et sur leur disposition
suffira à nous montrer l'excellence du volume que nous annonçons.

Après une courte introduction destinée à marquer le but de son

effort, l'auteur aborde dans une première partie la solution calviniste

en ses formes essentielles. Il fait voir, avec beaucoup de

clarté, que la théologie protestante dans ce qu'elle a de sui generis,

a été une réaction contre l'intellectualisme et l'aristocratie de

la scolastique du moyen âge, qu'elle a voulu rendre Dieu sensible

a.u cœur et accessible aux simples et qu'en construisant la
doctrine de la prédestination, elle n'a pas eu d'autre but que d'assurer

au croyant les grâces du Dieu de l'Evangile retrouvé. C'est

pour la pensée chrétienne la période du Dieu-Souverain.
Mais bientôt la foi perd de sa vigueur première et des doutes

surgissent sur la valeur de la solution calvinienne du problème
de Dieu. Avec Amyraut, avec Courcelles, le dogme de la
souveraineté divine s'effrite. C'est que les idées se transforment et que
l'horizon intellectuel s'élargit. La théorie de Copernic et les progrès

des sciences, le système cartésien et les réflexions de Pascal

montrent l'homme grand, capable de penser, de vouloir, d'agir,
inspirant le respect, ayant conscience de sa valeur. Les principes
philosophiques et juridiques dessinent une évolution remarquable
sous la direction de Locke, de Montesquieu et de Rousseau ; le
rationalisme naît et cite Dieu à sa barre, comme la Convention citera



156 BULLETIN

Louis XVI à son tribunal. C'est la période où Dieu devient
personne morale, et doit respecter les lois qui régissent les astres et

qui gouvernent la conscience. Le kantisme est à la porte. — Les

pages où M. Monod décrit cette transformation des idées, des
doctrines et des points de vue sont parmi les plus originales et les

plus intéressantes de son livre. Nous nous permettrons de lui
demander, pour une réédition, de les compléter. Le mouvement qui
porta les penseurs à affirmer la valeur de l'individu en face de

l'univers et de Dieu lui-même fut plus vaste que celui que laisse

supposer le tableau brossé, très habilement, par M. Monod. Il
éclata presque partout à la fois, en Angleterre, en France, en

Allemagne et emporta toutes les résistances.
Mais M. Monod connaît tout cela et je passe. La révolution

kantienne fut profonde et durable. Elle poussa la pensée
chrétienne vers la recherche d'une formule plus propre que celle du
seizième siècle à satisfaire les droits de l'homme et les droits de

Dieu. Beaucoup s'y essayèrent avec plus ou moins de pénétration
et de bonheur.

M. Monod s'arrête à deux d'entre eux, Schleiermacher et Ch..

Secrétan, qui représentent à ses yeux les deux doctrines opposées

pouvant se réclamer de Kant. Avec Schleiermacher on a le
déterminisme tel qu'il se conçoit dans les limites de la loi morale. Avec
Ch. Secrétan, c'est la liberté, ressort de la loi morale, élevée à

l'absolu et devenant la raison d'être de Dieu et de l'homme.
Après ces deux chapitres, fort intéressants tous les deux, et

renfermant tout l'essentiel, la conclusion, qui résume en quelques
paragraphes l'impression laissée par la lecture de l'ouvrage. Croire
en Dieu c'est croire que la vie a un sens et que le monde a un but.
Mais à mesure que l'homme grandit, que l'humanité avance, que
la science découvre les secrets du monde, les antinomies éclatent
et les contradictions se font plus formidables. Comment tout
concilier dans la pensée de celui qui ne veut abdiquer ni les droits de

sa conscience, ni ceux de sa raison? Comment concilier le sentiment

d'absolue dépendance que nous éprouvons parfois, avec le

sentiment de liberté qui est notre gloire et notre raison de vivre
Qui dit vrai? Calvin ou Kant, Schleiermacher ou Secrétan? Le
problème est là, angoissant, terrible, qui semble nous dire comme
un personnage de Corneille :

Devine si tu peux et choisis si tu l'oses.



THÉOLOGIE 157

C'est à répondre à cette question que M. Monod consacrera son
prochain ouvrage. Le plaisir et le profit que j'ai eu à lire celui-
ci, me font vivement désirer de voir bientôt paraître le second.

Dr L. Perriraz.

Une assise a la religion

Nous présentons aux lecteurs de la Revue la thèse que M. Maurice

Neeser, pasteur à la Brévine, défendit avec succès, il y a

quelques mois, devant la Faculté de Neuchâtel dans le but d'en
obtenir le grade de docteur1.

Quelqu'un me disait de cette défense : « C'est le plus beau régal
intellectuel auquel j'aie assisté. »

M. Neeser cherche à élucider deux problèmes capitaux : Existe-
t-il une assise à la religion Si oui, où se trouve-t-elle Le
prolongement des idées kantiennes lui fournit la réponse désirée.

Le sujet abordé n'intéresse pas seulement les philosophes. En
ces matières, chacun a ses heures de philosophie. L'homme de

peine, comme le professeur et l'étudiant, discute sur le même
thème. « Pourquoi est-ce que je vis? » se dit le scribe mélancolique

en copiant les noms des nouveau-nés et celui des morts.
La pensée de la divinité se présente à lui. « Mais Dieu, dit l'un,
ça ne se prouve pas. » Tandis que son voisin de déclarer : « Oui

bien, que ça se prouve. » Ainsi chacun, avec plus ou moins de

logique et de chaleur, cherche une assise à la religion. Et la solution

de l'un ne satisfait pas l'autre, si tant est que le premier en

ait découvert une qui le satisfasse lui-même.
Le pasteur, plus ou moins convaincu de la solidité des

arguments classiques, a donné fidèlement sa leçon, toujours la même,

sur les attributs de la divinité ; mais le petit catéchisme, —
n'importe son auteur, — n'a pas conquis la confiance de la jeunesse,
sceptique au fond d'elle-même à ces raisonnements. Et dans l'âge
adulte et même dans l'âge mûr l'homme cherche encore, soit pour
lui-même, soit pour amener autrui au résultat qu'il a obtenu par
de tout autres voies que celles du catéchisme traditionnel.

Le livre de M. Neeser, entendons-nous bien, n'est pas un caté-

1 La religion hors des limites de la raison, par Maurice Neeser, doct. théol.

Saint-Biaise, Foyer solidariste, 1911. In-8» de 322 pages.



158 bulletin

chisme, pas davantage une philosophie de la religion au sens le

plus général du terme, ni une histoire de la pensée religieuse. En
attendre un exposé ou une analyse de l'idée et du sentiment
religieux serait une erreur. L'auteur cherche une assise à la religion.
Pas autre chose. L'objet est suffisant. Mais où trouvera-t-il ce

qu'il cherche
Avant de s'adresser à celui qui le mettra sur la voie d'une

solution satisfaisante et qui, bien compris, la lui fournira, le

penseur neuchâtelois dirige ses recherches du côté de l'histoire et des

sciences psychologiques. Le résultat de ses recherches approfondies

ne se fait pas attendre. En matière d'histoire, M. Neeser conclut

avec l'abbé Loisy : « L'histoire ne saisit que des phénomènes,
avec leur succession et leur enchaînement. » Ce que le savant
perçoit n'est qu'un infini d'apparences, une manifestation de

forces ; mais la grande force cachée derrière tous les phénomènes
ne se laisse pas toucher directement par l'expérience. L'histoire,
scientifiquement considérée, ne prouve pas la réalité du divin et
ne suffit pas à asseoir la religion.

En matière de psychologie, voici : « La question de la vérité
absolue de la religion, de sa réalité objective, la psychologie
l'estime en dehors de son ressort. Or, la certitude du monde invisible

et d'une vérité transcendante, c'est le fond même de toute
expérience religieuse, c'est l'indice de valeur, le coefficient de réalité

absolue qui l'accompagne nécessairement. C'est cette donnée
immédiate et essentielle de la conscience religieuse que la psychologie

descriptive ne songe pas à relever, parce qu'elle en est
incapable Et c'est aussi la raison qui la rend impropre à établir
jamais l'assise que nous cherchons à la religion. »

Dans cette pénible occurrence, où donc s'adresser A la raison
humaine prise dans son ensemble. — Si la vérité religieuse
existe elle doit lui réserver un domaine quelconque.

Et pour faire l'étude géographique du domaine complexe de la
raison, qui suivre Celui qui l'entreprit lui-même avec une
hardiesse sans égale, et qui délimita scrupuleusement les frontières
respectives des divers domaines de l'entendement humain, celui
qui fut à juste titre appelé le « roi des penseurs », Kant.

M. Neeser éprouve certainement un penchant spécial pour le
raisonnement de Kant. Cependant l'élection d'un tel guide n'est
pas de sa part choix arbitraire ou affaire de préférence. Il lui est

imposé par la nature de son travail. A notre époque encore, pour



THÉOLOGIE 159

étudier avec fruit le problème qui nous occupe, c'est à l'auteur de

la théorie critique de la connaissance qu'il faut revenir. Chacun
sait que, sur les bases de la raison, Kant a édifié un temple
philosophique dont les deux colonnes maîtresses sont la Science et
la Morale. Discipline inébranlable dont la vérité générale et
nécessaire est aisément contrôlable.

Mais la religion?
La religion qui, jusqu'à Kant, avait occupé la place prépondérante

dans la demeure commune et y avait exercé dans tous les
domaines l'oppression que l'on sait, fut chassée à son tour comme
le furent les vendeurs. Kant prouvait qu'elle n'y a point de place,

parce qu'elle ne se prouve point. Alors Exclue des cadres de la
raison raisonnante, était-elle exclue des cadres plus généraux de

la vie, de toute la vie Le grand philosophe parut le craindre et,
revenant sur ses pas, commit ce que M. Neeser appelle une
inconséquence en écrivant un livre sur « la religion dans les limites
de la raison». Plus conséquent avec lui-même, il l'eût crânement
déclarée irrationnelle et assignée en dehors des limites de la simple

raison dans le domaine de la vie vécue et agissante, dans
cette action pratique dont il reconnaissait très nettement l'existence

à côté de la pensée théorique.
Privée de son revêtement rationnel, l'idée religieuse subsiste,

incontestable, indéniable. Mais comment s'imposerait-elle à la
rsison Elle ne s'impose qu'à travers l'expérience personnelle.
N'en parlons pas comme nous parions du devoir. Celui-ci s'impose

par lui-même. Frommel a tort lorsqu'il dit : « Ni le devoir,
ni Dieu ne se prouvent. » Le devoir se prouve, Dieu ne se prouve
pas. La différenciation de leurs objets, ainsi que l'expérience,
conduisent à reconnaître que l'assise de l'un est dans le domaine
de la raison, que l'assise de l'autre est dans l'au-delà, dans
l'inexprimable. Jésus l'avait dit avant Kant. Jamais il n'a cherché à

s'imposer àia raison. L'auteur du quatrième évangile ne s'y est

pas trompé.
Ce qui constitue la nouveauté et la précieuse originalité du

travail du disciple de Kant, c'est d'avoir, ie premier, je crois,
dégagé ses conclusions de l'étude attentive des critiques kantiennes.
Dans sa belle et limpide introduction, l'auteur s'exprime en ces

mots :

« Celui (Kant) que la loi morale au dedans de lui remplissait
d'une admiration toujours croissante, au même titre que le sys-



160 BULLETIN

téme des mondes au dehors, n'a visé à rien autre qu'à donner à

l'humanité la pleine conscience de sa liberté. Autour du maître
dont l'invisible geste les dirige, les manœuvriers s'appliquent et

parachèvent dans l'immense champ de l'inachevé. Une place, la
plus modeste, sur le chantier où le travail paraît actuellement un
peu abandonné, c'est l'ambition de la présente étude. Elle a,
d'ailleurs, moins le désir d'éclairer autrui que de donner
l'expression verbale la plus arrêtée possible à cette vision de la vérité
que nous a valu la lecture attentive des Critiques. Puisse-t-elle

engager à les lire. »

M. Neeser n'émet pas la prétention d'éclairer autrui. Prétention
bien modeste pourtant en ces matières, et qui sera satisfaite sans

qu'il ose l'émettre. L'interprète du grand philosophe non seulement

éclaire le système kantien dans son ensemble, mais fait passer

devant les yeux de son lecteur la grande vision qui l'a ravi
lui-même : l'assise de la religion dans le domaine de l'indémontrable.

Si ce n'est pas là le kantisme de la lettre, c'est, paraît-il,
le kantisme de l'esprit. « Nos conclusions, dit-il encore dans son
introduction, sur plus d'un point paraîtront et seront le contraire
des conclusions de la lettre kantienne. Si apparent que soit
l'écart, nous croyons déduire les conséquences mêmes de ses
prémisses. » C'est en déduisant les dites conséquences que l'interprète

du philosophe allemand nous conduit hors de l'Ile de la raison

si sévèrement délimitée par le rationalisme du maître. Il
éclaire, — et peut-être l'ensemble de l'œuvre lui eût-il permis
d'éclairer davantage encore, — les horizons de cet Océan de

l'inconnaissable entrevus dans le livre sur la Religion. L'œuvre
kantienne ainsi interprétée nous met en contact direct avec la vie
complète. Nous nous trouvons faire route avec la religion comme
avec un postulat de la raison pratique, de la morale, du tu dois,
dont la réalisation réclame un indispensable secours. Bien plus,
la religion vient pour ainsi dire au devant de l'homme qui cherche.

Elle l'invite, le fascine et l'enveloppe. Or, si c'est bien ainsi

que procède l'objet central de la religion, — procédé qui lui
donne une majesté plus imposante encore que celle de la morale,
— la religion prouve elle-même que son assise se trouve dans un
autre monde, qui échappe aux sens, à la science, à la raison, et

partant qui ne se laisse pas enfermer dans des dogmes que l'on
impose arbitrairement à l'esprit de chacun. Dans le domaine
religieux, l'homme est libre à l'égard des hommes, sans pour cela



THÉOLOGIE 161

être libre à l'égard de sa dignité personnelle, à l'égard du devoir
de réaliser en soi la vie.

Voilà jusqu'où nous conduit sinon la lettre du moins l'esprit
de la lettre kantienne. Du génie investigateur et de la magnifique
conscience morale du philosophe de Königsberg jaillissent des

pensées qui dépassent les cadres que lui a prescrits son rationalisme

philosophique. Et de même que l'élève recueille avec
vénération le métal précieux qui déborde du moule où se coule le chef-
d'œuvre pour le rejeter dans la fournaise où se prépare un
nouveau labeur, M. Neeser a recueilli avec vénération le trop plein
de la coupe trop riche pour l'œuvre d'un seul.

Si l'élève, dans sa modestie, prétend ne donner que l'expression
verbale la plus arrêtée possible d'une vision, — ce qui est déjà
beaucoup, — son travail serré, sérieux, loyal fera davantage. Le
minimum d'action qu'il obtiendra sans doute sera de nous rendre
plus sincères en matière religieuse et de nous interdire, dans nos

enseignements et nos discussions, de partir de l'a priori traditionnel.

Nos connaissances et nos expériences nous enseignent que
cet à priori n'a jamais convaincu et qu'il convaincra toujours
moins. Les appels du Christ et ceux de ses disciples authentiques
resteront toujours les meilleurs : « Suis-moi » ou « Viens et

vois ».

Etienne Secrétan.

THÉOL. ET PHIL. 1911 11


	Théologie

