Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1911)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOQGIE

E. JACQUIER. — HISTOIRE DES LIVRES DU NOUVEAU TESTAMENT.
Tome IV : LES ECRITS JOHANNIQUES 1.

Dans une note qui accompagne le volume que nous annongons,
nous lisons ce qui suit: « Aprés avoir établi 'unité d’auteur pour
le quatrieme Evangile, les épitres johanniques et I’Apocalypse,
M. Jacquier étudie chacun de ces écrits en partieulier. Il démontre
par le témoignage de la tradition chrétienne et par I’étude interne
du livre que le quatriéme Evangile a pour auteur Jean I’apdtre,
le fils de Zébédée. Il prouve ensuite que saint Jean a voulu pro-
mouvoir la foi en Jésus-Christ, Fils de Dieu et Messie, et qu’il a
atteint son but en reproduisant en substance les discours du Sei-
gneur et en racontant les faits les plus saillants de la vie de Jésus.
La valeur historique des récits et des discours est mise en pleine
lumiére. » ;

Je ne sais si 1a note que je viens de reproduire est de I'éditeur
ou de M. Jacquier lui-méme, mais quel qu’en soit l'auteur elle
résume fort exactement le but poursuivi par M. Jacquier. Son
livre est somme toute une trés remarquable défense du point de
vue traditionnel, et si peu disposé que l’on soit a le suivre dans
tous les méandres de son argumentation, on ne peut s’empécher
d’admirer son étonnante érudition, sa connaissance exacte des
problémes, la pondération de ses jugements, I'impartialité de son
attitude critique. M. I'abbé Jacquier n’'est pas un de ces histo-

11 vol. in-12 de 422 pages. Prix : 3 fr. 50. Librairie V. Lecoffre, J, Gabalda & Cie,
rue Bonaparte 90, Paris.



THEOLOGIE 151

riens farouches qui affirment I'excellence de leur point de vue en
assénant des coups sur la téte de leurs adversaires; c’est le savant,
catholique sans doute, qui défend les positions acceptées par
I’Eglise avec la dignité sereine qui convient aux débats de cette
nature. Et cette constatation n’est pas une des moindres jouis-
sances que procure la lecture de cet ouvrage.

Cela veut-il dire que I'on soit convaincu de la vérité de la tra-
dition, et qu’il n'y ait plus qu’a rejeter les résultats de la critique
pour revenir aux opinions d’autrefois ? Nullement. Si habile que
soit la démonstration de M. Jacquier, si bien étayées que parais-
sent ses déductions, les problémes et les doutes soulevés par la
critique sont loin d’étre résolus ou écartés. Il me sémble méme
qu’ils en sont plus agressifs. En fermant le volume, on ne peut
s’empécher de se dire que P'acceptation pure et simple du point
de vue traditionnel exige trop de renoncements. Aussi ne faut-il
point s’étonner que plusieurs de ceux qui avaient commencé par
prendre sa défense en soient venus, tel M. Loisy, & le combattre.
On nous dit qu’une méme main a écrit le quatrieme Evangile, les
trois épitres de Jean et I'’Apocalypse et que cette main est celle de
Jean, le fils de Zébédée. Mais contre 1'unité d’auteur, on a relevé
avec force, et M. Jacquier le fait aussi, les différences de style, les
divergences dans les idées, les remaniements qui se dévoilent a
P’observateur sagace et dont Wellhausen a signalé les plus impor-
tants!. Comment en outre admettre qu’'un disciple de Jésus ait
parlé de son maitre comme le fait ’'auteur du quatriéme Evangile?
A coté d’éléments historiques incontestables, il en est d’autres ou
Ion sent l’influence de la gnose alexandrine et oi l'on entend
comme l’écho du travail accompli pour ramener l’enseignement
de Jésus a certains principes philosophico-religieux qui flottaient
dans 'ambiance ou vivait I’auteur.

Et je ne parle pas de I’Apocalypse. Depuis le friomphe de la
théorie dichotomique d’E. Vischer il est bien difficile encore de
parler d’'unité d’auteur et d’authenticité.

Mais la tradition, qu'en faites-vous? Encore qu’elle soit loin
d’étre unanime et de fournir des matériaux trés solides, il est une
autre maniére de la satisfaire; ’opinion & laquelle Harnack et
Bousset ont attaché I'autorité de leur nom me parait, sous quel-
ques réserves, suffisante a faire droit a ses exigences.

Mais je ne désire nullement écrire ici un chapitre d’histoire de

1 Wellhausen, Erweiterungen und Aenderungen im vierten Evangelium. 1907.



152 BULLETIN

la critique, ni refaire le récit de la maniére dont les problémes se
sont posés devant ceux qui ont abordé I'étude des écrits johan-
niques. Je ne prétends pas méme relever toutes les pages qui se-
raient a louer dans le livre de M. Jacquier, ni celles sur lesquelles
on peut faire des réserves. Je me bornerai a quelques points im-
portants ou qui me paraissent tels.

Ce qui frappe a la lecture de cet ouvrage, c’est le procédé de
démonstration, la méthode mise en ceuvre. Ainsi pour établir
I'unité d’auteur de tous les écrits johanniques, M. Jacquier nous
sert toutes les ressemblances dans la langue et dans les idées,
puis les différences pour conclure (pages 9 et 21), sans que rien en
somme ne justifie une affirmation aussi nette, que tous ces écrits
sont du méme auteur. L’écrivain ne parait pas un instant se dou-
ter que pour ce qui concerne I'Evangile et les épitres on peut par-
faitement les attribuer a des auteurs différents sortis du méme
milieu ou se rattachant 4 la méme école religieuse ou théologique.
En outre jestime que cette déduction générale devait étre placée
et discutée & la fin du volume, et non mise en vedette dans les
premiéres pages a la fagon d'un théoréme dont le reste ne serait
que la démonstration.

Le méme procédé se retrouve ailleurs dans ’examen de la tra-
dition relative au quatrieme Evangile et a I'apétre Jean. Il y au-
rait 1a plusieurs détails a relever.

L’auteur conclut du doute ou l'on se trouve au sujet de tel ou
tel témoignage, a 'origine johannique du quatriéme Evangile. Et
puis il y a des inconséquences. Ainsi page 94 on nous dit que
Jérdme raconte que Jean mourut soixante-huit ans apres la passion
du Seigneur, mais a la page suivante, M. Jacquier récuse comme
trop ancien le témoignage de Philippe de Side qui, s’appuyant sur
Papias, affirme que Jean a été mis a mort par les juifs comme
son frére Jacques: or Philippe de Side écrivait a peu prés au
méme temps que Jérome. Peut-on en outre faire fond sur la lettre
de Polycrate au pape Victor ou il est question de Jean, témoin et
docteur, qui, étant prétre, porta le bandeau sacerdotal (p. 931).
Jean était-il vraiment prétre? Nous avions cru jusqu’ici qu’il était
pécheur de son métier. Et ¢’il faut interpréter ce passage allégo-
riquement que deviennent les témoignages anciens? Les explica-
tions de M. Jacquier n’y changeront rien. On peut avoir été un
grand chrétien, comme Polycrate ou Irénée, et avoir commis des

¢ Cf. p. 97.



THEOLOGIE 153

erreurs dans I’énumération des {émoignages du passé. Cela ne
veut pas dire que ces témoignages soient tous entachés d’inexac-
titude, mais qu’il faut étre fort prudent dans les déductions qu’on
en tire, et cette prudence M. Jacquier ne 1’a pas toujours eue.

Dans les pages 205 et suivantes, ot l'auteur examine la valeur
historique du quatriéme Evangile et ses relations avec les synop-
tiques, il ne me parait pas avoir suffisamment mis en lumiére ce
qui constitue le caractére particulier de cet écrit. Il signale bien
les ressemblances et les divergences de fait, mais il ne montre pas
assez quil y a dans le quatriéme Evangile un esprit, une menta-
lité, une « atmosphére, » une méthode dont le lecteur non prévenu
est tres vite frappé, et qui le poussent a se demander s’il est vrai-
ment en face d'une ceuvre d’un disciple immédiat de Jésus.

Le procédé déja signalé se retrouve dans les chapitres consacrés
a I’examen des trois épitres et de ’Apocalypse. Je ne m’y arréte-
rai pas. Je me bornerai a signaler I'indécision de ’auteur au mo-
ment ou il discute l’authenticité du fameux passage des trois
témoins (1 Jean 5:7). Il met en ligne les opinions des critiques,
les indications fournies par les manuscrits et conclut.... en citant
un décret du Concile de Trente (p. 303). Il y a 1a une défaillance,
mais il serait malséant de la reprocher & un critique catholique
qui veut rester en bons termes avec son Eglise.

Ces remarques trés générales et les remarques de détails qu'un
lecteur attentif pourra faire en lisant l'ouvrage de M. Jacquier,
ne m’empéchent point de le recommander a tous ceux qu’attirent
les problémes d’histoire et qui s’intéressent aux discussions de la
critique. Dr [.. PERRIRAZ.

Victor MoNOD. — LE PROBLEME DE DIEU ET LA THEOLOGIE
CHRETIENNE DEPUIS LA REFORMEL

Il est étonnant de voir comment, sous la poussée des circons-
tances, les questions se simplifient et finissent toujours par se ra-
mener a leurs éléments essentiels. La logique des choses et des
faits tend vers I'unité, tout au moins vers un petit nombre d’idées

1 Le probléme de Dieu et la théologie chrétienne depuis la Réforme. 1. Etude
historique, par Victor Monod. In-8° de 170 pages. Foyer solidariste, a Saint-
Blaise, prés Neuchéatel. Prix : 3 fr. 50.



154 BULLETIN

simples, largement compréhensives et facilement accessibles &
chacun. C'est ce qu'on pourrait appeler la démocratisation de la
théologie. Jadis réservée a quelques initiés, la théologie se présen-
tait dans I'appareil formidable d’une divinité auguste et mysté-
rieuse dont les levres sacrées retiennent les secrets de la vie et de
la mort.

Mais avec l'avénement des masses populaires & la liberté poli-
tique, avec l'instruction & tous les degrés, avec le journal a bon
marché répandu partout et traitant de tout, les questions théolo-
giques sont sorties des Facultés et peu a peu sont descendues dans
la rue. Et comme il était bien difficile aux intelligences incultes
d’entrer dans toutes les distinctions, toutes les finesses des théo-
logiens, elles ont élagué les frondaisons dogmatiques et scolas-
tiques chéres aux hommes du métier, pour [g’attacher & deux ou
trois problémes centraux dont I'importance s'impose a I’attention
de tout homme qui réfléchit. Bt cet effort de simplication se fait
voir dans deux directions opposées. Quand les masses populaires
ont conservé la foi des ancétres, c’est toujours une foi entiére, ab-
solue, portée aux solutions globales, ce qui explique que les
masses populaires sont si souvent un obstacle au progres théolo-
gique, et que le modernisme ne sera jamais qu’une conception de
lettrés. .

Mais quand ceux qui n’ont pas voulu accepter les solutions ec-
clésiastiques se sont mis a discuter les doctrines qu'on leur pré-
sentait, ils en ont vite ramené les différents termes aux éléments
essentiels. (est ainsi que de toutes les questions si controversées
jadis, deux ou trois, les plus grandes, celles que I'humanité et la
chrétienté se sont de tout temps posées, ont seules surnagé: Dieu
est-il et qu’est-il? La vie a-t-elle un sens, et le monde un but? Et
par surcroit, peut-on ou non attribuer a la vie et a I';euvre de
Jésus une valeur autre que celle que peut avoir la vie de tout
homme? Et sans s’alourdir 'esprit de toutes les subtilités et dis-
tinctions d’autrefois, dans une ignorance compléte de ’histoire, si
utile pourtant pour comprendre la nature et la position d’'un pro-
bléme, on s’est mis a discuter, on a affirmé sa maniére de voir,
proposé des solutions souvent enfantines ou ridicules.

Sans retourner aux procedés de jadis, il est beau que ces pro-
blémes soient discutés simplement mais sérieusement par des
hommes assez renseignés sur ce que nos devanciers ont pensé et
voulu, et assez pénétrés des aspirations du temps présent, pour



THEOLOGIE 155

dire a ceux qui cherchent comment ces problémes se posent et
dans quelle direction se trouvera la solution propre a satisfaire &
la fois la conscience et la raison.

C’est 14 le but que s’est proposé M. Victor Monod, pasteur a
Pontarlier. Dans les milieux ouvriers et militaires ou il exerce
son ministere, il a vu se dresser devant lui cette théologie athée
ignorante et superstitieuse, et le probléme de Dieu lui est apparu
comme un objet digne d’étude. Pour I'heure il nous apporte une
rapide esquisse de la maniére dont ce probléme s’est posé depuis
la Réforme jusqu’a nos jours, chez les principaux représentants
du monde théologique ou philosophique. C’est un travail de clas-
sification historique, fort bien fait, trés clair et qui sans s’adresser
spécialement au peuple est écrit pour tous ceux qu’attirent les
questions graves.

Nous ne suivrons pas M. Monod dans les développements ou il
est entré, et qui ne péchent pas par un excés de longueur. Un ra-
pide coup d’eil sur les matiéres traitées et sur leur disposition
suffira & nous montrer ’excellence du volume que nous annon-
¢ons.

Aprés une courte introduction destinée 4 marquer le but de son
effort, Pauteur aborde dans une premiére partie la solution calvi-
niste en ses formes essentielles. Il fait voir, avec beaucoup de
clarté, que la théologie protestante dans ce qu’elle a de sui gene-
ris, a 6té une réaction contre l'intellectualisme et ’aristocratie de
la scolastique du moyen 4ge, qu’elle a voulu rendre Dieu sensible
au coeur et accessible aux simples et qu’en construisant la doc-
trine de la prédestination, elle n’a pas eu d’autre but que d’assu-
rer au croyant les grices du Dieu de I’Evangile retrouvé. C'est
pour la pensée chrétienne la période du Dieu-Souverain.

Mais bient6t la foi perd de sa vigueur premiére et des doutes
surgissent sur la valeur de la solution calvinienne du probléme
de Dieu. Avec Amyraut, avec Courcelles, le dogme de la souve-
raineté divine s’effrite. C’est que les idées se transforment et que
I'horizon intellectuel s’élargit. La théorie de Copernic et les pro-
grés des sciences, le systéme cartésien et les réflexions de Pascal
montrent I'homme grand, capable de penser, de vouloir, d’agir,
inspirant le respect, ayant conscience de sa valeur. Les principes
philosophiques et juridiques dessinent une évolution remarquable
sous la direction de Locke, de Montesquieu et de Rousseau; le ratio-
nalisme nait et cite Dieu a sa barre, comme la Convention citera



156 BULLETIN

Louis XVI a son tribunal. C’est la période ot Dieu devient per-
sonne morale, et doit respecter les lois qui régissent les astres et
qui gouvernent la conscience. Le kantisme est a la porte. — Les
pages ou M. Monod décrit cette transformation des idées, des doc-
trines et des points de vue sont parmi les plus originales et les
plus intéressantes de son livre. Nous nous permettrons de lui de-
mander, pour une réédition, de les compléter. LLe mouvement qui
porta les penseurs a affirmer la valeur de l'individu en face de
I'univers et de Dieu lui-méme fut plus vaste que celui que laisse
supposer le tableau brossé, trés habilement, par M. Monod. II
éclata presque partout & la fois, en Angleterre, en France, en
Allemagne et emporta toutes les résistances.

Mais M. Monod connait tout cela et je passe. La révolution
kantienne fut profonde et durable. Elle poussa la pensée chré-
tienne vers la recherche d’'une formule plus propre que celle du
seiziéme siécle a satisfaire les droits de I'nomme et les droits de
Dieu. Beaucoup s’y essayérent avec plus ou moins de pénétration
et de bonheur.

M. Monod s’arréte 4 deux d’entre eux, Schleiermacher et Ch.
Secrétan, qui représentent a ses yeux les deux doctrines opposées
peuvant se réclamer de Kant, Avec Schleiermacher on a le déter-
minisme tel qu’il se concoit dans les limites de la loi morale. Avec
Ch. Secrétan, c’est la liberté, ressort de la loi morale, élevée a
I'absolu et devenant la raison d’étre de Dieu et de 'homme.

Aprés ces deux chapitres, fort intéressants tous les deux, et
renfermant tout 'essentiel, la conclusion, qui résume en quelques
paragraphes I'impression laissée par la lecture de 'ouvrage. Croire
en Dieu c’est croire que la vie a un sens et que le monde a un but.
Mais & mesure que 'homme grandit, que I'humanité avance, que
la science découvre les secrets du monde, les antinomies éclatent
et les contradictions se font plus formidables. Comment tout con-
cilier dans la pensée de celui qui ne veut abdiquer ni les droits de
sa conscience, ni ceux de sa raison? Comment concilier le senti-
ment d’absolue dépendance que nous éprouvons parfois, avec le
sentiment de liberté qui est notre gloire et notre raison de vivre ?
Qui dit vrai? Calvin ou Kant, Schleiermacher ou Secrétan? Le
probléme est 14, angoissant, terrible, qui semble nous dire comme
un personnage de Corneille:

Devine si tu peux et choisis si tu 'oses.



THEOLOGIE 157

(Vest a4 répondre a cette question que M. Monod consacrera son
prochain ouvrage. Le plaisir et le profit que j’ai eu a lire celui-
¢i, me font vivement désirer de voir bientét paraitre le second.

Dr L. PERRIRAZ.

UNE ASSISE A LA RELIGION

Nous présentons aux lecteurs de la Revue la thése que M. Mau-
rice Neeser, pasteur & la Brévine, défendit avec succés, il y a
quelques mois, devant la Faculté de Neuchétel dans le but d’en
obtenir le grade de docteur?,

Quelqu'un me disait de cette défense : « C’est le plus beau régal
intellectuel auquel j'aie assisté. »

M. Neeser cherche a élucider deux problémes capitaux : Existe-
t-il une assise 4 la religion ? Si oui, ol se trouve-t-elle ? Le pro-
longement des idées kantiennes lui fournit la réponse désirée.

Le sujet abordé n’intéresse pas seulement les philosophes. En
ces matiéres, chacun a ses heures de philosophie. L’homme de
peine, comme le professeur et I’étudiant, discute sur le méme
théme. « Pourquoi est-ce que je vis? » se dit le scribe mélanco-
lique en copiant les noms des nouveau-nés et celui des morts.
La pensée de la divinité se présente & lui. « Mais Dieu, dit 1'un,
¢a ne se prouve pas. » Tandis que son voisin de déclarer: « Oui
bien, que ¢a se prouve. » Ainsi chacun, avec plus ou moins de
logique et de chaleur, cherche une assise a la religion. Et la solu-
tion de I'un ne satisfait pas 'autre, si tant est que le premier en
ait découvert une qui le satisfasse lui-méme,

Le pasteur, plus ou moins convaincu de la solidité des argu-
raents classiques, a donné fidélement sa legon, toujours la méme,
sur les attributs de la divinité ; mais le petit catéchisme, — n’im-
porte son auteur, — n’a pas conquis la confiance de la jeunesse,
sceptique au fond d’elle-méme a ces raisonnements, Et dans ’age
adulte et méme dans I’age mur ’homme cherche encore, soit pour
lui-méme, soit pour amener autrui au résultat qu’il a obtenu par
de tout autres voies que celles du catéchisme traditionnel.

Le livre de M. Neeser, entendons-nous bien, n’est pas un caté-

1 La religion hors des limites de la raison, par Maurice Neeser, doct. théol.
Saint-Blaise, Foyer solidariste, 1911. In-80 de 322 pages.



158 BULLETIN

chisme, pas davantage une philosophie de la religion au sens le
plus général du terme, ni une histoire de la pensée religieuse. En
attendre un exposé ou une analyse de 'idée et du sentiment reli-
gieux serait une erreur. L’auteur cherche une assise 4 la religion.
Pas autre chose. L’objet est suffisant. Mais ot trouvera-t-il ce
qu’il cherche ?

Avant de s’adresser a celui qui le mettra sur la voie d’'une so-
lution satisfaisante et qui, bien compris, la lui fournira, le pen-
seur neuchitelois dirige ses recherches du c¢6té de 'histoire et des
sciences psychologiques. Le résultat de ses recherches approfon-
dies ne se fait pas attendre. En matiére d’histoire, M. Neeser con-
clut avec I'abbé Loisy: « L’histoire ne saisit que des phénoménes,
avec leur succession et leur enchainement. » Ce que le savant
pergoit n’est qu'un infini d’apparences, une manifestation de
forces ; mais la grande force cachée derriére tous les phénoménes
ne se laisse pas toucher directement par Pexpérience. L’histoire,
scientiiquement considérée, ne prouve pas la réalité du divin et
ne suffit pas 4 asseoir la religion.

En matiére de psychologie, voici: « La question de la vérité
absolue de la religion, de sa réalité objective, la psychologie ’es-
time en dehors de son ressort. Or, la certitude du monde invi-
sible et d’une vérité transcendante, c'est le fond méme de toute
expérience religieuse, c’est I'indice de valeur, le coefficient de réa-
lité absolue qui 'accompagne nécessairement. C'est cette donnée
immédiate et essentielle de la conscience religieuse gue la psycho-
logie descriptive ne songe pas a relever, parce qu’elle en est inca-
pable Et c’est aussi la raison quila rend impropre & établir ja-
mais I’assise que nous cherchons a la religion. »

Dans cette pénible occurrence, ot donc s’adresser ? A la raison
humaine prise dans son ensemble. — Si la vérité religieuse
existe elle doit lui réserver un domaine quelconque.

Et pour faire I’étude géographique du domaine complexe de la
raison, qui suivre ? Celui qui I'entreprit lui-méme avec une har-
diesse sans égale, et qui délimita scrupuleusement les frontiéres
respectives des divers domaines de l'entendement humain, celui
qui fut & juste titre appelé le « roi des penseurs », Kant.

M. Neeser éprouve certainement un penchant spécial pour le
raisonnement de Kant. Cependant 1'élection d’un tel guide n’est
pas de sa part choix arbitraire ou affaire de préférence. Il lui est
imposé par la nature de son travail. A notre époque encore, pour



THEOLOGIE 159

étudier avec fruit le probléme qui nous occupe, c’est  ’auteur de
la théorie critique de la connaissance qu’il faut revenir. Chacun
sait que, sur les bases de la raison, Kant a édifié un temple phi-
losophique dont les deux colonnes maitresses sont la Science et
la Morale. Discipline inébranlable dont la vérité générale et né-
cessaire est aisément controlable.

Mais la religion?

La religion qui, jusqu’a Kant, avait occupé la place prépondé-
rante dans la demeure commune et y avait exercé dans tous les
domaines 'oppression que I'on sait, fut chassée a son tour comme
le furent les vendeurs. Kant prouvait qu’elle n’y a point de place,
parce qu’elle ne se prouve point. Alors ? Exclue des cadres de la
raison raisonnante, était-elle exclue des cadres plus généraux de
la vie, de toute la vie ? Le grand philosophe parut le craindre ef,
revenant sur ses pas, commit ce que M. Neeser appelle une in-
conséquence en écrivant un livre sur «lareligion dans les limites
de la raison ». Plus conséquent avec¢ lui-méme, il I'efit crinement
déclarée irrationnelle et assignée en dehors des limites de la sim-
ple raison dans le domaine de la vie vécue et agissante, dans
cette action pratique dont il reconnaissait trés nettement 1'exis-
tence a c6té de la pensée théorique.

Privée de son revétement rationnel, I'idée religieuse subsiste,
incontestable, indéniable. Mais comment s’imposerait-elle & la
rsison ? Elle ne s’impose qu’a travers I'expérience personnelle.
N'en parlons pas comme nous parlons du devoir. Celui-ci s’im-
pose par lui-méme. Frommel a tort lorsqu’il dit: « Ni le devoir,
ni Dieu ne se prouvent. » Le devoir se prouve, Dieu ne se prouve
pas. La différenciation de leurs objets, ainsi que ’expérience, con-
duisent & reconnaitre que l’assise de I’'un est dans le domaine
de la raison, que P’assise de 1'antre est dans ’au-dela, dans l'inex-
primable. Jésus l'avait dit avant Kant. Jamais il n’a cherché a
s'imposer & la raison. L’auteur du quatriéme évangile ne s’y est
pas trompé.

Ce qui constitue la nouveauté et la précieuse originalité du
travail du disciple de Kant, ¢’est d’avoir, le premier, je crois, dé-
gagé ses conclusions de I’étude attentive des critiques kantiennes.
Dans sa belle et limpide introduction, ’auteur s’exprime en ces
mots: ‘

« Celui (Kant) que la loi morale au dedans de lui remplissait
d’'une admiration toujours croissante, au méme titre que le sys-



160 . BULLETIN

téme des mondes au dehors, n’a visé a rien autre qu’a donner a
Phumanité la pleine conscience de sa liberté. Autour du maitre
dont Pinvisible geste les dirige, les manceuvriers s’appliquent et
parachévent dans Iimmense champ de 'inachevé. Une place, la
plus modeste, sur le chantier ou le travail parait actuellement un
peu abandonné, c’est 'ambition de la présente étude. Elle a,
d’ailleurs, moins le désir d’éclairer autrui que de donner l'ex-
pression verbale la plus arrétée possible & cette vision de la vérité
que nous a valu la lecture attentive des Critiques. Puisse-t-elle
engager a les lire. »

M. Neeser n’émet pas la prélention d’éclairer autrui. Prétention
bien modeste pourtant en ces matiéres, et qui sera satisfaite sans
qu’il ose I’émettre. L’interpréte du grand philosophe non seule-
ment éclaire le systéme kantien dans son ensemble, mais fait pas-
ser devant les yeux de son lecteur la grande vision qui I'a ravi
lui-méme : P’assise de la religion dans le domaine de l'indémon-
trable. Si ce n’est pas la le kantisme de la lettre, c’est, parait-il,
le kantisme de I'esprit. « Nos conclusions, dit-il encore dans son
introduction, sur plus d’'un point paraitront et seront le contraire
des conclusions de la lettre kantienne. Si apparent que soit
I’écart, nous croyons déduire les conséquences mémes de ses pré-
misses. » C(’est en déduisant les dites conséquences que l'inter-
préte du philosophe allemand nous eonduit hors de I'ile de la rai-
son si sévérement deélimitée par le rationalisme du maitre. 11
éclaire, — et peut-étre 'ensemble de 'ceuvre lui eat-il permis d’é-
clairer davantage encore, — les horizons de cet Océan de l'incon-
naissable entrevus dans le livre sur la Religion. I’eeuvre kan-
tienne ainsi interprétée nous met en contact direct avec la vie
compléte. Nous nous trouvons faire route avec la religion comme
avec un postulat de la raison pratique, de la morale, du fu dots,
dont la réalisation réclame un indispensable secours. Bien plus,
la religion vient pour ainsi dire au devant de 'homme qui cher-
che. Elle l'invite, le fascine et ’enveloppe. Or, si c¢’est bien ainsi
que procede l'objet central de la religion, — procédé qui lui
donne une majesté plus imposante encore que celle de la morale,
— la religion prouve elle-méme que son assise se trouve dans un
autre monde, qui échappe aux sens, a la science, a la raison, et
partant qui ne se laisse pas enfermer dans des dogmes que l'on
impose arbitrairement & 'esprit de chacun. Dans le domaine reli-
gieux, ’homme est libre a I’égard des hommes, sans pour cela



THEOLOGIE 161

étre libre 4 I’égard de sa dignité personnelle, a 'égard du devoir
de réaliser en soila vie.

Voila jusqu’ou nous conduit sinon la lettre du moins l'esprit
de la lettre kantienne. Du génie investigateur et de la magnifique
conscience morale du philosophe de Konigsberg jaillissent des
pensées qui dépassent les cadres que lui a prescrits son rationa-
lisme philosophique. Et de méme que 1'éléve recueille avec véné-
ration le métal précieux qui déborde du moule ou se coule le chef-
d’eeuvre pour le rejeter dans la fournaise oll se prépare un nou-
veau labeur, M. Neeser a recueilli avec vénération le trop plein
de la coupe trop riche pour I’ccuvre d’un seul.

Si ’éléve, dans sa modestie, prétend ne donner que ’expression
verbale la plus arrétée possible d’'une vision, — ce qui est déja
beaucoup, — son travail serré, sérieux, loyal fera davantage. Le
minimum d’action qu’il obtiendra sans doute sera de nous rendre
plus sincéres en matiére religieuse et de nous interdire, dans nos
enseignements et nos discussions, de partir de I’a priori tradition-
nel. Nos connaissances et nos expériences nous enseignent que
cet & priori n’a jamais convaincu et qu’il convaincra toujours
moins. Les appels du Christ et ceux de ses disciples authentiques
resteront toujours les meilleurs: « Suis-moi » ou « Viens et
vois ».

ETIENNE SECRETAN.

THEOL. ET PHIL, 1911 1



	Théologie

