
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 6

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1909-1911

Autor: Barth, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1909-19111

FERNAND BARTH
président sortant de charge.

Messieurs et chers collègues,

11 y a dix-huit mois, à propos de l'envoi qui lui avait été

fait du rapport présenté par mon prédécesseur, M. Rod. Ber-

gier, un ancien membre de notre Société, un « renégat »y

comme il s'intitule lui-même, m'adressait les lignes
suivantes :

« Le dit rapport que j'ai lu avec intérêt m'a montré que la
Société de Théologie n'a pas encore trouvé la voie de ce que
j'avais espéré être sa mission : Travailler à donner au
christianisme évangélique de langue française la théologie qui a

si cruellement manqué au moment du Réveil. J'aurais voulu
qu'elle entendît l'appel : Levons-nous et bâtissons Si l'on
prend les trente et quelques années de l'existence de la
Société de théologie, en est-il résulté quoi que ce soit de

vraiment utile à l'œuvre de Dieu »

Qui aime bien châtie bien. Il faut que notre ancien collègue
soit encore attaché de cœur à la Société de théologie pour
pouvoir lui donner la verge d'aussi magistrale façon. Très
sincèrement nous l'en remercions. Rien ne vaut une bonne

' Rapport lu à la Séance annuelle de la Société vaudoise de théologie, le 26 juin
1911.



•376 FERNAND BARTH

admonestation. Mais tout de même la sévérité de notre Mentor

n'est-elle pas un peu excessive? Et d'abord, plaidons les

circonstances atténuantes. On nous dit que le mouvement du
Réveil a cruellement souffert de ne pas avoir de théologie.
Est-ce bien exact Que les revivalistes du commencement du
xixe siècle n'aient pas été des théologiens au sens propre du

mot, nous en demeurons d'accord. Et d'ailleurs, Messieurs,
l'histoire connaît-elle, saint Paul et Calvin mis à part, des

hommes qui aient été à la fois théologiens et revivalistes?
Mais ceci concédé, le Réveil, pris en bloc dans les pays de

langue française, n'avait-il pas une théologie à lui Cette
théologie, pour scripturaire qu'elle se prétendît être, n'était-elle
pas quelque peu étroite et oppressive? N'est-ce pas pour ne pas
la heurter de front que Vinet s'est complu dans une attitude
de prudence et d'opportunisme qui a pu le faire accuser de

manquer de courage? Rien d'étonnant dès lors si, par réaction,
la théologie de la seconde moitié du siècle s'est tenue
éloignée de tout a priori et de tout système, si, sans cesser d'être
biblique, elle a voulu faire place à un plus grand nombre
d'éléments constitutifs, s'adressant tour à tour à la linguistique,

à l'histoire, à l'archéologie, plus récemment à la

psychologie et même à la médecine, pour fournir les matériaux
d'une maison plus hospitalière à tous. Ce n'est pas l'œuvre
d'un jour. Il y faut bien une génération. Et nous pouvons
dire, en toute humilité, qu'au cours de ses trente-six années

d'existence, la Société vaudoise de théologie y a contribué

pour sa part.
C'est là ce que j'essayai d'exposer à mon honorable

contradicteur, et qui me valut une nouvelle volée de bois vert :

« Je serais fort heureux, écrivait-il, de connaître les quelques
éléments que la Société de théologie a contribué à grouper
en vue d'une reconstruction théologique. Ce serait pour moi,
je vous assure, une révélation, et cela me consolerait un peu
d'avoir été un des fondateurs de la Société de théologie.
Jusqu'ici elle m'a paru surtout forte dans le travail négatif et
dans la construction du chaos. Existe-t-il une base

quelconque que posent, également, les mains de tous les membres?



RAPPORT DE LA SOCI KT K VAUDOISE DE THÉOLOGIE 577

Est-il un principe, si élémentaire soit-il, que les membres
professent en commun? » La mise en demeure était
formelle. Impossible de l'esquiver. Sur le premier point, celui
des éléments de la reconstruction, il me suffisait de renvoyer
l'interpellant aux trois-cent-trente travaux et communications
présentés dans les séances de la société, et sur le second, à-
savoir le principe commun à tous nos membres, nos statuts
me fournissaient une réponse parfaitement claire et
suffisante : La Société vaudoise de théologie a pour but de rapprocher

pour un travail commun tous ceux qui, admettant le fait
du salut par Jésus-Christ, révélé dans les Ecritures, veulent
en faire l'objet d'une étude scientifique. Cet article fondamental,

adopté dès le début, n'a pas cessé d'exprimer notre but
et notre méthode : notre but, l'étude du fait évangélique ;

notre méthode, la science, avec tous ses procédés d'investigation.

La fonction de la Société de théologie n'est pas de

provoquer la foi chez ses membres, ni de la propager autour
d'elle, ce qui est la raison d'être des Eglises ; bien plutôt elle

suppose la foi en Jésus-Christ, conçue comme un mouvement
du cœur vers celui que Dieu a donné pour Sauveur aux
hommes, aux théologiens aussi bien qu'aux simples fidèles.
Mais le théologien éprouve le besoin, très légitime assurément,

de retourner sans cesse aux origines historiques d'où
sa foi dérive par voie d'enchaînement dans le temps, de
contrôler la valeur des conditions objectives de cette foi, de la

légitimer après coup devant sa raison raisonnante. Or une
société comme la nôtre a le grand avantage de faciliter ce
travail à ses membres, puisqu'aussi bien il est humainement
impossible à chacun d'eux de se renseigner sur l'ensemble
des disciplines qui constituent proprement la théologie. Les

recherches des uns provoquent et orientent celles des autres.
Mais nous ne pouvons pas, que je sache, aller plus loin. N'étant
ni un concile ni un synode, la Société de théologie ne saurait
échafauder un système doctrinal, orthodoxe ou néo-orthodoxe,

libéral ou pragmatiste, qui ferait règle pour les chrétiens
de notre génération. Notre tâche, à nous, est de tailler des

pierres dans les différentes carrières que les sciences nous
THÉOL. ET PHIL. 1911 39



578 FERNAND BARTH

ont ouvertes : à d'autres le soin de prendre ces pierres,
marbre ou molasse, simples fragments ou gros mœllons,
pour restaurer l'antique cathédrale que nous a léguée la foi
des siècles passés. Car nous protestons contre l'accusation de

« construire le chaos ». Nous respectons l'œuvre de nos pères.
Et c'est précisément parce que nous la respectons, parce que
nous voulons en conserver la pensée inspiratrice, que nous
nous préoccupons de réparer les ravages que les siècles y ont
faits. Nous ne sommes ni des vandales ni des dilettantes.
Nous sentons aussi la nécessité de reconstruire. Mais encore
un coup, nous nous contentons du modeste rôle de «tailleurs
de pierre. »

TRAVAUX PRÉSENTÉS

Après ce trop long préambule, utile cependant, me semble-

t-il, pour remettre les choses au point, j'en viens à l'indication

et à la rapide analyse des études que nous ont été présentées

au cours de l'exercice.

Eschatologie.

Dans la première séance, à Cossonay, notre fidèle et regretté
collègue M. le D' Emm. Pétavel-Olliff nous donnait la

primeur d'un travail qu'il devait lire plus tard à Genève et
qui a paru en brochure après sa mort sous le titre : Les bases

logiques d'un néo-calvinisme. Avec la belle crânerie que nous
lui connaissions, dans cette langue qui n'était qu'à lui,
riche en images heureuses, en traits primesautiers provoquant

des rires incoercibles, l'érudit théologien livrait eo

quelque sorte son testament spirituel. Personne ici ne s'étonnera

que, parti des jubilés calviniens, l'auteur soit arrivé
très vite à ce qui était pour lui le schibboleth de la théologie

: l'immortalité conditionnelle. Vie et mort, salut et
perdition, tels sont les points cardinaux de l'enseignement
biblique. Dès lors la doctrine de l'immortalité naturelle, avec

son corollaire des peines éternelles, doit être abandonnée.
L'âme est périssable. Et c'est un acle digne du Dieu d'amour



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 579

de lui permettre de rentrer dans le néant si elle n'est pas
capable de vivre. Mais voici : Dieu, donateur généreux, offre à

l'homme l'immortalisation par Jésus-Christ. L'univers devient
un laboratoire où l'énergie impersonnelle se transforme en

énergie consciente pour la glorification des fils de Dieu. Mais,

comme dans l'évolutionnisme scientifique, les plus aptes seuls

survivront. Ils seront d'ailleurs des multitudes. Et quant aux
autres, aux anéantis, ils constitueront des déchets ne présentant

plus aucun caractère qui puisse les faire regretter. C'est

ainsi que M. Petavel pensait sauvegarder les droits de la

logique et jeter les bases d'un néo-calvinisme.
Il y avait quelque chose de solennel à entendre, et à voir,

ce vieillard crier, avec une conviction si arrêtée, son delenda

Carthago à l'eschatologie traditionnelle. Je dois ajouter que
la plupart de ceux qui prirent la parole après lui se

déclarèrent partisans du conditionalisme. A noter cependant
l'énergique intervention en sens contraire de M. le professeur
Ph. Rridel, qui contesta que l'amour du Père pût se satisfaire

à la pensée qu'un seul de ses enfants manquât à l'appel
final.

Le même sujet a été repris le 27 juin 1910, à la fois par
M. le professeur Emery et M. le pasteur Pilet. Dans une
communication, qui a pris les allures d'un véritable travail,
sur l'eschatologie paulinienne, M. Emery a fait voir, d'une

part, l'importance considérable des vues eschatologiques dans

la pensée de saint Paul, et d'autre part, l'évolution de cette

pensée en ce qui concerne la parousie et la résurrection. La

rédemption cosmique, conclut M. Emery, est à transformer,
mais à garder. La résurrection de la matière est inadmissible
aujourd'hui, mais il faut défendre celle du corps. Le jugement

final à grand orchestre ne peut plus être maintenu,
mais il importe de prêcher que l'état futur dépendra de l'état

présent. M. Pilet, lui, qui avait intitulé son étude :

Conditionnalisme, universalismo ou agnosticisme eschatologique,
n'a pas caché qu'il voulait faire le procès au conditionnalisme,

au nom d'un triple argument, philologique, psychologique

et moral. Le vocable «mort», en effet, ne peut pas tou-



580 FERNAND BARTH

jours être pris dans son sens propre, et le sens figuré est
souvent difficile à établir. D'autre part, ou l'homme est religieux
et moral ou il ne l'est pas ; dans le premier cas il est
impérissable comme la loi morale elle-même, et dans le second on
ne sait plus ce qui le distingue psychologiquement de l'animal.

Enfin, triompher de son ennemi en le supprimant, c'est

remporter une victoire matérielle qui n'est qu'une défaîte
morale. Trois arguments, au contraire, militent en faveur de

l'universalisme : scripturaire, moral et prophétique. Il est

permis de parler de l'universalisme de saint Paul. Dieu ne

permettra pas que les incroyants expient des péchés qui sont

imputables aux croyants. Ici-bas déjà l'amour chrétien opère
des miracles et vient à bout des résistances qui paraissant
les plus invincibles. La conséquence logique du travail eût
été, semble-t-il, une profession de foi universaliste. Pourtant,
M. Pilet a hésité à la faire et s'est réfugié en finale dans ce

qu'il a appelé l'agnosticisme de la foi. On ne s'étonnera pas

que M. Petavel, dont c'était l'avant-dernière séance, ait
relevé le gant avec sa promptitude habituelle. Il ne signala pas
moins de dix erreurs dans les thèses de M. Pilet, dont
l'agnosticisme, selon lui, n'est pas moral et conduit au matérialisme.

Un hôte d'occasion, M. le pasteur Emeric de Saint-
Dalmas, soutint le même point de vue.

Une troisième fois, mais hélas! sans notre bouillant
collègue, le 30 janvier 1911, le sujet revint à l'ordre du jour
sous forme d'un travail posthume du pasteur Wursten, lu
par M. le pasteur F. Contesse. Ce mémoire, intitulé Deux

eschatologies, écrit dans une langue quelque peu archaïque,
mais d'une grande somptuosité, est visiblement inspiré de

l'école de Beck et de F. Godet. Aussi l'auteur ne cherche-t-il
pas à sonder les mystères de l'existence ultra-terrestre. U se

borne à opposer l'eschatologie scripturaire à la théorie du

perfectionnement indéfini. Ni le temps, ni l'esprit humain,
ni aucune philosophie quelconque ne sauraient instaurer
sur notre terre le Royaume de Dieu. Il y a une lutte engagée
entre les deux puissances du bien et du mal, et le monde sa

hâte vers une crise suprême que marquera la seconde venue



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE ü81

du Christ. C'est alors qu'auront lieu la résurrection et le

jugement. Cette doctrine n'est pas dualiste, puisqu'elle
affirme que la puissance du bien est seule éternelle et absolue.

Elle n'est pas pessimiste puisqu'elle croit à l'amour comme
à la loi souveraine du monde. C'est celle des deux eschatologies

qui confère le plus de valeur à la vie, à la responsabilité
de l'homme, à la haute dignité de notre nature, à la grandeur

infinie de notre vocation.
M. le pasteur Vallotton, qui assistait à la séance, s'est

constitué le défenseur de la tendance indiquée par feu

Wursten, et a particulièrement insisté sur la nécessité de

maintenir dans l'enseignement chrétien la-doctrine du retour
visible de Christ.

La proportion de trois séances sur quinze consacrées au
même sujet peut, à juste titre, messieurs, vous paraître
exagérée. Je me hâte de dire qu'il n'y a eu là aucune préméditation,

ni d'un groupe de membres, ni du Comité, mais une

pure et simple coïncidence. Car le bureau de la Société n'a

pas toujours le choix pour les sujets à faire figurer à l'ordre
du jour. Il sait ce que c'est que de manquer même du nécessaire.

Aussi accepte-t-il avec reconnaissance toutes les offres
de secours qu'on veut bien lui faire, trop heureux s'il n'a pas
lui-même à aller tirer des sonnettes au près ou au loin.

Histoire.

Ce fut pour nous une véritable bonne fortune que de pouvoir

nous assurer la présence et le concours de M. le pasteur
Leopold Monod à notre séance d'automne de l'année dernière,
le 26 septembre 1910, aux Chevalleyres sur Blonay. Les pages

que le distingué ancien pasteur de l'Eglise libre de Lyon a

lues sur le caractère de Calvin d'après sa correspondance sont
de celles que l'on n'oublie pas. Elles enchantent aussi bien
le cœur que l'esprit. «L'histoire est une résurrection», disait
Michelet. Rarement nous en avons été aussi persuadé qu'en
entendant M. Monod. Mais aussi, comme l'austère réformateur
de Genève prenait vie sous la plume de son biographe Nous
l'entendions rire et nous le voyions pleurer Car Calvin, loin



583 FERNAND BARTH

d'avoir été l'être insensible que l'on croit, a plutôt péché par
l'excès d'une sensibilité, qui jointe à une disposition autoritaire,

explique chez lui la passion et l'intolérance. S'il avait le
sentiment de la grandeur de son œuvre et de l'éminence de

son apostolat, il était humble cependant, et en a donné des

preuves, en particulier sur son lit de mort. Notre président
honoraire, M. le professeur Dandiran qui, s'il ne présente
plus lui-même de travaux, à notre grand regret, connaît le
secret de les suggérer aux autres, a demandé à M. Monod de

compléter sa magistrale étude par une autre sur les rapports
entre la personne et la théologie de Calvin. Nous nous
associons pleinement à ce vœu, souhaitant à notre Société le

privilège d'entendre une seconde fois le remarquable conférencier

qu'est M. Leopold Monod.

Dogmatique.

Il fallait du courage à M. le pasteur et professeur Chavan

pour traiter son sujet : L'évolution dogmatique de Vinet et la
crise religieuse contemporaine (31 octobre 1910). Les savantes
recherches qu'il a faites en vue de la publication des œuvres
de notre grand théologien lui conféraient d'ailleurs l'autorité
nécessaire. Comment Vinet, élevé dans le supranaturalisme
orthodoxe, gagné par la piété des hommes du Réveil, se trouva
bientôt en proie à des perplexités inattendues sur la question
dogmatique; comment, dès le 1er Discours, en 1831, il
s'affranchit de la scolastique protestante en définissant le dogme
une affirmation doctrinale suprarationnelle ayant un caractère

moral ; comment il en vint à parler moins de doctrines

que de faits révélés qui régénèrent parce qu'ils transmettent
l'action d'une vie personnelle, celle du Christ ; comment les

notions de salut et de régénération, d'abord séparées dans

son esprit, se rejoignirent peu à peu et l'amenèrent à déclarer

que le sacrifice de Christ ne peut nous sauver s'il ne se

répète en nous ; que, d'autre part, Vinet n'a jamais renié sa voie

ancienne; qu'il n'a pas senti la gravité de son évolution;
qu'il a hésité à rejeter les notions de théopneustie, d'élection
et de substitution ; que sa crise théologique ne s'est pas



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 583

achevée parce qu'il la redoutait pour lui et pour les autres,
c'est ce qu'a magistralement montré M. Chavan, tirant de

son étude deux leçons en guise de conclusion : 1° Le vrai
mode de rajeunissement de la dogmatique est interne,
organique, par le dedans ; 2° il faut à l'Eglise des novateurs,
mais non des négateurs ; le secret des hommes de progrès
dans le domaine religieux, c'est leur piété. A une question
qui lui était posée sur le silence de Vinet, M. Chavan a

répondu : si Vinet n'a pas parlé plus clairement, c'est que le

moment ne lui paraissait pas opportun, qu'il savait ne pas

pouvoir être compris, et surtout que lui-même n'était pas

parfaitement au clair.
De Vinet à Frommel, la transition est facile. On sait que

les disciples du jeune maître de Genève, au lendemain de sa

mort, ont fait le geste pieux de rassembler les études qu'il
avait semées ici et là, et surtout de publier les cours inédits
•où ce puissant dialecticien exposait librement sa pensée. De

ces volumes systématiques, le premier seulement est sorti
de presse jusqu'à aujourd'hui, et c'est à l'analyser que M. le

pasteur Pilet nous a conviés, le 29 novembre 1909, sous ce

titre : L'œuvre théologique posthume de Gaston Frommel. 1. Les

initiateurs de la théologie moderne. L'œuvre théologique de

la Réforme, compromise par la scolastique protestante,
déviée par le rationalisme, a été reprise au commencement du

xixe siècle par deux génies dont dérivent encore les grands
courants de la philosophie religieuse contemporaine : Kant
et Schleiermacher. Mais Kant, qui a le mérite d'avoir, pour
la première fois, décrit le phénomène de l'obligation de

conscience, a le tort de poser l'autonomie de la raison et de ne

vouloir par conséquent qu'une morale indépendante. Schleiermacher,

de son côté, s'est efforcé de donner à la religion sa
base comme science indépendante, à savoir le sentiment
d'une absolue dépendance de Dieu. Or, ce principe est faux
dans ses conséquences, parce qu'il crée un dualisme entre le
déterminisme de la conscience psychologique et la liberté de

la conscience religieuse ; en outre il est faux en soi, parce
qu'il transforme en rapport quantitatif une relation qui ne



584 FERNAND BARTH

peut être que qualitative. C'est de dépendance immédiate
qu'il faut parler, mais non absolue. M. le professeur Laufer,
qui avait accepté de prendre la parole comme premier
opinant, a montré que Frommel fut plus près de Schleiermacher

que de Kant, par sa perception de l'absolu. Lui aussi pose le

phénomène religieux comme primitif, antécédent au phénomène

moral ; seulement il saisit là une dépendance, non de

fait, mais de droit.

Systématique.

La philosophie allemande compte parmi ses représentants
les plus distingués M. Rodolphe Eucken, professeur à léna.
Son système nous a été présenté le 28 février 1910 par M. le

professeur Ph. Bridel qui s'est fait son introducteur auprès
du public de langue française, et qui a eu le privilège de le

rencontrer dans l'une des conférences d'étudiants chrétiens
de la Suisse allemande, à Aarau. D'après M. Eucken, la

philosophie ne saurait se borner à enregistrer les résultats
généraux des sciences. Elle doit donner un avymyi/.«, soit une
orientation scientifique et pratique, un principe de civilisation.

Ainsi elle s'oppose au naturalisme, qui, après avoir
déshumanisé la nature en est venue à déshumaniser l'homme,
et à l'intellectualisme qui justifie tout comme résultat d'une
dialectique se poursuivant à travers l'histoire, et fait de

l'homme un simple spectateur des choses. Le système de

M. Eucken a de fortes analogies avec le personnalisme de

Renouvier. Il reconnaît dans la personne spirituelle un
facteur d'action et de transformation de l'univers. Nous avons
au dedans de nous une vie supérieure qui tend à se réaliser.
Elle s'affirme en nous à condition que nous nous donnions à

elle pour être ses organes. La philosophie est alors l'histoire
d'une vie qui se fait. Ce personnalisme n'est pas l'individualisme,

c'est-à-dire l'organisation de sa vie, sous couvert
d'indépendance, en vue de son propre intérêt. Il n'est pas davantage

du socialisme, car l'homme est plus et mieux qu'un être
social. La personne spirituelle doit s'unir à ce qu'il y a de

plus profond dans l'univers. Il y a déjà des incorporations



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE o85

partielles de l'idéal, mais nous ne devons pas oublier que la
conquête en a été faite par des martyrs. La vie de l'esprit est

notre meilleur moi, et elle a sa source dans une personne
suprême dont nous faisons une expérience qui est productrice

de liberté. Nous appartenons à un règne de l'Esprit.
Ce que Eucken est pour les contrées germaniques, il semble

que J.-J. Gourd, le savant et modeste professeur que Genève

vient de perdre, doive le devenir pour nos pays de langue
française. Ce fut, pour plusieurs d'entre nous, une révélation
lorsque dans la séance que nous avons eue en commun avec
la Société pastorale, le 8 mai dernier, M. le pasteur Schnegg

exposa les grandes lignes de la philosophie religieuse de Gourd,
spécialement d'après ses deux ouvrages capitaux : les Trois
dialectiques (1897) et la Philosophie de la religion (1911). Se

rattachant à Kant tout en le dépassant, le philosophe genevois

conteste qu'il y ait une région ultraphénoménale. Mais au
sein même du monde phénoménal peut s'observer le dualisme
de l'être et de la valeur, entraînant celui de la fonction et de

la réalité, et aboutissant à celui de la ressemblance et de la
différence. La science se borne à l'élément de ressemblance,
mais c'est un appauvrissement, car, ce faisant, elle élimine
l'incoordonnable, le hors la loi. De même la morale. Une
troisième dialectique doit intervenir pour reprendre
l'incoordonnable de la science et celui de la morale : c'est la religion,
qui n'apporte plus à l'esprit un agrandissement extensif mais
intensif. Cette intensification se marque dans le quadruple
incoordonnable, théorique : le mystère, pratique : le sacrifice,
esthétique: le sublime, et collectif: l'Eglise. Dès lors, le

mysticisme devient la philosophie de l'incoordonnable. Il
domine toutes les catégories de la pensée et toutes les
barrières de l'esprit. Le Dieu de l'incoordonnable exhorte à la

prière, rend possible le sacrifice, le sublime, l'amour. Certes,
on peut objecter à Gourd que la limite entre le coordonnable
et le hors la loi n'est pas toujours tranchée en fait, que son
Dieu est dessiné en traits vagues et incertains; que la figure
du Christ reste beaucoup trop lointaine et abstraite, il faut
néanmoins lui savoir gré d'avoir voulu rendre hommage à la



586 FERNAND BARTH

religion et faire du croyant un hors la loi. Dans son contre-
rapport, M. le pasteur Perriraz, s'est posé la question :

Gourd est-il phénoméniste? Les hors la loi ne sont-ils pas
des noumènes? Et peut-on parler de métaphysique dans le

phénomène? Puis, si la religion est le domaine de
l'incoordonnable, il y a cependant une logique en elle : la folie de la
croix devient la suprême sagesse.

Ecclésiologie.

En bons théologiens protestants que nous sommes, il ne
nous déplaît pas de suivre le mouvement des idées chez nos
cousins de l'Eglise de Rome, où l'on sait que l'évolution
s'accentue dans un sens libéral en dépit des efforts que fait
une main puissante pour s'y opposer. C'est notre collègue du

Comité, M. le pasteur de Mestral qui, par deux fois, a

entretenu la société des choses catholiques, le 25 avril 1910:

l'Eglise el la critique d'après Mgr Mignot, et le 27 février
1911 : De Charybde à Scylla, par le Père G. Tyrrell. Mgr
Mignot, archevêque d'Albi, est l'un de ces princes de l'Eglise
qui savent être tolérants à l'égard des protestants. Tout en

critiquant Aug. Sabatier ou Harnack, par exemple, il veut
leur rendre hommage. Loin de redouter le travail de la
critique biblique, l'archevêque le croit fort utile pour expliquer
la formation du Livre et préparer aux théologiens un terrain
solide. Au surplus, la crise de la foi, provoquée par les recherches

contemporaines, a beaucoup moins de gravité pour les

catholiques que pour les protestants, car ceux-ci n'ont que la

Bible, tandis que les premiers croient à l'Eglise avant de

croire à la Bible. L'Eglise possède la tradition, dont la valeur
est supérieure à celle de l'Ecriture. A la rigueur, l'Eglise
aurait pu se passer des Evangiles.

Le Père Tyrrell, lui, est un penseur autrement vigoureux
et indépendant. Exclu de la Compagnie de Jésus, frappé des

foudres de l'excommunication, mort impénitent, mais non
révolté, espérant contre toute espérance un rajeunissement
de la doctrine catholique, il fut, de tous les modernistes de

ce temps, peut-être le plus religieux, à coup sûr le plus



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 587

génial. D'après lui, l'autorité du prêtre a été corrompue par
le sacerdotalisme ; on a oublié qu'elle était une délégation
de l'Eglise, conférant à quelques-uns une partie de ses

prérogatives. La suprême instance n'est pas l'évêque, même
de Rome, mais l'opinion publique éclairée par l'Esprit de

Dieu. Et c'est cet élément démocratique qu'il faut
s'appliquer à développer dans l'Eglise avec persévérance.

Les modernistes, qui ne veulent pas sortir de l'Eglise
romaine, qui en appellent du pape mal informé au pape mieux

informé, ont le généreux dessein de travailler à l'avènement
d'un catholicisme plus spirituel, plus populaire, plus attentif

aux besoins de l'heure présente. Ce néo-catholicisme se

rapprochera-t-il assez du protestantisme pour permettre aux
deux frères ennemis de se réconcilier Il est permis de

l'espérer. En attendant, on commence à s'apercevoir qu'il y a

entre certaines âmes, malgré la différence d'étiquette
ecclésiastique, une relation de parenté, et qu'il leur est dores et

déjà facile de communier.

Psychologie.

C'est ce qui apparaît, par exemple, lorsqu'après avoir lu
De Charybde à Scylla, on lit l'Expérience religieuse, de M. H.

Bois, dont M. le pasteur H. de la Harpe nous a donné
communication le 25 avril 1910. Car le distingué professeur de

Montauban veut qu'on en finisse avec le préjugé qu'une seule

religion possède la vérité religieuse objective. Ce qu'on trouve
à la base des différentes religions ce sont des expériences
religieuses différentes, et entre ces expériences il n'y a pas

opposition mais gradation. Or, qu'est-ce que l'expérience
religieuse? Une perception sui generis, pas entièrement
dégagée d'éléments sensibles, mais distincte de l'expérience
sensible. Elle peut revendiquer le nom et la dignité d'expérience

scientifique, puisqu'il y a expérience chaque fois que
quelque chose est donné dans le champ de la conscience ; or,
pourquoi le domaine de la science serait-il strictement limité
à ce qui est mesurable? Au surplus, ce qui est expérimenté
de part et d'autre ce sont des états de conscience, et le monde



588 FERNAND BARTH

extérieur n'est pas plus donné dans l'expérience scientifique
que Dieu dans l'expérience religieuse. La psychologie moderne

ne conteste pas l'universalité et l'irrésistibilité de l'expérience
religieuse, mais elle cherche à l'expliquer par l'hypothèse du
subconscient. Certes, répond M. Bois, nous admettons le
subconscient ; nous croyons que c'est par lui que Dieu entre
en rapport avec sa créature ; mais cela ne donne pas encore
une explication définitive, et la porte reste toujours ouverte
à la foi. La croyance religieuse s'appuie sur des bases non
seulement psychologiques, mais encore métaphysiques et
morales.

Dans un sens passablement différent, et en quelque sorte

pour répondre à M. Bois, M. le pasteur Bergier nous avait
déjà donné, le 31 janvier 1910, un travail important sur
Expérience religieuse et expérimentation scientifique. D'après
notre ancien président, c'est pour faire participer la religion
au crédit qui s'attache de nos jours à la science que, dans
certains milieux, on cherche à assimiler l'expérience
religieuse à l'expérience scientifique. Or, une comparaison attentive

révèle d'essentielles différences entre les deux genres
d'expériences. Et d'abord il ne paraît pas possible de réaliser
artificiellement les conditions de l'expérience religieuse
comme le physicien, par exemple, peut le faire pour les
phénomènes qu'il se propose d'étudier ; l'expérience religieuse
ne peut être exactement reproduite en tout temps et par tous;
elle n'est possible à réaliser que par la foi. Puis, dans
l'expérimentation scientifique, le savant choisit les phénomènes et
les isole, au lieu que les faits religieux, ayant pour théâtre le

moi humain, affectant le centre et l'ensemble de la personnalité,

doivent être étudiés dans leur complexité. Enfin,
l'expérience scientifique a une valeur démonstrative constatée

et universelle, tandis que l'expérience religieuse du
croyant a celle d'un témoignage. Il n'y adone pas possibilité
d'assimilation. Toutefois, le témoignage du croyant, corroboré

et en quelque sorte objectivé par la foule des témoignages
analogues, permet d'établir la dogmatique et l'apologétique
chrétiennes sur une base solide. M. le pasteur H. Secrétan,



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 58i*

désigné comme premier opinant, a parlé dans le même sens

et insisté sur le fait que la grande expérience religieuse est

celle de la conversion, qui crée l'unité entre les croyants

par dessus la diversité des expériences particulières.
Le 27 mars 1911, M. le pasteur Thilo étudiait devant nous

la notion moderne du péché. D'après l'enseignement de Jésus-

Christ, le péché est un acte opposé à la volonté de Dieu. Mais

il n'y a pas dualisme dans la pensée de Jésus ; la corruption
du monde n'est pas due à un principe mauvais : la folie du

cœur, voilà la cause du péché. L'homme est responsable,
non de son origine mais de son devenir. La morale laïque,
celle de Haeckel en particulier, a remplacé le dogme de

Dieu par celui de la matière. Le monde est amoral : il n'y a

rien à pardonner, rien à vouloir. C'est donc par une étrange
inconséquence que les hœckeliens parlent encore de devoirs
sociaux. La morale psychologique de Ribot, Dubois, Payot,
admet que l'âme étant la résultante du passé, il n'y a pas de

pensée libre; l'idéal c'est l'idée poussée jusqu'à l'infini. Quant
à la morale philosophique, non celle de Nietzsche qui fait
consister le devoir dans la désobéissance, mais celle de l'école

française, elle fonde la morale sur l'évolution ou la solidarité.
C'est Guyau qui en donne le critère le plus acceptable :

respecter la vie chez soi et chez les autres. C'est très bien, mais

on ne peut souvent aimer l'humanité qu'en se sacrifiant soi-

même. Et d'ailleurs, en vertu de quel principe combattre la

jouissance instinctive La morale laïque manque à fournir le

critère de la perfection. Conclusion : la religion nous est

de plus en plus nécessaire, car c'est en Dieu que se trouve
l'équilibre entre l'intérêt social et l'intérêt individuel.

Vous serez sans doute frappés comme moi, messieurs, du
nombre et de l'importance des travaux de philosophie
religieuse qui nous ont été présentés dans ce dernier exercice.
Encore ici, je vous l'assure, il n'y a rien eu d'intentionnel.
Mais il me semble permis d'en tirer la conclusion que nos
membres sentent toute la gravité de la crise de pensée que
traverse notre société contemporaine. Et au lieu de s'absorber

dans les questions de détail, ils vont tout droit au fond



590 FERNAND BARTH

des choses, à ces expériences primordiales dont notre
génération, au nom d'une science faussement ainsi nommée, a
la folie de vouloir s'affranchir. Et n'y aurait-il pas là un
symptôme de ce qu'on a appelé récemment, parmi nous, « la
réapparition de la métaphysique dans la théologie ?» Ce qui
ne veut pas dire que l'étude fouillée des textes, la reconstitution

patiente du passé, puisse longtemps rester impunément
à l'arrière-plan : la synthèse philosophique ne pourra jamais
se passer, sous peine de discrédit, du concours de l'analyse
historique, lexicologique, psychologique. Aussi bien n'avons-
nous pas été, dans ces deux dernières années, sans quelques
travaux de cet ordre. Ce sont ceux dont il nous reste à

parler.

Exégèse.

Dans une communication faite le 31 janvier 1910, M. le

pasteur D1' Linder nous a initiés à ce qu'il appelle les
modulations de l'Evangile de Jean. On connaît la méthode
herméneutique de notre collègue : s'appuyant sur des doublets tels

que Upov et vao;, mr/v? et ffeap, 7TS1V et mia, Vnaovç et ô I>7(rouç. il
statue dans le 4e Evangile l'existence de deux sources
distinctes, attribuables à deux auteurs du second siècle.

M. le pasteur Dr Perriraz n'a pas occupé le siège du
rapporteur pendant moins de trois séances. La première fois, le

25 octobre 1909, son sujet était : Le christianisme et le monde

gréco-romain, ou : Le Nouveau Testament et le langage populaire

d'après l'ouvrage de Deissmann, « Licht vom Osten ».

Pour devenir la religion universelle, le christianisme, au
Ier siècle, dut s'exprimer en grec ; mais c'était le grec populaire,

caractérisé par des locutions que ne connaissait pas la

langue classique. H y a donc grand intérêt, pour l'intelligence

littéraire et historique du Nouveau Testament, à

rechercher dans les écrits occasionnels de l'époque, contrats,
quittances, débats judiciaires, cahiers d'école, les termes
auxquels le Nouveau Testament nous a habitués mais dont le

sens primitif nous est plus ou moins voilé. C'est ce qu'a fait
naguère le professeur Deissmann, de Berlin. Il a ainsi trouvé



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 591

la clef de plusieurs passages. Par exemple : ©eo; h @eov était
un nom donné à Auguste, àyaBoç @soç à Néron ; <=>sov ûioç, fistoç

étaient d'un usage courant pour désigner les personnes impériales

; Xu/s«; s'appliquait au seigneur par opposition à l'esclave ;

tvayyiXie» signifiait le message envoyé au peuple de la part de

l'empereur; napowiu, la venue ou la visite d'un roi. C'est parce
qu'il était le livre du peuple que le Nouveau Testament est
devenu le livre des peuples.

Les deux autres travaux de M. Perriraz, les 28 novembre 1910

et 27 février 1911, n'en ont fait en réalité qu'un seul sous ce

titre: «Au nom de», étude d'exégèse et d'histoire, spécialement
en rapport avec les formules baptismales. On trouve fréquemment

dans le Nouveau Testament les locutions interchangeables

h ra ôvofitm et èm ra ovofitm rivo;; c'était une formule usitée
dans le culte et dans certains actes de nature religieuse. De

bonne heure, dans l'Eglise, on prit l'habitude de guérir et

de prier au nom de Jésus. Or, que signifie au juste cette

expression Les anciens possédaient une philosophie des

noms touchant à la magie. La cabbale juive s'était beaucoup
occupée des noms, de celui de lahvé principalement. Le nom

représentait l'être tout entier, il était en relation avec la

personnalité, formait une sorte de double, d'hypostase. Dans

le monde gréco-romain, la croyance à la magie existait aussi ;

le nom pliait la volonté de la divinité à celui qui le prononçait.

Or, la foi aux démons était un des articles les plus
répandus dans l'ancienne Eglise chrétienne. De là le baptême,
qui a pour effet de chasser les démons, de purifier le corps
et de donner le Saint-Esprit. Il ne semble pas que Jésus ait
baptisé et ait laissé aux siens autre chose que l'eucharistie.
Le baptême est né dans la communauté chrétienne pour
donner au néophyte une preuve de son salut.

Théologie biblique.

Le 30 mai 1910, la Société de théologie devait entendre une
étude de M. le pasteur Joseph de Genève, sur les portraits
de Jésus. Malheureusement, le matin même, le rapporteur
faisait savoir par télégramme que son état de santé l'empê-



592 FERNAND BARTH

chait de tenir son engagement. Ainsi pris au dépourvu,
votre président se résolut à exhumer, — ainsi dit le procès-
verbal, avec toute raison, — quelques pages d'un manuscrit
sur la politique des prophètes du VIIIe siècle. On sait que ces

prophètes sont principalement Amos, Osée et Esaïe. Amos
eut le mérite de signaler le danger que faisait courir à Israël
le voisinage du colosse assyrien. Osée se distingua par de

vibrantes apostrophes à l'adresse du pouvoir royal : non qu'il
condamnât la royauté comme telle, mais il demandait qu'on
consultât lahvé dans le choix du souverain. Quant à Esaïe,

on peut distinguer diverses phases dans son activité politique :

1° Pendant la guerre syro-éphraïmite, il condamne l'idée

d'implorer le secours de l'Assyrie. 2° Dans les dernières
années du royaume d'Israël, il se recueille avec ses disciples.
3° Sous Ezéchias, il s'efforce de fortifier le courage du roi et
de ranimer sa confiance en lahvé, qui ne permettra pas que
Jérusalem soit détruite. Le dogme de l'inviolabilité de Sion

est propre à la théologie d'Esaïe ; il a frayé la voie à l'idée
deutéronomienne de la centralisation du culte. Ce travail, —

à défaut d'autres mérites, — eut celui de provoquer une
discussion fort intéressante sur l'opportunité de pousser les

Eglises dans la voie des alliances avec les puissances
séculières, notamment aujourd'hui avec le socialisme.

Physionomie des séances.

D'une façon générale, les travaux que nous venons de passer

en revue ont été suivis d'un échange d'idées qui n'a pas
toujours été assez « choquant » pour produire la lumière
complète, mais qui n'a jamais dégénéré non plus en logomachie

ou en attaques discourtoises. Ce qui nous paraît y avoir
contribué pour une part appréciable, c'est la peine qu'ont
prise plusieurs de nos rapporteurs de résumer au préalable
leur travail en un certain nombre de thèses pouvant être
imprimées au dos de la carte de convocation. Nous prenons
la liberté de recommander ce mode de faire à nos successeurs,
surtout s'ils ont soin de désigner à l'avance un premier



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 593

opinant, comme le prévoit d'ailleurs un article de notre
règlement.

Nous avons tenu, au cours de l'exercice, seize séances,

dont quatorze ont eu lieu à la salle Tissot du Palais de

Rumine, à Lausanne. La séance d'automne 1909 a été convoquée
le 27 septembre 1909, à l'hôtel d'Angleterre à Cossonay, où,

pour la première fois, sauf erreur, dans nos annales, le vin
d'honneur fut offert par la municipalité de la ville. Autre
trait caractéristique : le diplôme de président honoraire
décerné, en 1905, à notre vénéré M. le professeur Dandiran, put
enfin lui être remis, accompagné d'un toast en vers de M. le
pasteur Pilet. L'année suivante, le 26 septembre 1910, nous
étions à l'hôtel-pension Les Chevalleyres sur Blonay. Après
le morceau principal de la journée, et avant la dispersion
finale, le Bureau du Comité avait cru bien faire en invitant
M. Alrin Valabrègue à exposer les grandes lignes du
système dont il s'est fait l'apôtre sous le nom de nouveau
christianisme. La parole, extrêmement facile et élégante, de

M. Valabrègue ne réussit cependant pas à donner aux
auditeurs une idée claire du degré de nouveauté qu'il peut y
avoir dans le christianisme que prêche le littérateur français.
Par un curieux phénomène d'inversion, la présence de

M. Valabrègue à Blonay nous a valu les compliments ironiques

du Journal religieux et l'approbation complète du
Grutli, qui a vu dans cette manifestation une «grande preuve
d'éclectisme » donnée par le protestantisme vaudois. Rappelons

ici qu'à la demande du Comité de la section vaudoise de

la Société pastorale suisse, nous avons tenu séance commune
avec nos collègues de la «pastorale » le 8 mai 1911. Cette

circonstance nous a procuré non seulement le plaisir de

fraterniser, mais le privilège d'entendre le travail présenté,
dans la matinée, par M. le pasteur Ed. Genton, sur : Que

devons-nous réclamer du futur code pénal suisse au point de

vue moral et religieux? ainsi que le contre-rapport de M. l'avocat

Schopfer. Un dîner à l'hôtel de France a encore
contribué à faire de cette journée une journée de fête. Des

rencontres comme celle-là font du bien, et nous exprimons notre
THÉOL. ET PHIL. 1911 39



594 FERNAND BARTH

reconnaissance à la Société pastorale qui en a pris l'initiative.

Si l'on fait abstraction de la journée dont nous venons de

parler, où le nombre des auditeurs s'est élevé à une soixantaine,

le chiffre moyen des participants à nos séances a été
de 32, avec un maximum de 48 et un minimum de 15. Nous
devons ajouter que suivant l'usage établi, contraire d'ailleurs
à la lettre du règlement, nous avons continué à informer le

public de nos séances par des communiqués à la presse. Il
nous est même arrivé d'adresser personnellement la carte de

convocation à un certain nombre de personnes, — du sexe fort f

— qui ne font pas partie de la Société. Les profanes, hâtons-
nous de l'ajouter, n'ont pas afflué, et les gardiens jaloux de
Varcanum theologicum n'ont pas à craindre de le voir violer
de si tôt. La théologie n'intéresse guère, — nous n'osons pas
dire: ne passionne guère,— que les pasteurs. C'est fort
regrettable, et sans vouloir nous vanter, nous croyons pouvoir

dire que les laïques cultivés entendraient avec profit ce

qui se discute chez nous. En particulier, nous ne voyons pas
pourquoi, en un temps où l'on invite les pasteurs à faire de

la médecine, les médecins, à leur tour, ne feraient pas aussi

un peu de théologie

Les morts.

Trois membres, au cours de l'exercice, ont quitté nos rangs
définitivement pour la terre : MM. Paul Nicati, le 3 novembre
1909, à 46 ans, Emmanuel Pétavel-Olliff, le 15 novembre 1910,
à 75 ans, et James Barrelet, le 31 décembre 1910, à 60 ans.

M. Paul Nicati, architecte à Vevey, ne faisait partie de

notre Société que depuis le 29 janvier 1906. Son nom reste
attaché aux travaux de restauration de la Cathédrale, de

l'église de Saint-Sulpice et de celle de Saint-Martin, à Vevey,
où il avait fait des fouilles fructueuses. Sa perte nous a été

d'autant plus sensible qu'il était à l'époque le seul de nos

membres qui n'eût pas passé par un auditoire de théologie.
M. Emm. Pétavel-Olliff, docteur en théologie, fut un de

nos membres les plus fidèles et les plus actifs. Reçu une



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 595

première fois le 26 novembre 1888, il fut nommé membre
honoraire le 27 mai 1895 à l'occasion de son départ pour
Genève, mais, dès son retour à Montreux, puis à Lausanne,
il avait repris rang de simple membre et ne manquait pour
ainsi dire jamais une séance. La Société n'a pas entendu de

lui moins de dix-sept travaux, ressortissant à l'ecclésiologie,
à la christologie, à l'exégèse, à la théologie biblique et à la
systématique. C'était chaque fois un régal pour l'esprit. Et
non seulement nous avions en lui un rapporteur infatigable,
mais il prenait la parole dans toutes les discussions. Ce qu'il
disait, on le savait d'avance, car quel que fût le point de

l'horizon dont il partît, il aboutissait toujours au même but;
mais ce qui était inimitable en lui, c'était la belle assurance
du geste, l'extraordinaire animation du visage et cet accent
de la voix qui, montant des profondeurs d'une sorte de

dialogue intérieur, s'élevait jusqu'à l'éclat de la fanfare. Car
Emmanuel Petavel avait une conviction, et il ne manquait
aucune occasion de la défendre. On sait quelle elle était : il
faut débarrasser à tout jamais la théologie protestante du
dogme del'impérissabilité native de l'âme, et subsidiairement
de celui des peines éternelles. De fait, l'effort de l'intrépide
protagoniste de l'immortalité conditionnelle, n'a pas été

vain. Depuis M. Hyacinthe Loyson, dont on lisait une
lettre d'approbation dans la séance de Cossonay, jusqu'à
M. Alf. Gaydou, qui était venu exprès de Suchy pour voir de

ses yeux l'auteur de la Fin du mal, M. Pétavel-Olliff compte
de nombreux partisans, plus ou moins avoués, dans les rangs
du clergé comme parmi les laïques cultivés.

M. James Barrelet avait été appelé en 1897 à Lausanne

pour occuper la chaire de l'Ancien Testament à la Faculté de

théologie de l'Eglise libre. La même année il demandait son
entrée dans notre Société, qu'il devait présider en 1901-1903.

Nous avons entendu de lui trois travaux et une communication,

tous, comme il est naturel, ayant rapport à la matière
de son enseignement. L'une de ses études eut les honneurs
de la séance d'automne, le 30 septembre 1908, à Chexbres ;

elle avait pour titre : « La question de l'Ancien Testament à



596 FERNAND BARTH

l'heure actuelle. » Dans cette consciencieuse revue des
tendances qui se manifestent aujourd'hui parmi les hébraïsants,
l'auteur dirigeait sa pointe contre les « panbabyloniens », dont
il soulignait les ridicules exagérations. Si James Barrelet ne
fut pas un novateur, il ne fut pas non plus un rétrograde.
Il examinait avec bienveillance toutes les opinions. Il acceptait

le verdict de la science critique. Mais tandis que d'autres
semblent trouver plaisir à jeter sur le marché intellectuel
les théories les plus abracadabrantes, lui n'avançait jamais
qu'avec une extrême prudence. Il en avait d'autant plus de mérite

que sa première éducation théologique avait été strictement

bibliciste, et qu'il souffrait chaque fois que sa

conscience le forçait à s'en affranchir.

Les membres.

Si, aux trois décédés dont nous venons de rappeler le
souvenir, nous ajoutons le nom de M. le pasteur Carrasco,
démissionnaire dès mars dernier pour cause d'absence illimitée,

et celui de M. Ph. Duquesne, qui a quitté le canton, c'est

un chiffre de cinq dont il faut diminuer le total de cent trois
membres que nous comptions au début de l'exercice. Fort
heureusement les vides ont été compensés, et au delà, en

cours de route, puisque dans l'intervalle de ces deux années,

nous avons eu la joie d'enregistrer 44 nouvelles adhésions,
ce qui porte notre effectif à H2. A dire vrai, trois des

nouveaux membres sont d'anciens collègues qui nous sont revenus,

à savoir M. le pasteur Walter, de Cossonay, qui avait
disparu de la liste par inadvertance, M. le pasteur Schnetzler,

de Cormoret, qui s'est repenti de la décision qu'il
avait prise de donner sa démission au moment de son départ
pour le Jura bernois, et M. le pasteur Cordey, qui, après un
ministère d'une trentaine d'années en France, a accepté la
direction de l'Eglise libre de Montreux. Les autres candidats

reçus sont, par ordre de date : MM. Alb. Dubuis, candidat
en théologie à Lausanne, Edm. Bezençon, pasteur à Lutry,
William Rivier, ancien pasteur, à Jouxtens, F. Cacciapuoti,
pasteur à Lausanne, H. Vaucher, propriétaire à la Rosiaz,



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 597

P. Métraux, pasteur à Montreux, Ch. Curtet, pasteur à

Rougemont, Eug. Hécler, pasteur à Saint-Cergues, J.-G.

Péter, pasteur à Bursins, J.-G. Spörri, pasteur à Lausanne,
et J.-J. Sanders, ancien pasteur, à Lausanne.

Ainsi que vous le disait le précédent rapport, notre Société

a participé aux jubilés calviniens de Genève par une adresse

que M. le professeur Vuilleumier a bien voulu composer et

présenter en notre nom. A l'occasion de ces jubilés, deux de

nos collègues, MM. les professeurs Emery et Bridel ont reçu
le bonnet de docteur en théologie de l'Université de

Genève. Nous les en félicitons encore une fois bien vivement.
Enfin la Schola Genevensis a bien voulu nous faire don des

Actes du Jubilé 1909, en un élégant in-quarto de près de

400 pages où notre adresse se trouve consignée textuellement.

Cet ouvrage reste dans nos archives, à la disposition
de ceux d'entre vous, Messieurs, qui désireraient le
consulter.

Affaires administratives.

Le Comité, que vous avez élu le 28 juin 1909, et qui était
composé : du rapporteur comme président, de MM. A. de

Mestral, vice-président, D. Jordan, caissier, L. Favez et
E. Pilet, secrétaires, a tenu sept séances, dont deux avec la
Commission du jubilé Viret et une avec le Comité de la
Société pastorale. Il s'est occupé principalement de la célébration

du centenaire de Pierre Viret, dont nous parlerons plus
loin, et de la revision éventuelle des statuts.

Vous vous rappelez, en effet, que dans notre séance de

l'exercice précédent, après une discussion très vive et

quelque peu confuse, sur le degré de publicité des séances,
l'assemblée adopta une proposition de M. Méan, tendant à

consulter les membres de la Société par circulaire. Le
nouveau Comité se mit donc en devoir de rédiger un questionnaire

à ce sujet. L'article 4 de nos statuts étant ainsi conçu :

« Les séances ne sont pas publiques. Les personnes étrangères

à la Société, qui désirent assister à une séance, doivent
se faire introduire par un membre, » nous demandions :



OVIS FERNAND BARTH

1° Désirez-vous le modifier en disant a) les séances sont
publiques (dames comprises) ou b) les séances sont publiques
pour hommes? 2° Désirez-vous le maintenir tel quel, étant
entendu que les dames sont comprises dans les personnes
étrangères à la société 3° Désirez-vous le maintenir tel quel
étant entendu que les dames ne sont pas comprises dans les

personnes étrangères à la Société Soixante-douze bulletins
rentrèrent. Le résultat fut si peu concluant que nous proposâmes

la non-entrée en matière, ce que l'assemblée ratifia
dans la séance du 25 octobre 1909. On en resta donc au statu

gwo,etla question ne fut plus soulevée. Ainsi se termina cet
intermède administratif, dans un finale qu'on aurait attendu
plus large et plus soutenu, eu égard à l'ampleur des
premiers mouvements.

Faisant droit à un vœu présenté par M. le pasteur Lador,
nous avons inséré dans le Semeur vaudois et le Lien un avis

rappelant que la Société de théologie a ses séances, dans la
règle, le dernier lundi du mois, et que les Comités des
différentes organisations religieuses sont priés d'en prendre
bonne note pour éviter autant que possible les
coïncidences.

Il a été convenu, une fois de plus, que c'est le secrétaire
de séance qui enverrait les comptes-rendus à la presse.

Nous nous sommes entendus avec la rédaction de la .Revue

de théologie et de philosophie pour être mis au bénéfice de son
service bibliographique, dans le cas où tel ouvrage récent

pourrait fournir matière à communication dans l'une de nos
séances.

Enfin, il nous a paru utile d'imprimer des formulaires de

candidature et de commander du papier à lettres et des

enveloppes avec en-tête. Ce sont là dépenses minimes qu'une
société qui compte plus de cent membres peut légitimement
se permettre.

Jubilé Pierre Viret.

Dès le mois d'août 1909, votre Comité se préoccupait de

préparer pour 1911 le 400e anniversaire de la naissance de



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 599

Pierre Viret. Et dans la séance de Cossonay il vous proposait
de faire paraître un volume d'œuvres choisies de notre
réformateur. Cette idée fut appuyée, notamment par M. le
professeur Vuilleumier, qui suggéra de joindre à la publication
projetée quelques-unes des lettres de Viret, à traduire du
latin, et de s'assurer la collaboration de MM. Barnaud, pasteur
à Clairac, et Schnetzler, pasteur à Cormoret, tous deux
lauréats du concours ouvert il y a quelques années par le
Comité Vinet. Restait à assurer l'exécution.

Le Comité, ne se sentant pas les compétences nécessaires

pour mener à chef une pareille entreprise, décida de s'en

remettre pour la partie rédactionnelle à une Commission

spéciale, qu'il composa de la façon suivante : MM. les
professeurs Dandiran, Vuilleumier, Schrœder, MM. les pasteurs
Schnetzler et Rarnaud, M. Ph. Godet, que désignait sa
brochure populaire sur Pierre Viret, M. H. Lefort, juge à la

cour de justice de Genève, qui, dès qu'il avait eu connaissance

de notre projet, nous avait gracieusement offert trois
portraits du réformateur d'Orbe, enfin M. Aug. Bridel,
éditeur à Lausanne, dont on savait le désir de publier de son
côté un volume commémoratif. Malheureusement, M. Dandiran

ne crut pas pouvoir accepter sa nomination ; de son côté

M. Lefort se récusa également, n'étant, disait-il, « ni historien

ni théologien », et fut remplacé par M. le professeur
Eug. Choisy. La Commission se réunit pour la première fois
le 29 novembre 1909 et se divisa en deux sous-commissions
de rédaction et d'édition. A la première appartinrent M.
Vuilleumier, pour la direction générale, MM. Schrœder,
Barnaud, Schnetzler, Godet et Choisy; la seconde fut formée de

M. Aug. Bridel, président, et du Comité de la Société de

théologie, spécialement représenté par son caissier, M. D.

Jordan. Les rédacteurs se mirent au travail, si bien que le
20 avril 1911 M. le professeur Vuilleumier pouvait nous
annoncer que les manuscrits étaient prêts et allaient être livrés
à l'imprimeur. Actuellement le volume est sous presse et
paraîtra à la fin de l'été. Il aura 400 pages et se vendra pour
le prix de 5 francs. Vous serez d'accord avec moi, Messieurs,



600 FERNAND BARTH

pour exprimer une fois de plus à nos distingués collaborateurs

notre profonde gratitude pour l'œuvre qu'ils viennent
d'achever en notre nom. Puisse le monument littéraire élevé

par leurs mains ramener l'attention d'une génération trop
oublieuse du passé sur l'homme modeste qui fut, par la

grâce de Dieu, le principal réformateur du Pays de Vaud.
Sur l'initiative de notre collègue M. le pasteur Schnetzler,

les deux Comités de la Société pastorale et de la Société de

théologie se sont réunis le 22 mai dernier pour étudier l'idée
d'un médaillon destiné à perpétuer le souvenir de Pierre
Viret à Lausanne. Très favorables au projet, et désireux d'en

assurer la réalisation par le concours d'un plus grand
nombre de bonnes volontés, les Comités sus-nommés ont
décidé de faire appel aux Commissions synodales de l'Eglise
nationale et de l'Eglise libre, à l'Université, à la Société

académique, aux Sociétés d'étudiants, à l'Association chrétienne
d'étudiants et aux Unions chrétiennes de jeunes gens du canton

de Vaud. La Commission générale ainsi formée a délégué
ses pouvoirs à une commission restreinte composée de

MM. Jean Bonnard, professeur, L. Emery, professeur, et
B. van Muyden, ancien syndic. Quant à la place où sera
encastré le médaillon, elle n'est pas encore choisie et ne le sera
sans doute qu'après que les autorités communales auront
réglé le sort définitif de l'ancienne cure de la Madeleine.

En effet, la maison qui fut pendant près de trois siècles la
demeure des premiers pasteurs de Lausanne, a été comprise
dans un plan général de démolition en vue de la nouvelle
artère qui doit relier le pont Bessières à la place de la Ri-

ponne. Mais depuis quelques semaines des voix se sont
élevées dans la presse, celle de M. Philippe Godet, de Neuchâtel,

en particulier, pour demander que l'ancienne cure fût
conservée, eu égard à son glorieux passé, et aussi à
l'ensemble architectural de la colline de la Cité. L'affaire est

actuellement pendante, et on peut légitimement espérer que
le Conseil communal, après la Municipalité, reviendra sur sa

décision antérieure pour donner satisfaction à ceux qui ont
la naïveté de croire qu'il y a des pierres qui parlent. Quoi



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 601

qu'il en soit de l'avenir, et en prévision d'une disparition
éventuelle, votre Comité a cru bien faire d'organiser sans

tarder, dans la cure même, une modeste exposition consacrée

à Pierre Viret. Il s'est pour cela assuré le précieux
concours de M. P. Vionnet, ancien pasteur, directeur du musée

historiographique, et de M. G.-A. Bridel, imprimeur, dont

on connaît les compétences archéologiques. Cette exposition,
dans laquelle nous avons rassemblé quelques ouvrages et
lettres du réformateur, à côté de documents se rapportant
aux lieux où il a vécu, est destinée, dans notre pensée, à

faire mieux connaître Pierre Viret, et à frayer les voies au
Jubilé de cet automne.

Messieurs, lorsque, il y a deux ans, par un vote dont je suis

encore confondu à cette heure, vous m'avez fait l'honneur
de m'appeler à la présidence de notre Société, on était à la
veille des fêtes calviniennes à Genève, dont l'écho ne s'est pas
encore éteint. Quelques mois nous séparent aujourd'hui des

solennités, infiniment plus modestes, à coup sûr, par
lesquelles nos Eglises vaudoises rappelleront le souvenir de
leur réformateur. Cet exercice 1909-1911 aura donc eu le

privilège d'être placé plus directement que ceux qui l'ont
précédé sous le signe de la Réforme, et de la Réforme française en

particulier. C'est un privilège, en effet, car, pour nous autres
théologiens, cela signifie un retour à nos origines, aux
origines de notre manière de penser et de croire. Le spectacle

que nous donne actuellement le modernisme catholique
n'est-il pas bien significatif à cet égard L'esprit de Rome
est incompatible avec la libre recherche. Et quand des

hommes, épris d'indépendance et de vérité, veulent
néanmoins, pour des raisons que nous n'avons pas à juger ici, rester

des fils soumis de l'Eglise, ils en sont réduits à se mutiler

eux-mêmes, à répéter ce qu'ils ne croient plus, ou, s'ils
ne peuvent accepter cette hypocrisie, à se mettre un bâillon
sur la bouche pour comprimer le flot des paroles libératrices.

Les malheureux Plaignons-les, nous les fils de Calvin

et de Viret, les héritiers de ceux qui nous ont transmis
la « loi de la liberté », telle qu'ils l'avaient apprise du Christ,



602 FERNAND BARTH

et qui, dans le domaine de la pensée théologique, ont
préparé la luxuriante floraison que nous admirons aujourd'hui.
D'aucuns, même dans le protestantisme, redoutent la liberté
d'examen ; ils tremblent chaque fois que quelqu'un met en
doute tel récit biblique, propose de modifier telle doctrine
reçue. Ces protestants renient leurs pères spirituels. Ne

craignons rien de la liberté aussi longtemps qu'elle a son principe

en Dieu. Sachons en accepter toutes les conséquences,
si même elles devaient nous déranger dans notre installation
doctrinale. Quelque paradoxal que cela paraisse, il n'y a que
la liberté pour unir indissolublement les âmes et pour
construire, sur une base inébranlable, la cité de l'avenir.

Magna est Veritas, et prxvalebit.


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1909-1911

