Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 6

Artikel: Société vaudoise de théologie : rapport sur I'exercice de 1909-1911
Autor: Barth, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE
Rapport sur I’exercice de 1909-19111

FERNAND BARTH

président sortant de charge.

Messieurs et chers collégues,

Il y a dix-huit mois, & propos de I’envoi qui lui avait été
fait du rapport présenté par mon prédécesseur, M. Rod. Ber-
gier, un ancien membre de notre Société, un « renégat »,
comme il g'intitule lui-méme, m’adressait les lignes sui-
vantes :

« Le dit rapport que j’ai lu avec intérét m’a montré que la
Société de Théologie n’a pas encore trouvé la voie de ce que
j’avais espéré étre sa mission : Travailler & donner au chris-
tianisme évangélique de langue francaise la théologie qui a
si cruellement manqué au moment du Réveil. Jaurais voulu
qu’elle entendit ’appel : Levons-nous et batissons! Si I'on
prend les trente et quelques années de l’existence de la So-
ciété de théologie, en est-il résulté quoi que ce soit de vrai-
ment utile & I’ceuvre de Dieu? »

Qui aime bien chéatie bien. Il faut que notre ancien collegue
soit encore attaché de cceur a la Sociéte de théologie pour

pouvoir lui donner la verge d’aussi magistrale facon. Trés
sincérement nous ’en remercions. Rien ne vaut une bonne

t Rapport lu a la Séance annuelle de la Société vaudoise de théologie, le 26 juin
1911,



a76 FERNAND BARTH

admonestation. Mais tout de méme la sévérité de notre Men-
tor n’est-elle pas un peu excessive ? Et d’abord, plaidons les
circonstances atténuantes. On nous dit que le mouvement du
Réveil a cruellement souffert de ne pas avoir de théologie.
Est-ce bien exact ? Que les revivalistes du commencement du
xIxe siécle n’aient pas été des théologiens au sens propre du
mot, nous en demeurons d’accord. Et d’ailleurs, Messieurs,
I’histoire connait-elle, saint Paul et Calvin mis & part, des
hommes qui aient été & la fois théologiens et revivalistes?
Mais ceci concédé, le Réveil, pris en bloc dans les pays de
langue francaise, n’avait-il pas une théologie a lui ? Cette théo-
logie, pour scripturaire qu’elle se prétendit étre, n’était-elle
pas quelque peu étroite et oppressive ? N'est-ce pas pour ne pas
la heurter de front que Vinet s’est complu dans une attitude
de prudence et d’opportunisme qui a pu le faire accuser de
manquer de courage? Rien d’étonnant dés lors si, par réaction,
la théologie de la seconde moitié du siécle s’est tenue éloi-
gnée de tout a priori et de tout systeme, si, sans cesser d’étre
biblique, elle a voulu faire place & un plus grand nombre
d’éléments constitutifs, s’adressant tour & tour a la linguis-
tique, a4 U'histoire, & 'archéologie, plus récemment & la psy-
chologie et méme & la médecine, pour fournir les matériaux
d’'une maison plus hospitaliére & tous. Ce n’est pas l'ccuvre
d’'un jour. Il y faut bien une génération. Et nous pouvons
dire, en toute humilité, qu’au cours de ses trente-six années
d’existence, la Société vaudoise de théologie y a contribué
pour sa part.

C’est 1a ce que j’essayal d’exposer & mon honorable contra-
dicteur, et qui me valut une nouvelle volée de bois vert :
« Je serais fort heureux, écrivait-il, de connaitre les quelques
éléments que la Société de théologie a contribué a grouper
en vue d’'une reconstruction théologique. Ce serait pour moi,
je vous assure, une révelation, et cela me consolerait un peu
d’avoir été un des fondateurs de la Société de théologie. Jus-
qu’ici elle m’a paru surtout forte dans le travail négatif et
dans la construction du chaos. Existe-t-il une base quel-
conque que posent, également, les mains de tous les membres?



RAPPORT DE LA SOCIETS VAUDOISE DE THEOLOGIE 577

Est-il un principe, si élémentaire soit-il, que les membres
professent en commun? » La mise en demeure était for-
melle. Impossible de ’esquiver. Sur le premier point, celui
-des éléments de la reconstruction, il me suffisait de renvoyer
Iinterpellant aux trois-cent-trente travaux et communications
présentés dans les séances de la société, et sur le second, &-
‘savoir le principe commun a tous nos membres, nos statuts
me fournissaient une réponse parfaitement claire et suffi-
sante: La Société vaudoise de théologie a pour but de rappro-
.cher pour un travail commun tous ceux qui, admettant le fait
du salut par Jésus-Christ, révélé dans les Ecritures, veulent
en faire Uobjet d’une étude scientifique. Cet article fondamen-
tal, adopté dés le début, n’a pas cessé d’exprimer notre but
et notre méthode : notre but, 'étude du fait évangélique ;
notre méthode, la science, avec tous ses procédés d’investi-
gation. La fonction de la Société de théologie n’est pasde pro-
voquer la foi chez ses membres, ni de la propager autour
d’elle, ce qui est la raison d’étre des Eglises ; bien plutdt elle
suppose la foi en Jésus-Christ, concue comme un mouvement
du coeur vers celui que Dieu a donné pour Sauveur aux
hommes, aux théologiens aussi bien qu’aux simples fidéles.
Mais le théologien éprouve le besoin, trés légitime assuré-
ment, de retourner sans cesse aux origines historiques d’ou
sa fol dérive par voie d’enchainement dans le temps, de con-
troler la valeur des conditions objectives de cette foi, de la
iégitimer aprés coup devant sa raison raisonnante. Or une
société comme la notre a le grand avantage de faciliter ce tra-
vail & ses membres, puisqu’aussi bien il est humainement
impossible & chacun d’eux de se renseigner sur l’ensemble
des disciplines qui constituent proprement la théologie. Les
recherches des uns provoquent et orientent celles des autres.
Mais nous ne pouvons pas, que je sache, aller plus loin.N’étant
niun concile ni un synode, la Société de théologie ne saurait
échafauder un systéme doctrinal, orthodoxe ou néo-orthodo-
xe, libéral ou pragmatiste, qui ferait régle pour les chrétiens
de notre genération. Notre tiche, & nous, est de tailler des
pierres dans les différentes carriéres que les sciences nous
THEOL. BT PHIL. 1911 Bl



H78 FERNAND BARTH

ont ouvertes : &4 d’autres le soin de prendre ces pierres,
marbre ou molasse, simples fragments ou gros mecellons,
pour restaurer I’antique cathédrale que nous a léguée la foi
des siécles passés. Car nous protestons contre 'accusation de
« construire le chaos ». Nous respectons I’ceuvre de nos péres.
Kt ¢’est précisément parce que nous la respectons, parce que
nous voulons en conserver la pensée inspiratrice, que nous
nous préoccupons de réparer les ravages que les siécles yont
faits. Nous ne sommes ni des vandales ni des dilettantes.
Nous sentons aussi la nécessité de reconstruire. Mais encore
un coup, nous nous contentons du modeste role de «tailleurs
de pierre. »

TRAVAUX PRESENTES

Apres ce trop long préambule, utile cependant, me semble-
t-11, pour remettre les choses au point, j’en viens a l'indica-
tion et & la rapide analyse des études que nous ont été présen-
tées au cours de I’exercice.

Eschatologie.

Dans la premiére séance, & Cossonay, notre fidele et regretté
collegue M. le Dr EmM. PETAVEL-OLLIFF nous donnait la
primeur d'un travail qu’il devait lire plus tard a Geneve et
qul a paru en brochure aprés sa mort sous le titre : Les bases
logiques d’un néo-calvinisme. Avec la belle crianerie que nous
lui connaissions, dans cette langue qui n’était qu’'a lui,
riche en images heureuses, en traits primesautiers provo-
quant des rires incoercibles, I’érudit théologien livrait en
quelque sorte son testament spirituel. Personne ici ne s’éton-
nera que, parti des jubilés calviniens, 'auteur soit arriveé
trés vite & ce qui était pour lui le schibboleth de la théolo-
gie : 'immortalité conditionnelle. Vie et mort, salut et per-
dition, tels sont les points cardinaux de l’enseignement hi-
blique. Dés lors la doctrine de 'immortalité naturelle, avec
son corollaire des peines éternelles, doit étre abandonnée.
1.”ame est périssable. Et c’est un acte digne du Dieu d’amour



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE H79

de lui permetire de rentrer dans le néant si elle n’est pas ca-
pable de vivre. Mais voici : Dieu, donateur généreux, offre a
Phomme 'immortalisation par Jésus-Christ. L'univers devient
un laboratoire ou l’énergie impersonnelle se transforme en
énergie consciente pour la glorification des {ils de Dieu. Mais,
comme dans ’évolutionnisme scientifique, les plus aptes seuls
survivront. ils seront d’ailleurs des multitudes. Et quant aux
autres, aux anéantis, ils constitueront des déchets ne présen-
tant plus aucun caractére qui puisse les faire regretter. C’est
ainsi que M. Petavel pensait sauvegarder les droits de la lo-
gique et jeter les bases d’'un néo-calvinisme.

Il y avait quelque chose de solennel &4 entendre, et & voir,
ce vieillard crier, avec une conviction si arrétée, son delenda
Carthago a 'eschatologie traditionnelle. Je dois ajouter que
la plupart de ceux qui prirent la parole aprées lui se décla-
rérent partisans du conditionalisme. A noter cependant l'é-
nergique intervention en sens contraire de M. le professeur
PH. BRIDEL, qui contesta que l'amour du Pére put se satis-
faire a la pensée qu’'un seul de ses enfants manquat & 'appel
final.

Le méme sujet a été repris le 27 juin 1910, & la fois par
M. le professeur EMERY et M. le pasteur PiLET. Dans une
communication, qui a pris les allures d’un véritable travail,
sur l'eschatologie paulinienne, M. Emery a fait voir, d’'une
part, 'importance considérable des vues eschatologiques dans
la pensée de saint Paul, et d’autre part, I’évolution de cette
pensée en ce qui concerne la parousie et la résurrection. La
rédemption cosmique, conclut M. Emery, est & transformer,
mais & garder. La résurrection de la matiére estinadmissible
aujourd’hui, mais il faut défendre celle du corps. Le juge-
ment final & grand orchestre ne peut plus étre maintenu,
mais il importe de précher que I’état futur dépendra de 1’é-
tat présent. M. PILET, lui, qui avait intitulé son étude : Con-
ditionnalisme, universalisme ow agnosticisme eschatologique,
n’a pas caché qu’il voulait faire le procés au conditionna-
lisme, au nom d’un triple argument, philologique, psycholo-
gique et moral. Le vocable « mort», en effet, ne peut pas tou-



530 FIERNAND BARTH

jours étre pris dans son sens propre, et le sens figuré est sou-
vent difficile & établir. D’autre part, ou 'homme est religieux
et moral ou il ne 'est pas; dans le premier cas il est impé-
rissable comme la loi morale elle-méme, et dans le second on
ne sait plus ce qui le distingue psychologiquement de ’ani-
mal. Enfin, triompher de son ennemi en le supprimant, c’est.
remporter une victoire matérielle qui n’est qu'une défaite
morale. Trois arguments, au contraire, militent en faveur de.
I'universalisme : scripturaire, moral et prophétique. Il est
permis de parler de 'universalisme de saint Paul. Dieu ne
permettra pas que les incroyvants expient des péchés qui sont
imputables aux croyants. Ici-bas déja Pamour chrétien opére
des miracles et vient a bout des résistances qui paraissant
les plus invincibles. La conséquence logique du travail etit
été, semble-t-il, une profession de foi universaliste. Pourtant,
M. Pilet a hésité a la faire et s’est réfugié en finale dans ce
qu’il a appelé I'agnosticisme de la foi. On ne s’étonnera pas
que M. Petavel, dont c’était avant-derniére séance, ait re-,
levé le gant avec sa promptitude habituelle. I1 ne signala pas
moins de dix erreurs dans les théses de M. Pilet, dont I'ag-
nosticisme, selon lui, n’est pas moral et conduit au matéria-
lisme. Un hote d’occasion, M. le pasteur EMERIC de Saint-
Dalmas, soutint le méme point de vue.

Une troisiéeme fois, mais hélas! sans notre bouillant col-
legue, le 30 janvier 1911, le sujet revint & Pordre du jour
sous forme d’un travail posthume du pasteur WURSTEN, lu
par M. le pasteur F. Contesse. Ce mémoire, intitulé Deux
eschatologies, écrit dans une langue quelque peu archaique,
mais d’'une grande somptuosité, est visiblement inspiré de
I’école de Beck et de F. Godet. Aussi l'auteur ne cherche-t-il
pas & sonder les mysteéres de I'existence ultra-terresire. 11 se
borne a opposer ’eschatologie scripturaire a la théorie du
perfectionnement indéfini. Ni le temps, ni 'esprit humain,
ni aucune philosophie quelconque ne sauraient instaurer
sur notre terre le Royaume de Dieu. [i v a une lutte engagée
entre les deux puissances du bien et du mal, et le monde so
hate vers une crise supréme que marquera la seconde venue



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE o381

du Christ. C’est alors qu’auront lieu la résurrection et le
jugement. Cette doctrine n’est pas dualiste, puisqu’elle
affirme que la puissance du bien est seule éternelle et absolue.
Elie n’est pas pessimiste puisqu’elle croit & 'amour comme
a la loi souveraine du monde. C’est celle des deux eschatolo-
gies qui confére le plus de valeur a la vie, a laresponsabilité
de I'homme, & la haute dignité de notre nature, a la gran-
deur infinie de notre vocation.

M. le pasteur Vallotton, qui assistait 4 la séance, s’est
constitué le défenseur de la tendance indiquée par feu
Wursten, et a particuliérement insisté sur la nécessité de
maintenir dans ’enseignement chrétien la-doctrine du retour
visible de Christ.

La proportion de trois séances sur quinze consacrées au
méme sujet peut, a juste titre, messieurs, vous paraitre exa-
gérée. Je me hate de dire qu’il n’y a eu la aucune prémeédita-
tion, ni d’un groupe de membres, ni du Comité, mais une
pure et simple coincidence. Car le bureau de la Société n’a
pas toujours le choix pour les sujets a faire figurer a l'ordre
du jour. Il sait ce que c’est que de manquer méme du néces-
saire. Aussi accepte-t-il avec reconnaissance toutes les offres
de secours qu’on veut bien lui faire, trop heureux s’iln’a pas
lui-méme & aller tirer des sonnettes au prés ou au loin.

Histoire.

Ce fut pour nous une véritable bonne fortune que de pou-
voir nous assurer la présence et le concours de M. le pasteur
LeoroLp MoNOD & notre séance d’antomne de ’'année dernieére,
le 26 septembre 1910, aux Chevalleyres sur Blonay. Les pages
que le distingué ancien pasteur de I’Eglise libre de Lyon a
lues sur le caractére de Calvin d’aprés sa correspondance sont
de celles que 'on n'oublie pas. Elles enchantent aussi bien
le ceeur que esprit. « L’histoire est une résurrection », disait
Michelet. Rarement nous en avons été aussi persuadé qu’'en
entendant M. Monod. Mais aussi, comme 'austére réformateur
de Geneve prenait vie sous la plume de son biographe ! Nous
Ientendions rire et nous le voyions pleurer | Car Calvin, loin



583 FERNAND BARTH

d’avoir été I'étre insensible que 'on croit, a plutot péché par
I’exceés d’une sensibilité, qui jointe a une disposition autori-
taire, explique chez lui la passion et U'intolérance. S’il avait le
sentiment de la grandeur de son ceuvre et de I'éminence de
son apostolat, il était humble cependant, et en a donné des-
preuves, en particulier sur son lit de mort. Notre président
honoraire, M. le professeur Dandiran qui, s’il ne présente
plus lui-méme de travaux, & notre grand regret, connait le
secret de les suggérer aux autres, a demandé a M. Monod de
compléter sa magistrale étude par une autre sur les rapporis
entre la personne et la théologie de Calvin. Nous nous asso-
cions pleinement a ce voeu, souhaitant & notre Société le pri-
vilége d’entendre une seconde fois le remarquable conféren-
cier qu’'est M. Léopold Monod.

Dogmatique.

Il fallait du courage a M. le pasteur et professeur CHAVAN
pour traiter son sujet : L’évolution dogmatique de Vinet et la
crise religieuse contemporaine (31 octobre 1910). Les savantes
recherches qu’il a faites en vue de la publication des ceuvres,
de notre grand théologien lui conferaient d’ailleurs I’'autorité
nécessaire. Comment Vinet, élevé dans le supranaturalisme
orthodoxe, gagné par la piété des hommes du Réveil, se trouva
bientot en proie a des perplexités inattendues sur la question
dogmatique; comment, dés le 1er Discours, en 1831, il s’af-
franchit de la scolastique protestante en définissant le dogme
une affirmation doctrinale suprarationnelle ayant un carac-
tére moral ; comment il en vint a4 parler moins de doctrines
que de faits révélés qui régénerent parce qu’ils transmettent
I’action d’une vie personnelle, celle du Christ ; comment les
notions de salut et de régénération, d’abord séparées dans
son esprit, se rejoignirent peu & peu et Vamenérent a déclarer
que le sacrifice de Christ ne peut nous sauver s’il ne se ré-
péte en nous; que, d’autre part, Vinet n’a jamais renié sa voie
ancienne; qu’il n’a pas senti la gravité de son évolution;
qu’il a hésité a rejeter les notions de théopneustie, d’élection
et de substitution; que sa crise théologique ne s’est pas



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 583

achevée parce qu’il la redoutait pour lui et pour les autres,
¢’est ce qu’a magistralement montré M. Chavan, tirant de
'son étude deux lecons en guise de conclusion : 1° Le vrai
mode de rajeunissement de la dogmatique est interne, orga-
nique, par le dedans; 2°¢ il faut & I’Eglise des novateurs,
mais non des négateurs; le secret des hommes de progres
dans le domaine religieux, c’est leur piété. A une question
qui lui était posée sur le silence de Vinet, M. Chavan a ré-
pondu : si Vinet n’a pas parlé plus clairement, c’est que le
moment ne lui paraissait pas opportun, qu’il savait ne pas
pouvoir étre compris, et surtout que lui-méme n’était pas
parfaitement au clair.

De Vinet a Frommel, la transition est facile. On sait que
les disciples du jeune maitre de Geneéve, au lendemain de sa
‘mort, ont fait le geste pieux de rassembler les études qu’il
-avait semées ici et 1a, et surtout de publier les cours inédits
.ol ce puissant dialecticien exposait librement sa pensée. De
«ces volumes systématiques, le premier seulement est sorti
de presse jusqu’a aujourd’hui, et c’est a 'analyser que M. le
pasteur PILET nous a conviés, le 29 novembre 1909, sous ce
titre : L'ceuvre théologique posthume de Gaston Frommel. 1. Les
wmitiateurs de la théologie moderne. 1'euvre théologique de
la Réforme, compromise par la scolastique protestante, dé-
viée par le rationalisme, a été reprise au commencement du
Xixe siecle par deux génies dont dérivent encore les grands
.courants de la philosophie religieuse contemporaine : Kant
et Schleiermacher. Mais Kant, qui a le mérite d’avoir, pour
la premiere fois, décrit le phénomeéne de I’obligation de cons-
cience, a le tort de poser 'autonomie de la raison et de ne
vouloir par conséquent qu'une morale indépendante. Schleier-
macher, de son coté, s’est efforcé de donner a la religion sa
base comme science indépendante, & savoir le sentiment
.«d’une absolue dépendance de Dieu. Or, ce principe est faux
dans ses conséquences, parce qu’il crée un dualisme entre le
déterminisme de la conscience psychologique et 1a liberté de
la conscience religieuse ; en outre il est faux en soi, parce
qu’il transforme en rapport quantitatif une relation qui ne



b4 FERNAND BARTH

peut étre que qualitative. Cest de dépendance immédiate
qu’il faut parler, mais non absolue. M. le professeur LAUFER,
qui avait accepté de prendre la parole comme premier opi-
nant, a montré que Frommel fut plus prés de Schleiermacher
que de Kant, par sa perception de I’absolu. Lui aussi pose le
phénomeéne religieux comme primitif, antécédent au phéno-
meéne moral ; seulement il saisit 14 une dépendance, non de:
fait, mais de droif.

Systématique.

~La philosophie allemande compte parmi ses représentants.
les plus distingués M. RopoLPHE EUCKEN, professeur a léna.
Son systéme nous a été présenté le 28 février 1910 par M. le
professeur Pu. BRIDEL qui s’est fait son introducteur aupres
du public de langue francaise, et qui a eu le privilége de le
rencontrer dans 'une des conférences d’étudiants chrétiens
de la Suisse allemande, a Aarau. D’aprés M. Eucken, la
philosophie ne saurait se borner i enregistrer les résultats
généraux des sciences. Elle doit donner un euyraypa, soit une
orientation scientifique et pratique, un principe de civilisa-
tion. Ainsi elle s’oppose au naturalisme, qui, aprés avoir
déshumanisé la nature en est venue 4 déshumaniser ’homme,
et a l'intellectualisme qui justifie tout comme résultat d’une
dialectique se poursuivant a travers I'histoire, et fait de
I’'homme un simple spectateur des choses. Le systéme de
M. Eucken a de fortes analogies avec le personnalisme de
Renouvier. Il reconnait dans la personne spirituelle un fac-
teur d’action et de transformation de I'univers. Nous avons
au dedans de nous une vie supérieure qui tend a se réaliser..
Elle s’affirme en nous a condition que nous nous donnions &
elle pour étre ses organes. La philosophie est alors I'histoire
d’une vie qui se fait. Ce personnalisme n’est pas l'individua-
lisme, ¢’est-a-dire 'organisation de sa vie, sous couvert d’indé-
pendance, en vue de son propre intérét. Il n’est pas davan-
tage du socialisme, car I’homme est plus et mieux qu’un étre
social. La personne spirituelle doit s’unir & ce qu’il y a de
-plus profond dans P'univers. Il y a déja des incorporations



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE H8H-

partielles de I'idéal, mais nous ne devons pas oublier que la
conquéte en a été faite par des martyrs. La vie de 'esprit est
notre meilleur moi, et elle a sa source dans une personne
supréme dont nous faisons une expérience qui est produec-
trice de liberté. Nous appartenons & un régne de 'Esprit.

Ce que Eucken est pour les contrées germaniques, il semble
que J.-J. GourDp, le savant et modeste professeur que Genéve
vient de perdre, doive le devenir pour nos pays de langue
francaise. Ce fut, pour plusieurs d’entre nous, une révélation
lorsque dans la séance que nous avons eue en commun avec
la Société pastorale, le 8 mai dernier, M. le pasteur SCHNEGG
exposa les grandes lignes de la philosophie religieuse de Gourd,
spécialement d’aprés ses deux ouvrages capitaux: les Trois
dialectiques (1897) et la Philosophie de la religion (1911). Se
rattachant & Kant tout en le dépassant, le philosophe gene-
vois conteste qu’il y ait une région ultraphénomeénale. Mais au
sein méme du monde phénoménal peut s’observer le dualisme
de I'étre et de la valeur, entrainant celui de la fonction et de:
la réalité, et aboutissant a celui de la ressemblance et de la
différence. La science se borne a I'élément de ressemblance,
mals c’est un appauvrissement, car, ce faisant, elle élimine
I'incoordonnable, le hors la loi. De méme la morale. Une
troisiéme dialectique doit intervenir pour reprendre l'incoor-
donnable de la science et celui de la morale : ¢’est la religion,
qui n’apporte plus al’esprit un agrandissement extensif mais
intensif. Cette intensification se marque dans le quadruple
incoordonnable, théorique : le mystere, pratique : le sacrifice,
esthétique: le sublime, et collectif: I'Eglise. Dés lors, le
mysticisme devient la philosophie de I'incoordonnable. Il
domine toutes les catégories de la pensée et toutes les bar-
riéres de 'esprit. Le Dieu de I'incoordonnable exhorte a la
priére, rend possible le sacrifice, le sublime, 'amour. Certes,
on peut objecter & Gourd que la limite entre le coordonnable
et le hors la loi n’est pas toujours tranchée en fait, que son
Dieu est dessiné en Lraits vagues et incertains; que la figure
du Christ reste beaucoup trop lointaine et abstraite, il faut
néanmoins iut savoir gré d’avoir voulu rendre hommage ala



H86 FERNAND BARTH

religion et faire du croyant un hors la loi. Dans son contre-
rapport, M. le pasteur PERRIRAZ, s’est posé la question :
Gourd est-il phénoméniste? Les hors la loi ne sont-ils pas
des noumenes ? Et peut-on parler de métaphysique dans le
phénomene ? Puis, si la religion est le domaine de 'incoor-
donnable, il y a cependant une logique en elle : la folie de la
croix devient la supréme sagesse.

Ecclésiologie.

En bons théologiens protestants que nous sommes, il ne
nous déplait pas de suivre le mouvement des idées chez nos
cousins de I’Eglise de Rome, ou l'on sait que l’évolution
s’accentue dans un sens libéral en dépit des efforts que fait
une main puissante pour s’y opposer. C’est notre collegue du
Comité, M. le pasteur DE MESTRAL qui, par deux fois, a
entretenu la société des choses catholiques, le 25 avril 1910:
I’Eglise et la critique d’aprés Mgr Mignot, et le 27 février
191 : De Charybde ¢ Scylla, par le Pére G. TYRRELL. Mgr
Mignot, archevéque d’Albi, est 'un de ces princes de I'Eglise
qui savent étre tolérants & I’égard des protestants. Tout en
critiquant Aug. Sabatier ou Harnack, par exemple, il veut
leur rendre hommage. Loin de redouter le travail de la cri-
tique biblique, I'archevéque le croit fort utile pour expliquer
la formation du Livre et préparer aux théologiens un terrain
solide. Au surplus, la crise de la foi, provoquée par les recher-
ches contemporaines, a beaucoup moins de gravité pour les
catholiques que pour les protestants, car ceux-ci n’ont que la
Bible, tandis que les premiers croient & I'Eglise avant de
croire a la Bible. I’Eglise posséde la tradition, dont la valeur
est supérieure a celle de I’Ecriture. A la rigueur, 'Eglise
aurait pu se passer des Evangiles.

.e Pére Tyrrell, lui, est un penseur autrement vigoureux
et indépendant. Exclu de la Compagnie de Jésus, frappé des
foudres de I’excommunication, mort impénitent, mais non
révolté, espérant conire ftoute espérance un rajeunissement
de la doctrine catholique, il fut, de tous les modernistes de
ce temps, peut-étre le plus religieux, & coup sar le plus



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE -BY7

génial. D’aprés lui, 'autorité du prétre a été corrompue par
le sacerdotalisme; on a oublié qu’elle était une délégation
de I’Eglise, conférant & quelques-uns une partie de ses pré-
rogatives. La supréme instance n’est pas l'évéque, méme
de Rome, mais l'opinion publique éclairée par I’Esprit de
Dieu. Et c’est cet élément démocratique qu’il faut s’ap-
pliquer & développer dans I'Eglise avec persévérance.

Les modernistes, qui ne veulent pas sortir de I'Eglise ro-
maine, qui en appellent du pape mal informé au pape mieux
informé, ont le généreux dessein de travailler a 'avénement
d’un catholicisme plus spirituel, plus populaire, plus atten-
tif aux besoins de I’heure présente. Ce néo-catholicisme se
rapprochera-t-il assez du protestantisme pour permettre aux
deux fréres ennemis de se réconcilier ? Il est permis de 'es-
pérer. En attendant, on commence & s’apercevoir qu’il v a
entre certaines ames, malgré la différence d’étiquette ecclé-
siastique, une relation de parenté, et qu’il leur est dores et
deja facile de communier.

Psychologie.

C’est ce qui apparait, par exemple, lorsqu’aprés avoir lu
De Charybde a Scylla, on lit ' Expérience religieuse, de M. H.
Bois, dont M. le pasteur H. pE LA HARPE nous a donné com-
munication le 25 avril 1910. Car le distingué professeur de
Montauban veut qu’on en finisse avec le préjugé qu'une seule
religion possede la vérité religieuse objective. Ce qu’on trouve
a la base des différentes religions ce sont des expériences
religieuses différentes, et entre ces expériences il n’y a pas
opposition mais gradation. Or, qu’est-ce que l'expérience
religieuse ? Une perception sui generis, pas entiérement dé-
gagée d’éléments sensibles, mais distincte de l'expérience
sensible. Elle peut revendiquer le nom et la dignité d’expé-
rience scientifique, puisqu’il y a expérience chaque fois que
quelque chose est donné dans le champ de la conscience ; or,
pourquoi le domaine de la science serait-il strictement limité
a ce qui est mesurable ? Au surplus, ce qui est expérimenté
de part et d’autre ce sont des états de conscience, et le monde



Hls FERNAND BARTH

extérieur n’est pas plus donné dans 'expérience scientifique
que Dieu dans I’expérience religieuse. La psychologie moderne
ne conteste pas I'universalité et 'irrésistibilité de ’expérience
religieuse, mais elle cherche a I’expliquer par I’hypothése du
subconscient. Certes, répond M. Bois, nous admettons le
subconscient ; nous croyons que c’est par lui que Dieu entre
en rapport avec sa créature ; mais cela ne donne pas encore
une explication définitive, et la porte reste toujours ouverte
a la foi. La croyance religieuse s’appule sur des bases non
seulement psychologiques, mais encore métaphysiques et
morales.

Dans un sens passablement différent, et en quelque sorte
pour répondre a M. Bois, M. le pasteur BERGIER nous avait
déja donné, le 31 janvier 1910, un travail important sur
Expérience religieuse et expérimentaiton scientifigue. D’apreés
notre ancien preésident, c’est pour faire participer la religion
au crédit qui s’attache de nos jours a la science que, dans
certains milieux, on cherche & assimiler 'expérience reli-
gieuse a I'’expérience scientifique. Or, une comparaison atten-
tive révele d’essentielles différences entre les deux genres
d’expériences. Et d’abord il ne parait pas possible de réaliser
artificiellement les conditions de I’expérience religieuse
comme le physicien, par exemple, peut le faire pour les phé-
nomenes qu’il se propose d’étudier ; I’expérience religieuse
ne peut étre exactement reproduite en tout temps et par tous;
elle n’est possible & réaliser que par la foi. Puis, dans 'expé-
rimentation scientifique, le savant choisit les phénomeénes et
les isole, au lieu que les faits religieux, ayant pour théatre le
moi humain, affectant le centre et ’ensemble de la person-
nalité, doivent étre étudiés dans leur complexité. Enfin,
I’expérience scientifique a une valeur démonstrative cons-
tatée et universelle, tandis que l'expérience religieuse du
croyant a celle d'un témoignage. Il n’y a donc pas possibilité
d’assimilation. Toutefois, le témoignage du croyvant, corro-
bore et en quelque sorte objectivé par la foule des témoignages
analogues, permet d’établir la dogmatique et I'apologétique
chrétiennes sur une base solide. M. le pasteur H. SECRETAN,



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 5%

désigné comme premier opinant, a parlé dans le méme sens
et insisté sur le fait que la grande expérience religieuse est
celle de la conversidn, qui crée l'unité entre les croyants
par dessus la diversité des expériences particuliéres.

Le 27 mars 1911, M. le pasteur THiLO étudiait devant nous
la notion moderne du péché. D’aprés I'enseignement de Jésus-
Christ, le péché est un acte opposé a la volonté de Dien. Mais
il n’y a pas dualisme dans la pensée de Jésus; la corruption
du monde n’est pas due a un principe mauvais: la folie du
ceeur, voila la cause du péché. L’homme est responsable,
non de son origine mais de son devenir. La morale laique,
celle de Haeckel en particulier, a remplacé le dogme de
Dieu par celui de la matiére. L.e monde est amoral : il n’y a
rien & pardonner, rien 4 vouloir. C’est donc par une étrange
inconséquence que les haeckeliens parlent encore de devoirs
sociaux. La morale psychologique de Ribot, Dubois, Pavot,
admet que 'ame étant la résultante du passé, il n’y a pas de
pensée libre; I’'idéal c’est I'idée poussée jusqu’a Uinfini. Quant
a la morale philosophique, non celle de Nietzsche qui fait con-
sister le devoir dans la désobéissance, mais celle de I'école
francaise, elle fonde la morale sur I’évolution ou la solidarité.
(’est Guyau qui en donne le critére le plus acceptable : res-
pecter la vie chez soi et chez les autres. C’est trés bien, mais
on ne peut souvent aimer ’humanité qu’en se sacrifiant soi-
méme. Et d’ailleurs, en vertu de quel principe combattre la
jouissance instinctive ? La morale laique manque a fournir le
critere de la perfection. Conclusion : la religion nous est
de plus en plus nécessaire, car c’est en Dieu que se trouve
I’équilibre entre 'intérét social et 'intérét individuel.

Vous serez sans doute frappés comme moi, messieurs, du
nombre et de 'importance des travaux de philosophie reli-
gieuse qui nous ont été présentés dans ce dernier exercice.
Encore ici, je vous 'assure, il n’y a rien eu d’intentionnel.
Mais il me semble permis d’en tirer la conclusion que nos
membres sentent toute la gravité de la crise de pensée que
traverse notre société contemporaine. Et au lieu de s’absor-
ber dans les questions de détail, ils vont tout droit au fond



590 FERNAND BARTH

des choses, a ces expériences primordiales dont notre géné-
ration, au nom d’une science faussement ainsi nomimee, a
la folie de vouloir s’affranchir. Et n’y aurait-il pas la un
symptome de ce qu'on a appelé récemment, parmi nous, «la
réapparition de la métaphysique dans la théologie ? » Ce qui
ne veut pas dire que I'étude fouillée des textes, la reconsti-
tution patiente du passé, puisse longtemps rester impunément
a I'arriére-plan : la syntheése philosophique ne pourra jamais
se passer, sous peine de discrédit, du concours de 'analyse
historique, lexicologique, psychologique. Aussi bien n’avons-
nous pas été, dans ces deux derniéres années, sans quelques
travaux de cet ordre. Ce sont ceux dont il nous reste a
parier.

Exégése.

Dans une communication faite le 31 janvier 1910, M. le
pasteur D* LINDER nous a initiés & ce qu'’il appelle les modu-
lations de ' Evangile de Jean. On connait la méthode hermé-
neutique de notre collégue : s’appuyant sur des doublets tels
que ipov el vaog, mnyn el gpcap, weww et mew, Ingovs et o Inosoug, 1l
statue dans le 4¢ Evangile I'existence de deux sources dis-
tinctes, attribuables a4 deux auteurs du second siécle.

M. le pasteur Dr PERRIRAZ n’a pas occupe le siége du rap-
porteur pendant moins de trois séances. La premiere fois, le
25 octobre 1909, son sujet était : Le christianisme et le monde
gréco-romain, ou : Le Nouveaw Testament et le langage popu-
laire d’apreés Uouvrage de Deissmann, « Licht vom Osten ».
Pour devenir la religion universelle, le christianisme, au
i*r siécle, dut s’exprimer en grec ; malis c’était le grec popu-
laire, caractérisé par des locutions que ne connaissait pas la
langue classique. Il y a donc grand intérét, pour l'intelli-
gence littéraire et historique du Nouveau Testament, a re-
chercher dans les écrits occasionnels de I’époque, contrats,
quittances, débats judiciaires, cahiers d’école, les termes.
auxquels le Nouveau Testament nous a habitués mais dont le
sens primitif nous est plus ou moins voilé. C'est ce qu’a fait
naguere le professeur Deissmann, de Berlin. Il a ainsi trouvé



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 591

la clef de plusieurs passages. Par exemple: ©co éx @eov élail
un nom donné & Auguste, dayafoc @:e; & Néron ; ®eov irog, Beog:
étaient d’un usage courant pour désigner les personnes impé-
riales ; xwpog s’appliquailt au seigneur paropposition al’esclave;
evaryehov signifiait le message envoyé au peuple de la part de
I’empereur ; mepovoia, 1a venue ou la visite d’un roi. C'est parce
qu’il était le livre du peuple que le Nouveau Testament est
devenu le livre des peuples.

Les deux autres travaux de M. Perriraz, les 28 novembre 1910
et 27 février 1911, n’en ont fait en réalité qu’un seul sous ce
titre: « Au nom de », étude d’éxégése et d histoire, spécialement
en rapport avec les formules baptismales. On trouve fréquems-
ment dans le Nouveau Testament les locutions interchangea-
bles é 7w dvopare et ém T avopart twveg; ¢’était une formule usitée
dans le culte et dans certains actes de nature religieuse. De
bonne heure, dans I’Eglise, on prit l’ha'bitude de guérir et
de prier au nom de Jésus. Or, que signifie au juste cette
expression ? Les anciens possédaient une philosophie des
noms touchant & la magie. La cabbale juive s’était beaucoup
occupée des noms, de celui de [ahvé principalement. Le nom
représentait 1’étre tout entier, il était en relation avec la
personnalité, formait une sorte de double, d’hypostase. Dans
le monde gréco-romain, la croyance a la magie existait aussi;
le nom pliait la volonté de la divinité & celul qui le pronon-
cait. Or, la foi aux démons était un des articles les plus re-
pandus dans 'ancienne Eglise chrétienne. De 14 le baptéme,
qui a pour effet de chasser les démons, de purifier le corps
et de donner le Saint-Esprit. 11 ne semble pas que Jésus ait
baptisé et ait laissé aux siens autre chose que l’eucharistie.
Le baptéme est né dans la communauté chrétienne pour
donner au néophyte une preave de son salut.

Théologie biblique.

Le 30 mai 1910, la Société de théologie devait entendre une
étude de M. le pasteur JoserH de Genéve, sur les portraits
de Jésus. Malheureusement, le matin méme, le rapporteur
faisait savoir par télégramme que son état de santé 'empé-



D42 ‘ FERNAND RARTH

chait de tenir son engagement. Ainsi pris au dépourvu,
votre président se résolut a exhumer, — ainsi dit le procés-
verbal, avec toute raison, — quelques pages d’un manuscrit
sur la politique des prophétes du VIII¢siecle. On sait que ces
prophétes sont principalement Amos, Osée et Esaie. Amos
eut le mérite de signaler le danger que faisait courir a Israél
le voisinage du colosse assyrien. Osée se distingua par de
vibrantes apostrophes a ’adresse du pouvoir royal : non qu’il
condamnét la rovauté comme telle, mais il demandait qu’on
consultat Iahvé dans le choix du souverain. Quant & Esale,
-on peutdistinguer diverses phases dans son activité politique :
1o Pendant la guerre syro-éphraimite, il condamne l'idée
d’'implorer le secours de P'’Assyrie. 20 Dans les dernieres
années du royaume d’Israél, il se recueille avec ses disciples.
3¢ Sous Kzéchias, il sefforce de fortifier le courage du roi et
de ranimer sa confiance en lahvé, qui ne permettra pas que
Jérusalem soit détruite. Le dogme de U'inviolabilité de Sion
est propre a la théologie d’Esaie; il a frayé la voie a 'idée
deutéronomienne de la centralisation du culte. Ce travail, —
a defaut d’autres mérites, — eut celui de provoquer une
-discussion fort intéressante sur 'opportunité de pousser les
Eglises dans la voie des alliances avec les puissances sécu-
liéres, notamment aujourd’hui avec le socialisme.

Physionomie des séances.

D’une facon générale, les travaux que nous venons de pas-
ser en revue ont été suivis d’'un échange d’idées qui n’a pas
toujours été assez « choquant » pour produire la lumiére
compléte, mais qui n’a jamais dégénéré non plus en logoma-
chie ou en attaques discourtoises. Ce qui nous parait y avoir
contribué pour une part appréciable, c’est la peine qu’ont
prise plusieurs de nos rapporteurs de résumer au préalable
leur travail en un certain nombre de théses pouvant étre
imprimées au dos de la carte de convocation. Nous prenons
la liberté de recommander ce mode de faire a nos successeurs,
surtout s’ils ont soin de désigner & l'avance un premier



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 593

opinant, comme le prévoit d’ailleurs un article de notre re-
glement.

Nous avons tenu, au cours de l'exercice, seize séances,
dont quatorze ont eu lieu a la salle Tissot du Palais de Ru-
mine, 4 Lausanne. La séance d’automne 1909 a été convoquée
je 27 septembre 1909, & I’'hotel d’Angleterre & Cossonay, ou,
pour la premiére fois, sauf erreur, dans nos annales, le vin
d’honneur fut offert par la municipalité de la ville. Autre
trait caractéristique : le diplome de président honoraire dé-
cerné, en 1905, 4 notre vénéré M. le professeur Dandiran, put
enfin lui étre remis, accompagné d’un toast en vers de M. le
pasteur Pilet. L’année suivante, le 26 septembre 1910, nous
étions a 'hotel-pension Les Chevalleyres sur Blonay. Apres
le morceau principal de la journée, et avant la dispersion
finale, le Bureau du Comité avait cru bien faire en invitant
M. ALBIN VALABREGUE & exposer les grandes lignes du sys-
téme dont il s’est fait 'apotre sous le nom de nouveau chris-
tianisme. La parole, extrémement facile et élégante, de
M. Valabrégue ne réussit cependant pas & donner aux audi-
teurs une idée claire du degré de nouveauté qu’il peut y
avoir dans le christianisme que préche le littérateur francais.
Par un curieux phénoméne d’inversion, la présence de
M. Valabrégue a Blonay nous a valu les compliments ironi-
ques du Journal religieur et 'approbation complete du
Grutli, qui a vu dans cette manifestation une «grande preuve
d’éclectisme » donnée par le protestantisme vaudois. Rappe-
lonsieci qu’a la demande du Comité de la section vaudoise de
la Société pastorale suisse, nous avons tenu séance commune
avec nos colléegues de la « pastorale » le 8 mai 1911. Cette
circonstance nous a procuré non seulement le plaisir de fra-
terniser, mais le priviléege d’entendre le travail présenté,
dans la matinée, par M. le pasteur Ep. GENTON, sur : Que
devons-nous réclamer du futur code pénal suisse au point de
vue moral et religieux ? ainsi que le contre-rapport de M. ’avo-
cat ScHOPFER. Un diner a4 I’hétel de France a encore con-
tribué a faire de cette journée une journée de féte. Des ren-
contres comme celle-1a font du bien, et nous exprimons notre

THEOL. ET PHIL. 1911 39



H94 FERNAND BARTH

reconnaissance a la Société pastorale qui en a pris l'initia-
tive.

Si l'on fait abstraction de la journée dont nous venons de
parler, ou le nombre des auditeurs s’est élevé & une soixan-
taine, le chiffre moyen des participants 4 nos séances a été
de 32, avec un maximum de 48 et un minimum de 15. Nous
devons ajouter que suivant 'usage établi, contraire d’ailleurs
a la lettre du réglement, nous avons continué & informer le
public de nos seéances par des communiqués a la presse. Il
nous est méme arrivé d’adresser personnellement la carte de
convocation d un certain nombre de personnes, — du sexe fort !
— qui ne font pas partie de la Société. Les profanes, hatons-
nous de 'ajouter, n’ont pas afflué, et les gardiens jaloux de
Varcanum theologicum n’ont pas a craindre de le voir violer
de si tot. La Lhéologie n’intéresse guére, — nous n’osons pas
dire: ne passionne guere, — que les pasteurs. Cest fort
regrettable, et sans vouloir nous vanter, nous croyons pou-
voir dire que les laiques cultivés entendraient avec profit ce
qui se discute chez nous. En particulier, nous ne voyons pas
pourquoi, en un temps ol l'on invite les pasteurs a faire de
la médecine, les meédecins, a leur tour, ne feraient pas aussi
un peu de théologie !

Les morts.

Trois membres, au cours de I’exercice, ont quitté nos rangs
définitivement pour la terre : MM. Paul Nicatli, le 3 novembre
1909, 4 46 ans, Emmanuel Pétavel-Olliff, le 15 novembre 1910,
a 75 ans, et James Barrelet, le 31 décembre 1910, & 60 ans.

M. PauL NicaTi, architecte & Vevey, ne faisait partie de
notre Société que depuis le 29 janvier 1906. Son nom reste
attaché aux travaux de restauration de la Cathédrale, de
I’église de Saint-Sulpice et de celle de Saint-Martin, & Vevey,
ou il avait fait des fouilles fructueuses. Sa perte nous a été
d’autant plus sensible qu’il était & I’époque le seul de nos
membres qui n’etit pas passé par un auditoire de théologie.

M. EmM. PETAVEL-OLLIFF, docteur en théologie, fut un de
nos membres les plus fidéles et les plus actifs. Re¢cu une



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 295

premiére fois le 26 novembre 1888, il fut nommé membre
honoraire le 27 mai 1895 & l'occasion de son départ pour
Geneve, mais, dés son retour a Montreux, puis a Lausanne,
il avait repris rang de simple membre et ne manquait pour
ainsi dire jamais une séance. La Société n’a pas entendu de
lui moins de dix-sept travaux, ressortissant & 'ecclésiologie,
a la christologie, & 'exégeése, a la théologie biblique et ala
systématique. C’était chaque fois un régal pour I'esprit. Et
non seulement nous avions en lul un rapporteur infatigable,
mais il prenait la parole dans toules les discussions. Ce qu’il
disait, on le savait d’avance, car quel que fit le point de
I’horizon dont il partit, il aboutissait toujours au méme but;
mais ce qui était inimitable en lui, c¢’était la belle assurance
du geste, 'extraordinaire animation du visage el cet accent
de la voix qui, montant des profondeurs d’une sorte de dia-
logue intérieur, s’élevait jusqu’a I’éclat de la fanfare. Car
Emmanuel Petavel avait une conviction, et il ne manquait
aucune occasion de la défendre. On sait quelle elle était : il
faut débarrasser a tout jamais la théologie protestante du
dogme del'impérissabilité native de I’ame, et subsidiairement
de celui des peines éternelles. De fait, 'effort de I'intrépide
protagoniste de l'immortalité conditionnelle, n’a pas été
vain. Depuis M. Hyacinthe Loyson, dont on lisait une
lettre d’approbation dans la séance de Cossonay, jusqu’a
M. Alf. Gaydou, qui était venu exprés de Suchy pour voir de
ses yeux l'auteur de la Fin du mal, M. Petavel-Olliff compte
de nombreux partisans, plus vu moins avoués, dans les rangs
du clergé comme parmi les laiques cultivés.

M. JAMES BARRELET avait 6été appelé en 1897 4 Lausanne
pour occuper la chaire de ’Ancien Testament ala Faculté de
théologie de I’Eglise libre. La méme année il demandait son
entrée dans notre Société, qu’il devait présider en 1901-1903.
Nous avons entendu de lui trois travaux et une communica-
tion, tous, comme il est naturel, ayant rapport 4 la matiére
de son enseignement. L’une de ses études eut les honneurs
de la séance d’automne, le 30 septembre 1908, & Chexbres ;
elle avait pour titre : « La question de I’Ancien Testament &



596 FERNAND BARTH

I’heure actuelle. » Dans cette consciencieuse revue des ten-
dances qui se manifestent aujourd’hui parmi les hébraisants,
I'auteur dirigeait sa pointe contre les « panbabyloniens », dont
il soulignait les ridicules exagérations. Si James Barrelet ne
fut pas un novateur, il ne fut pas non plus un rétrograde.
Il examinait avec bienveillance toutes les opinions. Il accep-
tait le verdict de la science critique. Mais tandis que d’autres
semblent trouver plaisir & jeter sur le marché intellectuel
les théories les plus abracadabrantes, lul n’avancait jamais
qu’avec une extréme prudence. Il en avail d’autant plus de mé-
rite que sa premiére éducation théologique avait été stricte-
ment bibliciste, et qu’il souffrait chaque fois que sa con-
science le forcait a s’en affranchir.

Les membres.

Si, aux trois décédés dont nous venons de rappeler le sou-
venir, nous ajoutons le nom de M. le pasteur CARRASCO, dé-
missionnaire des mars dernier pour cause d’absence illimi-
tée, et celui de M. PH. DUQUESNE, qui a quitté le canton, c’est
un chiffre de cinq dont il faut diminuer le total de cent trois
membres que nous comptions au debut de I'exercice. Fort
heureusement les vides ont été compensés, et au dela, en
cours de route, puisque dans 'intervalle de ces deux années,
nous avons eu la joie d’enregistrer 14 nouvelles adhésions,
ce qui porte notre effectif & 172. A dire vrai, trois des nou-
veaux membres sont d’anciens collégues qui nous sont reve-
nus, a savoir M. le pasteur WALTER, de Cossonay, qui avait
disparu de la liste par inadvertance, M. le pasteur SCHNETZ-
LER, de Cormoret, qui s’est repenti de la décision qu’il
avait prise de donner sa démission au moment de son départ
pour le Jura bernois, et M. le pasteur CORDEY, qui, aprés un
ministére d’une trentaine d’années en France, a accepté la
direction de I’Eglise libre de Montreux. Les autres candidats
recus sont, par ordre de date : MM. ALB. DuBuis, candidat
en théologie & Lausanne, EpM. BEZENCON, pasteur a Lutry,
WiLLiAM RIVIER, ancien pasteur, & Jouxtens, F. CAcciapuorTr,
pasteur & Lausanne, H. VAUCHER, propriétaire a la Rosiaz,



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 597

Y

P. METRAUX, pasteur & Monireux, CH. CURTET, pasteur &
Rougemont, EuG. HECLER, pasteur 4 Saint-Cergues, J.-G. PE-
TER, pasteur & Bursins, J.-G. SproRrrI, pasteur & Lausanne,
et J.-J. SANDERS, ancien pasteur, & Lausanne.

Ainsi que vous le disait le précédent rapport, notre Société
a participé aux jubilés calviniens de Genéve par une adresse
que M. le professeur Vuilleumier a bien voulu composer et
présenter en notre nom. A I'occasion de ces jubilés, deux de
nos collégues, MM. les professeurs Emery et Bridel ont recu
le bonnet de docteur en théologie de I'Université de Ge-
neve. Nous les en félicitons encore une fois bien vivement.
Enfin la Schola Genevensis a bien voulu nous faire don des
Actes du Jubilé 1909, en un élégant in-quarto de prés de
400 pages ou notre adresse se trouve consignée textuelle-
ment. Cet ouvrage reste dans nos archives, & la disposition
de ceux d’entre vous, Messieurs, qui désireraient le con-
sulter.

Affaires administratives.

Le Comité, que vous avez élu le 28 juin 1909, et qui était
composé : du rapporteur comme président, de MM. A. de
Mestral, vice-président, D. Jordan, caissier, L. Favez et
E. Pilet, secrétaires, a tenu sept séances, dont deux avec la
Commission du jubilé Viret et une avec le Comité de la So-
ciété pastorale. 1l s’est occupé principalement de la célébra-
tion du centenaire de Pierre Viret, dont nous parlerons plus
loin, et de la revision éventuelle des statuts.

Vous vous rappelez, en effet, que dans notre séance de
I’exercice précédent, aprés une discussion trés vive et
quelque peu confuse, sur le degré de publicité des séances,
I'assemblée adopta une proposition de M. Méan, tendant a
consulter les membres de la Société par circulaire. Le nou-
veau Comité se mit donc en devoir de rédiger un question-
naire & ce sujet. L’article 4 de nos statuts étant ainsi concu :
« Les séances ne sonl pas publiques. Les personnes étran-
geres & la Société, qui désirent assister 4 une séance, doivent
se faire introduire par un membre, » nous demandions :



598 FERNAND BARTH

10 Désirez-vous le modifier en disant a) les séances sont pu-
bliques (dames comprises) ou b) les séances sont publiques
pour hommes ? 20 Désirez-vous le maintenir tel quel, étant
entendu que les dames sont comprises dans les personnes
étrangéres 4 la société ? 3° Désirez-vous le maintenir tel quel
étant entendu que les dames ne sont pas comprises dans les
personnes étrangéres a la Société ? Soixante-douze bulletins
rentrérent. Le résultat fut si peu concluant que nous propo-
sames la non-entrée en matiere, ce que I’assemblée ratifia
dans la séance du 25 octobre 1909. On en resta donc au statu
quo, et la question ne fut plus soulevée. Ainsi se termina cet
intermede administratif, dans un finale qu’on aurait attendu
plus large et plus soutenu, eu égard a4 'ampleur des pre-
miers mouvements.

Faisant droit & un veeu présenté par M. le pasteur Lador,
nous avons inséré dans le Semeur vaudots et le Lien un avis
rappelant que la Société de théologie a ses séances, dans la
regle, le dernier lundi du mois, et que les Comités des diffé-
rentes organisations religieuses sont priés d’en prendre
bonne note pour éviter autant que possible les coinci-
dences.

Il a été convenu, une fois de plus, que c’est le secrétaire
de séance qui enverrait les comptes-rendus a la presse.

Nous nous sommes entendus avec la rédaction de la Revue
de théologie et de philosophie pour étre mis au bénéfice de son
service bibliographique, dans le cas ou tel ouvrage récent
pourrait fournir matiére & communication dans 'une de nos
séances.

Enfin, il nous a paru utile d’imprimer des formulaires de
candidature et de commander du papier a letires et desen-
veloppes avec en-téte. Ce sont 14 dépenses minimes qu'une
société qui compte plus de cent membres peut légitimement
se permettre.

Jubilé Pierre Viret.

Dés le mois d’aoat 1909, votre Comité se préoccupait de
préparer pour 1911 le 400¢ anniversaire de la naissance de



RAPPORT DE LA SOCINTE VAUDOISE DE THREOLOGIE 599

Pierre Viret. Et dans la séance de Cossonay il vous proposait
de faire paraitre un volume d’ceuvres choisies de notre ré-
formateur. Cette idée fut appuyée, notamment par M. le pro-
fesseur Vuilleumier, qui suggéra de joindre a la publication
projetée quelques-unes des lettres de Viret, a traduire du la-
tin, et de s’assurer la collaboration de MM. Barnaud, pasteur
a Clairac, et Schnetzler, pasteur a Cormoret, tous deux lau-
réats du concours ouvert il y a quelques années par le Co-
mité Vinet. Restait & assurer 'exécution.

Le Comité, ne se sentant pas les compétences nécessaires
pour mener & chef une pareille entreprise, décida de s’en
remettre pour la partie rédactionnelle & une Commission
spéciale, qu’il composa de la facon suivante : MM. les pro-
fesseurs Dandiran, Vuilleumier, Schreeder, MM. les pasteurs
Schnetzler et Barnaud, M. Ph. Godet, que désignait sa bro-
chure populaire sur Pierre Viret, M. H. Lefort, juge & la
cour de justice de Genéve, qui, dés qu’il avait eu connais-
sance de notre projet, nous avait gracieusement offert trois
portraits du réformateur d’Orbe, enfin M. Aug. Bridel, édi-
teur & Lausanne, dont on savait le désir de publier de son
coté un volume commémoratif. Malheureusement, M. Dandi-
ran ne crut pas pouvoir accepter sa nomination ; de son coté
M. Lefort se récusa également, n’étant, disait-il, « ni histo-
rien ni théologien », et fut remplacé par M. le professeur
Eug. Choisy. La Commission se réunit pour la premiére fois
le 29 novembre 1909 et se divisa en deux sous-commissions
de rédaction st d’édition. A la premiére appartinrent M. Vuil-
leumier, pour la direction générale, MM. Schreeder, Bar-
naud, Schnetzler, Godet et Choisy; la seconde fut formée de
M. Aug. Bridel, président, et du Comité de la Société de théo-
logie, spécialement représenté par son caissier, M. D. Jor-
dan. Les rédacteurs se mirent au travail, si bien que le
20 avril 1911 M. le professeur Vuilleumier pouvail nous an-
noncer que les manuscrits étaient préts et allaient étre livrés
a 'imprimeur. Actuellement le volume est sous presse et pa-
raitra & la fin de ’été. Il aura 400 pages et se vendra pour
le prix de 5 francs. Vous serez d’accord avec moi, Messieurs,



600 FERNAND BARTH

pour exprimer une fois de plus & nos distingués collabora-
teurs notre profonde gratitude pour 'ceuvre qu’ils viennent
d’achever en notre nom. Puisse le monument littéraire élevé
par leurs mains ramener l'attention d’une génération trop
oublieuse du passé sur 'homme modeste qui fut, par la
grace de Dieu, le principal réformateur du Pays de Vaud.

Sur l'initiative de notre colléegue M. le pasteur Schnetzler,
les deux Comités de la Société pastorale et de la Société de
théologie se sont réunis le 22 mai dernier pour étudier I'idée
d'un médaillon destiné a perpétuer le souvenir de Pierre
Viret & Lausanne. Trés favorables au projet, et désireux d’en
assurer la réalisation par le concours d’un plus grand
nombre de bonnes volontés, les Comités sus-nommés ont dé-
cidé de faire appel aux Commissions synodales de I'Eglise
nationale et de I’Eglise libre, & ’'Université, & la Société aca-
démique, aux Sociétés d’étudiants, & I’Association chrétienne
d’étudiants et aux Unions chrétiennes de jeunes gens du can-
ton de Vaud. La Commission générale ainsi formée a délégué
ses pouvoirs a une commission restreinte composée de
MM. Jean Bonnard, professeur, L. Emery, professeur, et
B. van Muyden, ancien syndic. Quant & la place ou sera en-
castré le médaillon, elle n’est pas encore choisie et ne le sera
sans doute qu’aprés que les autorités communales auront
réglé le sort définitif de 'ancienne cure de la Madeleine.

En effet, la maison qui fut pendant prés de trois siécles la
demeure des premiers pasteurs de Lausanne, a été comprise
dans un plan général de démolition en vue de la nouvelle
artére qui doit relier le pont Bessiéres a la place de la Ri-
ponne. Mais depuis quelques semaines des voix se sont éle-
vées dans la presse, celle de M. Philippe Godet, de Neuché-
tel, en particulier, pour demander que l'ancienne cure fut
conservée, eu égard & son glorieux passé, et aussi a ’en-
semble architectural de la colline de la Cité. L’affaire est ac-
tuellement pendante, et on peut légitimement espérer que
le Conseil communal, aprés la Municipalité, reviendra sur sa
décision antérieure pour donner satisfaction 4 ceux qui ont
la naiveté de croire qu’il y a des pierres qui parlent. Quoi



RAPPORT DE LA SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 601

qu’il en soit de l'avenir, et en prévision d’une disparition
éventuelle, votre Comité a cru bien faire d’organiser sans
tarder, dans la cure méme, une modeste exposition consa-
crée 4 Pierre Viret. Il s’est pour cela assuré le précieux con-
cours de M. P. Vionnet, ancien pasteur, directeur du musée
historiographique, et de M. G.-A. Bridel, imprimeur, dont
on connait les compétences archéologiques. Cette exposition,
dans laquelle nous avons rassemblé quelques ouvrages et
lettres du réformateur, & coté de documents se rapportant
aux lieux ou il a vécu, est destinée, dans notre pensée, &
faire mieux connaitre Pierre Viret, et a frayer les voiles au
Jubilé de cet automne.

Messieurs, lorsque, il y a deux ans, par un vote dont je suis
encore confondu & cette heure, vous m’avez fait 'honneur
de m’appeler 4 la présidence de notre Société, on était a la
veille des fétes calviniennes 4 Genéve, dont I’écho ne s’est pas
encore éteint. Quelques mois nous séparent aujourd’hui des
solennités, infiniment plus modestes, & coup siir, par les-
quelles nos Eglises vaudoises rappelleront le souvenir de
leur réformateur. Cet exercice 1909-1911 aura donc eu le pri-
vilége d’étre placé plus directement que ceux qui 'ont pré-
cédé sous le signe de la Réforme, et de la Réforme francaise en
particulier. C’est un privilége, en effet, car, pour nous autres
théologiens, cela signifie un refour & nos origines, aux ori-
gines de notre maniére de penser et de croire. Le spectacle
que nous donne actuellement le modernisme catholique
n’est-il pas bien significatif & cet égard ? L’esprit de Rome
est incompatible avec la libre recherche. Et quand des
hommes, épris d’indépendance et de vérité, veulent néan-
moins, pour des raisons que nous n’avons pas a juger ici, res-
ter des fils soumis de ’Eglise, ils en sont réduits a4 se muti-
ler eux-mémes, & répéter ce qu’ils ne croient plus, ou, s’ils
ne peuvent accepter cette hypocrisie, a se metire un béillon
sur la bouche pour comprimer le flot des paroles libéra-
trices. Les malheureux! Plaignons-les, nous les fils de Cal-
vin et de Viret, les héritiers de ceux qui nous ont transmis
la « loi de la liberté », telle qu’ils I'avaient apprise du Christ,,



602 FERNAND BARTH

et qui, dans le domaine de la pensée théologique, ont pré-
paré la luxuriante floraison que nous admirons aujourd’hui.
D’aucuns, méme dans le protestantisme, redoutent la liberté
d’examen ; ils tremblent chaque fois que quelqu'un met en
doute tel récit biblique, propose de modifier telle doctrine
recue. Ces protestants renient leurs péres spirituels. Ne crai-
gnons rien de la liberté aussilongtemps qu’elle a son prin-
cipe en Dieu. Sachons en accepter toutes les conséquences,
si méme elles devaient nous déranger dans notre installation
doctrinale. Quelque paradoxal que cela paraisse, il n’yaque
la liberté pour unir indissolublement les 4&mes et pour cons-
truire, sur une base inébranlable, la cité de I'avenir.

Magna est veritas, et prevalebit.




	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1909-1911

