
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 6

Artikel: Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction à la Michna d'Aboth :
maximes des Pères (de la Synagogue) [suite]

Autor: Wolff, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES HUIT CHAPITRES DE MAIMOiMDE

ou

Introduction à la Michna d'Aboth

Maximes des Pères (de la. Synagogue),
TRADUITS DK L'ARABE

JULES WOLFF i

Habhin de la Communauté israélite de la Chaux-de-Fonds.

CHAPITRE III
Des maladies de l'âme.

Les anciens ont dit que l'àme, tout comme le corps, est
bien portante ou malade. L'âme est dite bien portante, quand
elle-même et ses différentes parties (facultés) sont dans la
disposition voulue pour accomplir constamment ce qui est

bien, beau et noble ; et on la dit malade, quand elle-même
et ses parties sont enclines à faire constamment ce qui est

mauvais, honteux etlaid.Ce qui a trait à la santé et à la maladie

du corps est l'objet d'étude de la médecine. Or,de même que
les gens atteints d'une maladie du corps 2, par suite de
l'altération de leurs sens, jugent amer ce qui est doux et doux ce

qui est amer, se représentent ce qui est convenable 3, comme

1 Voir la livraison de septembre-octobre 1911.
a Le texte arabe porte : « maladie des corps ».
3 Le texte arabe porte : lTK^S, part, de la III'' f. de DS1?, « convenir ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 525

ne l'étant pas et, dans la violence de leurs désirs, se régalent
de choses qui pour les personnes bien portantes n'ont rien
d'agréable, mais, au contraire, provoquent parfois de la

douleur, comme de manger de l'argile, des charbons, de la
poussière, des substances très acides ou très fermentées1 ou
d'autres nourritures analogues que les personnes saines ne

recherchent pas, mais ont même en aversion ; ainsi ceux
dont l'âme est malade, c'est-à-dire les hommes méchants et

vicieux, se représentent le mal comme étant le bien et le

bien comme étant le mal; de plus, le méchant aspire toujours
aux choses extrêmes qui, en réalité, sont mauvaises, mais

qui, à cause de la maladie dont son âme est affectée, lui
semblent bonnes. Et, comme les malades conscients de leur
maladie, mais ignorant l'art médical consultent les médecins

qui leur prescrivent ce qu'ils doivent faire, leur défendent ce

qu'eux-mêmes jugent agréable2 et les forcent de prendre des

substances repoussantes et amères jusqu'à ce que leurs

corps soient guéris et redevenus capables de trouver bon ce

qui est bon, et mauvais ce qui est mauvais ; ainsi ceux qui
ont une maladie de l'âme doivent consulter les savants8, qui
sont les médecins des âmes; et ceux-ci leur défendront ces

choses mauvaises qu'ils croient bonnes et les traiteront selon

l'art propre à guérir les mœurs de l'âme et que nous exposerons

dans le chapitre suivant.
Pour ceux dont l'âme est malade4, mais qui n'en ont pas

conscience et ne se font pas soigner, leur destinée est celle du
malade qui, poursuivant son plaisir et ne se faisant pas
soigner, court sûrement à sa perte.

Quant à ceux qui ont conscience (de leur maladie) et
recherchent (quand même) leurs plaisirs, l'Ecriture, dans sa

véracité, dit d'eux, en rapportant leurs propres paroles %

1 C'est-à-dire dans un état de fermentation très avancée.
5 Ibn Tibbon a encore : « et qui est contraire à leur maladie »

3 C'est-à-dire les moralistes et les théologiens.
4 Ibn Tibbon a encore : « et supposent que c'est leur état uormal ou qui en

ont conscience, mais ne se font pas soigner. » Ce texte est préférable à celui de

Pococke.
:' C'est-à-dire « met dans la bouche de ces hommes pervers (ces paroles). »



526 JULES WOLFF

« car je veux suivre le penchant, de mon cœur, etc. » (Deut.
29 :18), c'est-à-dire1 en voulant assouvir sa soif, il ne fait que
l'augmenter lui-même. — Ceux qui n'ont pas conscience (de

leur maladie), Salomon8 les décrit souvent3. Ainsi, il dit
d'eux : « La voie du sot est droite à ses yeux; mais celui qui
écoute le conseil est sage » (Prov. 12 : 15), c'est-à-dire celui
qui suit l'avis du sage lui enseignant la voie qui est droite en
réalité et non celle qu'il regarde comme la voie droite. — Il
(l'auteur des Proverbes) dit encore 14 : 12 ; 16 : 25 : « Telle
voie paraît droite à l'homme, mais elle conduit à l'abîme. »

Il dit aussi de ceux dont l'âme est malade et qui ignorent
ce qui leur est nuisible et ce qui leur est utile 4 :19 : « La
voie des méchants est ténébreuse ; ils ne savent pas ce qui les

fait chanceler. » — Quant à l'art de traiter les âmes, il est tel

que je le décrirai dans le quatrième chapitre qui va suivre.

CHAP1TRK IV4

Du traitement des maladies de l'âme.

Les bonnes actions sont celles qui, gardant le juste milieu,
sont également éloignées des deux extrêmes, lesquels sont
tous deux un mal, l'un péchant par excès et l'autre par
défaut ; et les vertus sont des dispositions de l'âme et des
habitudes acquises tenant le milieu entre deux dispositions
mauvaises dont l'une pèche par excès et l'autre par défaut.
De ces (différentes) dispositions résultent ces actions
(diverses). Ainsi la continence chasteté)6 est une disposition
qui tient le milieu entre la passion et l'insensibilité ou
l'indifférence 6, donc la continence est au nombre des bonnes

1 Le commentaire se rapporte à la suite du texte que Maïm. ne cite pas, mais

qu'il suppose connu de ses lecteurs.
2 Ibn Tibbon a encore la formule habituelle : « Que la paix soit sur lui .' »

;i Ibn Tibbon n'a pas ce mot. Le texte de Pococke porte "VJ15 au lieu de

l'adverbe KTT13.
1 Ibn Tibbon traduit ici d'après l'arabe avec l'article ; il a conservé également

l'article devant : chap. 7 et 8. Pour les autres titres, il a chaque fois omis l'article :

c'est là une petite inconséquence du traducteur qui ne se justifie pas.
5 Litt, la privation de la sensation du plaisir.
6 Ou ataraxie.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE OZI

actions, et la disposition de l'âme d'où résulte la modération
est une vertu morale ; la passion, qui est l'un des extrêmes et
l'indifférence [totale], qui en est le second, sont l'une et l'autre
absolument mauvaises. Ces deux dispositions de l'âme d'où
résultent la passion et l'indifférence, la première disposition
péchant par excès et la seconde par défaut, sont toutes deux
au nombre des vices moraux. De même la générosité est

également éloignée de l'avarice et de la prodigalité, le courage

tient le milieu entre la témérité et la pusillanimité,
l'enjouement1 est également éloigné de la bouffonnerie et de la

gaucherie ; l'humilité tient le milieu entre l'orgueil et la
bassesse 2; la magnificence tient le milieu entre la profusion
et la sordidité ; la modération dans les désirs (litt. : l'acte
de se suffire) tient le milieu entre la cupidité et la paresses ;

1 La mention de cette qualité manque dans la traduction d'Ibn Tibbon.
2 Ibn Tibbon a, après ce mot, tout un long morceau qui est comme une

paraphrase prolixe du texte arabe : « L'honneur l'amour-propre blD^DÎTi (litt.
l'exaltation de soi-même) tient le milieu entre la gloire ou l'ostentation

fiMWMflrin et la bassesse n^OJIl. (Le mot blÛ^D s'emploie de quelqu'un qui

jouit d'une considération méritée et ne s'abaisse à aucune vilaine action ; le mot

flIXtWfirt se dit au contraire de quelqu'un qui est estimé au delà de son mérite.

Quant à la signification du terme nb^J, elle est connue ; il se dit de quelqu'un
qui commet des actions laides, très vicieuses et répréhensibles) ; le calme JiFüfl
(ou le sang-froid) tient le milieu, d'une part, entre la tendance à accuser Jlltapr
(du grec : narayoçevu) et à contredire (ou à contrarier) ft*ljit33pH et, de l'autre,
la nonchalance (ce qu'on appelle en français (provençal) amould mou). C'est la

mollesse, disposition de quelqu'un qui, par suite de sa complexion lourde et de

son tempérament froid, ne parle ni n'agit (quand il faudrait) ; c'est l'opposé du

3fl!2p lequel résulte d'une complexion délicate et d'un tempérament chaud. »

3 Ibn Tibbon a de nouveau un passage qui ne répond pas au texte arabe de

Pococke : « Le philanthrope 3^ Dita (litt, le généreux, celui qui a bon cœur)

tient le milieu entre l'égoïste et le prodigue (mot à mot excès de bon cœur).
Comme il n'existe point dans notre langue (c'est-à-dire en hébreu) de terme

connu pour désigner ces dispositions, il est nécessaire qu'on en donne la définition

et qu'on indique le sens que les philosophes attachent à ces termes. On

entend par ab 31B l'homme qui a bon cœur : celui qui se propose en toute

circonstance de faire du bien aux hommes (en les aidant) de sa personne, de ses

conseils, et de son argent, autant qu'il le peut, sans qu'il ait à subir de ce fait

aucun tort, ni aucune humiliation ; c'est la qualité moyenne le juste milieu) ;

l'égoïsme rÒ35 (au lieu de bai) est l'opposé de ce caractère : il se dit de celui

qui ne veut en rien se rendre utile aux autres, même dans les cas où il n'y aurait



JyìS JULES WOLFF

la mansuétude patience) tient le milieu entre la colère et
l'apathie1 ; la pudeur est entre l'impudence et la fausse
honte2 (ou timidité); et ainsi des autres qualités morales, et
les choses3 n'ont pas besoin d'avoir des noms qui leur soient
nécessairement attribués quand les idées sont claires et
compréhensibles.

Parfois des gens se trompent beaucoup au sujet de ces
actions et considèrent l'un des extrêmes comme un bien et

comme une qualité de l'âme; I"ainsi], tantôt ils considèrent le

premier extrême4 comme un bien, c'est ce qui a lieu,
lorsqu'ils prennent ia témérité pour une qualité et appellent
les téméraires des héros. S'ils voient, par exemple, un homme

pousser la témérité jusqu'à la dernière limite, se précipiter
au-devant du péril et s'aventurer de propos délibéré à la mort,
mais y échapper parfois par un heureux hasard5, ils le

pour lui aucune dépense, aucune peine, ni aucun dommage (matériel) ; c'est l'un
îles deux extrêmes. L'exagération de la générosité (ou bonté excessive) p*i{"|i
237.1 3112 s'applique à celui qui accomplit des actes comme ceux dont on a parlé
à propos du philanthrope, même s'il doit en résulter pour lui un grand tort (matériel),

une humiliation, une grande peine, une importante perte d'argent ; c'est

l'autre extrême. »

1 Ibn Tibbon traduit ce mot par l'expression : « Ce défaut consiste à être insensible

à l'insulte et au mépris. »

- C'est-à-dire la timidité exagérée. Dans Ibn Tibbon, il y a encore : « Il me

parait, en effet, résulter des paroles de nos docteurs (que leur souvenir soit béni

que pour eux le mot.B<M/cM))e(Aboth 2 : 6) signifie celui qui est « trop timide » ;

tandis que le Bauch-panîm (Aboth. ibid.) tient le juste milieu [c'est l'homme
modeste], puisqu'ils disent (Aboth. ibid.) : « En habaychâne laméd », le Baychàne
n'est pas capable de bien apprendre de s'instruire, et qu'ils n'emploient pas [dans

ce passage] le ternie de Bauch-panîm ; tandis qu'ailleurs [dans Aboth] ils disent :

le « Bauch-panîm » ira en paradis et ne se servent pas du terme « Habbaychâne ».

Puis viennent quelques mots dans la traduction d'ibn Tibbon qui semblent être

comme la conclusion de ce développement, mais que nous ne saisissons pas très

bien : "[3 'fllID ïfthl « et c'est pourquoi ils ces deux termes Baychàne et

Bauch-panîm) sont placés dans cet ordre », littéralement « et c'est pour cela que

leur ordre (je lis Df.TIÖ) est tel » [dans les deux passages cités d'Aboth].
'-'¦ Le texte d'Ibn Tibbon dit ici tout le contraire de celui de Pocoke : « Et ainsi

des autres qualités morales qui, pour qu'on en saisisse le sens, ont absolument

besoin d'être désignées par des termes de convention. »

4 C'est celui qui marque l'excès.
6 Nous avons traduit d'après l'hébreu n'ayant pas compris les deux mots



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 529

louent pour cet acte et l'appellent un héros ; tantôt ils
considèrent l'autre extrême comme un bien1, comme lorsqu'ils
disent d'un homme lent* qu'il est patient et d'un paresseux
qu'il est content (de son sort), de l'homme insensible à tout
plaisir, à cause de sa complexion lourde3, qu'il est continent4 ;

et, en vertu d'une erreur du même genre, ils considèrent
également la prodigalité et le faste5, comme des actions
louables; mais tout cela est erroné, car, en réalité, est seule

louable la disposition tendant à garder le juste milieu et
c'est à ce but que l'on doit tendre, c'est dans le sens du juste
milieu qu'il faut orienter6 constamment toute sa conduite. —
Sachez maintenant que ces vertus et ces vices moraux ne

s'établissent' dans l'âme humaine et ne s'y affermissent que
grâce à la répétition très fréquente et pendant un temps
prolongé des actions dérivant de cette disposition morale et par
l'habitude prise de les accomplir ; donc, si ces actions sont
bonnes, la (tendance8) qui en résultera pour nous sera une
vertu ; au contraire, si elles sont mauvaises, (la tendance8)
qui en résultera pour nous sera un vice. Or, l'homme, du fait
de sa nature et dans sa condition première, n'est ni vertueux,
ni vicieux, comme nous l'expliquerons dans le chapitre 8,

mais, à coup sûr, il s'accoutume, dès l'enfance, à certaines
actions inspirées par la manière de vivre de sa famille et de

ses compatriotes et, parmi ces différentes actions, les unes

peuvent être également éloignées des extrêmes et les autres

arabes "Hp et pKSntÒKS. Peut-être le premier doit-il être corrigé en 'H3
aliquando.

1 Les trois mots : comme un bien ne sont pas dans le texte arabe de Pococke,

mais nous les avons suppléés d'après Ibn Tibbon.
2 Ibn Tibbon traduit le mot arabe pilobs par tySJH niHS celui dont l'âme

(le caractère) est vile. W. traduit ce mot inexactement par : Unempfindlich.
3 de son tempérament froid.
* Ibn Tibbon ajoute Maft Kl1 "101^3, c'est-à-dire « craignant le péché ».

5 Le mot llabx d'après le dictionnaire a le sens d'orgueil. Ibn Tibbon le

rend par 33^ VB plfl\ « l'excès de générosité ».

6 L'arabe dit : « peser. »

' Litt. te ne parviennent. »

8 L'arabe dit d'une manière vague : « ce qui nous arrivera. »

THEOL. ET PHIL. 1911 35



530 JULES WOLFF

pécher soit par excès, soit par défaut, comme nous l'avons
décrit ; et (dans ces deux cas) l'âme est alors affectée de
maladie et il faudra la traiter absolument comme on traite (les
maladies) du corps *. Et, de même que, lorsque le corps a

abandonné l'équilibre (de ses forces), nous observons de quel
côté il s'est penché et d'où il a dévié pour lui administrer
des (remèdes) contraires2, jusqu'à ce qu'il ait recouvré l'équilibre

(de ses forces) ; et, une fois ce résultat atteint, nous
laissons de côté ces remèdes contraires et lui administrons de

nouveau ce qui doit le maintenir dans son assiette; ainsi
procéderons-nous exactement à l'égard des mœurs. — Voyons-

nous, par exemple, un homme enclin à se priver de tout3,,

(tendance) qui constitue un vice moral et d'où découlent
des actions mauvaises 4, comme nous l'avons exposé dans

ce chapitre, lorsque nous nous proposons de traiter cette

maladie, nous ne lui prescrivons pas (l'exercice) de la
générosité, car ce serait comme si l'on voulait traiter un homme
atteint de la fièvre 5 par un remède moyen6 et qui ne le
guérirait pas de sa maladie ; mais il faut qu'il se mette à pratiquer,

à différentes reprises, la prodigalité, et qu'il fasse

fréquemment œuvre de prodigue7, jusqu'à ce qu'ait disparu de

son âme la disposition qui le portait à l'avarice et qu'il ait
presque acquis la tendance à la prodigalité ou, du moins,
qu'il s'en soit rapproché ; à ce moment, nous lui défendrons
les actes de la prodigalité et lui prescrirons de s'en tenir aux
œuvres de la générosité, d'y persévérer constamment en ne

péchant ni par excès, ni par défaut. Pareillement, quand
nous voyons qu'un homme est prodigue, nous lui prescrivons
de pratiquer les œuvres de l'avarice plusieurs fois de suite,
mais pas aussi fréquemment que lorsque nous avons prescrit

1 L'arabe met ici : « l'homme » au lieu de du corps que nous avons cru devoir

mettre pour l'intelligence de la phrase.
2 C'est-à-dire à son tempérament.
3 Litt. « à être avare pour lui-même. »

4 Litt. « l'acte qu'il accomplit compte parmi les actions des méchants. »

6 Litt. « sur lequel la chaleur est en excès. »

0 C'est-à-dire également éloigné des deux extrêmes du chaud et du froid.
7 C'est-à-dire « et qu'il ait contracté l'habitude de la prodigalité. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 531

à l'avare d'imiter la conduite du'prodigue '. Voici, en effet, un
point qui forme la base et le secret de la thérapeutique : c'est

qu'on revient plus aisément et plus sûrement de la prodigalité

à la générosité que de l'avarice à la générosité, de même,
l'homme insensible au plaisir2 devient plus aisément et plus
sûrement continent que le voluptueux ; et c'est pourquoi,
nous ferons répéter plus fréquemment par le voluptueux les

actes de l'homme insensible au plaisir qu'à ce dernier les

actes du voluptueux; et nous astreindrons plus l'homme
pusillanime à la témérité que l'homme téméraire à la pusillanimité

; nous exercerons plus l'homme sordide à la somptuosité,

que l'homme trop large à la sordidité ; voilà une règle
sur le traitement des mœurs qu'il convient de retenir3. C'est

pour ce motif que les hommes vertueux4 ne maintenaient
pas leurs âmes dans une disposition d'équilibre absolu, mais

qu'ils penchaient un peu tantôt vers l'excès, tantôt vers le

défaut par « mesure5 de précaution8 (a) », je veux dire qu'ils
s'écartaient un peu, par exemple, de la continence vers
l'insensibilité', un peu du courage vers la témérité, un peu de

la noblesse vers l'orgueil, un peu de la modestie vers l'humilité

et de même pour les autres vertus. Et c'est à cette disposition

morale qu'il est fait allusion dans cette parole des

sages : « il faut rester en deçà des limites du droit8. »

S'il est vrai qu'à certaines époques quelques hommes ver-
1 Litt. « nous ne lui ferons pas répéter aussi fréquemment les œuvres de

l'avarice, que nous lui avons fait répéter l'œuvre de la prodigalité. » Ibn
Tibbon a ici un membre de phrase obscur ; peut-être faut-il lire : Kechannauthau

au lieu de Kechénâkhon. Ibn Tibbon traduit le mot arabe nnpi^K par ttfnnn
.aiton? l( ce"e heureuse originalité. »

2 Litt. « privé de la sensation des plaisirs. »

3 Mot à mot : « et retiens-la. »

4 Litt. « qui est excellent » (en vertu).
5 Litt. « par voie. »

6 Sorte de prophylaxie morale.
7 Litt. « l'absence de la sensation du plaisir. »

8 La locution hébraïque souvent employée et devenue presque proverbiale dit
littéralement à l'intérieur de la ligne du droit, c'est-à-dire ne pas s'en tenir
strictement à ce qu'on doit faire et, d'après Maïm., ne pas garder toujours le juste
milieu, mais, dans certains cas, même le dépasser.



532 JULES WOLFF

tueux penchèrent dans leur conduite vers l'un des extrêmes,
s'imposèrent des jeûnes et des veilles, s'abstinrent de manger
de la viande, de boire du vin, d'avoir commerce avec une
femme ', se vêtirent de laine et de poil, habitèrent les

montagnes et se retirèrent dans les déserts, ils ne firent rien de

tout cela qu'à titre de traitement (moral), comme nous l'avons
mentionné et aussi en raison de la corruption des gens de la

ville. Dans la crainte qu'en les fréquentant et en voyant leurs
actes ils se corrompraient et qu'ils risquaient que, dans leur
société, la corruption gagnerait leurs mœurs, ils les quittèrent

pour se retirer dans les déserts et (dans les endroits) où

il n'y avait pas d'homme méchant, selon la parole du
prophète (Jérémie 9 : 1) : « Qui me donnera au désert une cabane
de voyageurs 2, » etc. Et lorsque des sots virent la conduite
de ces gens vertueux dont ils ignoraient le but, ils
s'imaginèrent que cette conduite était bonne en soi, ils l'imitèrent
dans l'idée de leur ressembler ; ils se mirent donc à infliger à

leur corps toutes sortes de tourments pensant par là acquérir
de la vertu, faire le bien et se rapprocher de Dieu ; comme si

Dieu était l'ennemi du corps et se proposait sa destruction et

sa perte ; mais ils ne s'apercevaient pas que ces actes sont
mauvais en soi et qu'en les pratiquant3 ils contractaient quelque

vice 4. Ils sont comparables à un homme qui, ignorant
l'art de la médecine, voit d'habiles médecins administrer à

des moribonds de la pulpe de coloquinte, de la scammonèe,
de l'aloès et d'autres (drogues) analogues, en leur défendant
toute (autre) nourriture et, les malades ayant guéri et échappé
comme par miracle à la mort5, cet ignorant se dit : puisque
ces remèdes guérissent la maladie, à plus forte raison doi-

i C'est-à-dire « ne se marièrent point. »

2 Ibn Tibbon cite encore la suite du verset : « et j'abandonnerai mon peuple
et je m'éloignerai d'eux, car ils sont tous des adultères ; c'est une clique de gens

perfides. »

3 L'arabe : « par là. »

4 Litt. « un des vices de l'âme. »

5 Litt. « ils sont délivrés de la mort par une puissante délivrance. » Ibn Tibbon

traduit JllÖtt nbïH nifi [Û ItäSöJl « et ont échappé à la mort grâce à une

délivrance complète. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 533

vent-ils conserver la santé de l'homme bien portant ou même

l'augmenter, il se met donc à les prendre constamment, à

suivre le régime des malades1, et, à coup sûr, il tombera lui-
même malade. Et pareillement ceux-ci, en prenant des

remèdes2, alors qu'ils se trouvent en bonne santé, contractent
sûrement des maladies de l'âme3. Mais notre4 loi qui est
parfaite et qui nous conduit à la perfection, selon le témoignage
qu'a porté surelle celui quil'a connue à fond, (disantd'elle6) :

« La loi de l'Eternel est parfaite, restaure l'âme, donne la

sagesse au simple » (Psaumes 19 : 8) cette loi, dis-je, n'ordonne
rien de pareil ; elle vise uniquement à ce que l'homme vive
conformément à sa nature6, suive la voie moyenne', qu'il
mange avec modération ce qu'il lui est permis de manger,
boive avec modération ce qu'il lui est permis de boire, use

avec modération des plaisirs charnels, qu'il habite dans les

villes en pratiquant la justice et l'équité et non pas qu'il se

retire dans les cavernes8 et les montagnes, non pas qu'il se

revête de laine et de poil, non pas qu'il mortifie son corps et

lui inflige des tourments. Elle interdit toutes ces exagérations9
d'après ce que nous rapporte la tradition 10 àpropos del'abs-
tème u. La loi dit : « Le pontife le fera absoudre de ce qu'il a

péché contre lui-même » (Nombres 6 : 1-21) et ils (les
docteurs) se demandent12 : « Mais en quoi celui-ci (l'abstème)

1 Litt. « de la maladie. »

2 Ibn Tibbon : « des remèdes » dont il est parlé à propos des hommes

vertueux qui, pour se préserver du contact des hommes corrompus, prennent certaines

précautions mentionnées plus haut.
3 Litt. « sont malades des âmes. »

4 Litt. « cette. »

5 Ibn Tibbon donne encore le commencement de ce verset : « le statut de

l'Eternel est fidèle. »

8 Litt. « soit naturel. »

7 C'est-à-dire « le juste milieu. »

8 Dans Ibn Tibbon, il y a : « dans les déserts » bammidbarauth au lieu de bam-

mearauth « dans les cavernes. »

9 L'arabe dit : « tout cela. »

10 C'est-à-dire le Talmud.
11 Le Nazaréen dont il est question dans Nombres 6 : 1-21.
11 Nedarim 10 «.



534 JULES WOLÏ'F

a-t-il donc péché envers lui-même? — En se privant de vin.
— Et dans ces termes (de la loi) n'y a-t-il pas (les prémisses)
d'un raisonnement à fortiori Si celui qui s'est privé de vin
a besoin d'expiation x, à plus forte raison celui qui se mortifie

en se privant de tout. »

De même dans les ouvrages8 de nos prophètes et de nos
docteurs3 nous voyons qu'ils * voulaient qu'on s'en tînt au

juste milieu et qu'on traitât le corps et l'âme d'après6 la loi
et conformément à la réponse6 que Dieu (qu'il soit loué fit
par l'organe de son prophète à ceux qui lui demandaient s'ils
devaient continuer un jour de jeûne par an ou non '. Voici ce

qu'ils dirent à Zacharie : «Faut-il que je pleure au cinquième
mois et que je fasse abstinence, comme je l'ai fait depuis tant
d'années. » Et il leur répondit : « Quand vous avez jeûné au

cinquième et au septième mois et cela depuis soixante-dix

ans, est-ce pour moi que vous avez jeûné? et quand vous
mangez et buvez, n'est-ce pas vous qui mangez et vous qui
buvez? » (Zach. 7:5). Alors, il leur ordonna seulement
d'observer la modération et (de pratiquer) la vertu et non le

jeûne ; c'est là ce qu'il leur dit : « En ces termes a parlé
l'Eternel Cebaoth : Rendez des jugements équitables et ayez
l'un pour l'autre de la bonté et de la miséricorde » (Zach.
ibid. 9). Puis il dit : « Ainsi a dit l'Eternel Cebaoth : le

jeûne du quatrième mois, le jeûne du cinquième, le jeûne du

septième et le jeûne du dixième, se changeront pour la maison

de Juda en jours d'allégresse et de joie, en fêtes de

réjouissance. Mais aimez la vérité et la paix. » (Zach. 8 : 9).

1 C'est-à-dire d'offrir un sacrifice expiatoire.
2 C'est-à-dire les livres.
3 Ibn Tibbon tr»duit le mot arabe rpXTI par D'OSlt; « les sages » les

docteurs, c'est-à-dire ceux qui ont rapporté la tradition les auteurs de la Michna

et de la Guemara.
4 C'est-à-dire les prophètes et les docteurs de la loi.
-=> Ibn Tibbon en traduisant l'arabe "by par bj? au lieu de iB3 ne semble pas

avoir bien saisi la phrase arabe ; Pococke a traduit d'après l'hébreu.
8 Ibn Tibbon semble avoir fait de 3K131 le commencement d'une phrase, puisqu'il

traduit ,*1JJ7J, alors que le mot dépend de ^37.
7 Dans l'hébreu d'Ibn Tibbon, il y a par erreur nbl2?3 au lieu de njBQ.



LES HUIT CHAPITRES LE MAÏMONIDE 535

Or, sache que « éméth » la vérité, désigne l les qualités
intellectuelles, parce qu'elles sont vraies et invariables, comme
nous l'avons dit au second chapitre, tandis que « chalaume»
la paix, désigne les qualités morales grâce auxquelles la paix
règne dans le monde.

Pour en revenir à mon sujet [je dis] : Si ces gens, imitant

2 certaines sectes, alors qu'ils font partie de nos
coreligionnaires' (car, c'est d'eux seulement que je parle4), prétendent

qu'en macérant leur corps et en s'interdisant toute
jouissance, ils ne font tout cela que pour maîtriser6 leurs
forces corporelles et pour incliner un peu vers l'un des

extrêmes, c'est là une erreur de leur part, comme nous allons
le démontrer. La loi [mosaïque], en effet, n'a dicté ses

défenses et ses préceptes6 qu'en vue de nous tenir plus éloignés
d'un des extrêmes' grâce à une discipline8 [morale]. Elle a

défendu tous les mets illicites, les passions illicites, la prosti-
tion9; elle a imposé le contrat [de mariage] et celui des

fiançailles ; et même avec toutes ces dispositions, elle n'a pas

permis le commerce sexuel10 en tout temps, mais l'a interdit
aux époques de l'impureté mensuelle et de l'accouchement

et, par surcroît, nos docteurs ont prescrit de restreindre le

commerce sexuel et l'ont défendu pendant le jour, comme
nous l'avons exposé dans le traité de Sanhédrin, toutes ces

mesures, Dieu les a ordonnées uniquement pour que nous
nous tenions très éloignés de l'extrême de la volupté et que

1 L'arabe dit : « ce sont. »

2 Litt. « s'assimilant à. »

3 Litt. « les hommes de notre loi. »

Maïm. ne veut pas s'attaquer aux adeptes des autres religions ; il ne blâme

que ses coreligionnaires égarés.
5 Litt. « pour l'exercice des forces du corps, » c'est-à-dire pour s'habituer à

dompter les forces corporelles.
6 Litt. « n'a défendu ce qu'elle a défendu et prescrit ce qu'elle a prescrit que

pour cette cause. »

7 Litt. « un côté. »

8 Litt. « par le côté de l'exercice. »

9 Maïmonide emploie ici le terme hébreu Redêcha, prostituée. Voir pour cette

défense Deut. 23 : 18.

10 Ibn Tibbon ajoute ici le mot HWK.



536 JULES WOLFF

nous abandonnions le juste milieu pour nous porter [un peu]
dans le sens de l'insensibilité, jusqu'à ce que la tendance1 à

la continence se soit fortifiée en nos âmes.

C'est encore la raison de toutes [les autres] dispositions de

la loi [mosaïque], comme celle qui concerne le prélèvement
des dîmes2, la glanure, les épis oubliés, le coin du champ,
les grains épars et les grapillons(de la vigne s), les règles4relatives

à l'année de relâche et au jubilé6, l'assistance
proportionnelle aux besoins [du pauvre]6; toutes ces mesures ne

tendent qu'à nous rapprocher de la prodigalité pour que,
éloignés de l'extrême de l'avarice sordide, nous soyons
rapprochés de l'extrême de la prodigalité, et qu'alors [la
tendance à] la générosité se fortifie en nous. Et si tu considères
à ce point de vue ' la majeure partie des lois [mosaïques], tu
constateras qu'elles ont toutes pour objet de discipliners les

facultés de l'âme9, comme lorsqu'elles défendent la vengeance
et la peine du talion par la parole de Dieu : « Tu ne te

vengeras ni ne garderas rancune » (Lèv. 19 : 18) ; « tu l'aideras»
[à décharger] (Ex. 22 : 5) ; « tu le relèveras avec lui » (Deut:
24 : 4.) ; de sorte que s'affaiblisse l'empire de la colère et
du ressentiment ; de même le précepte : « tu les rapporteras »

(Deut. 22 : 1.) [les objets trouvés], doit faire cesser10 la disposition

à l'avarice; de même [les préceptes] : « Tu te lèveras
devant les cheveux blancs,et tu honoreras le vieillard, etc. »

(Lév. 19 : 32) ; « tu honoreras ton père, etc. » (Ex. 20 : 12 ;
Deut. 5 : 16) ; « tu ne t'écarteras pas de ce qu'ils t'auront

1 L'arabe dit : « disposition. »

* Voir Nomb. 18 : 21 sq. ; Deut. U ; 22 sq. ; ibid. 28-29.
3 Voir pour ce qui concerne le droit des pauvres : Lév. 19 : 9-10 : Deut. 24 :

19-21.
4 L'arabe dit « les jugements. »

s Voir Ex. 23 : 10-11 ; Lév. 25 : 1-13; Deut. 15 : 1 sq.
6 L'expression « De Makhsaurau » employée par Maïmonide appartient à

Deut. 15 : 8 et s'applique au prêt gratuit et non à l'aumône proprement dite.
7 Litt. « de cette manière. »

8 D'« exercer. »

9 <= les passions.
10 « Jusqu'à ce que disparaisse la disposition à l'avarice. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 537

dit, » etc. (Deut. 17 : 11), tous ces préceptes visent à faire
cesser la tendance à l'impudence et à développer l le sentiment

de la pudeur. Ensuite, pour nous tenir éloignés de

l'autre extrême, c'est-à-dire de la fausse honte, [Dieu] a dit :

« Tu reprendras ton prochain, » etc. (Lév. 19 : 7) ; « Vous ne
le redouterez pas, » etc. (Deut. 1 : 17), jusqu'à ce que la fausse

honte, elle aussi, ait disparu et que nous nous tenions dans le

juste milieu2.
Et si quelqu'un, par sottise à coup sûr, vient à renchérir

sur ces prohibitions, ajoute, par exemple, aux mets et aux
boissons qui ont été défendus ou s'interdit le commerce
conjugal au delà des défenses touchant les relations sexuelles,
ou distribue tous ses biens aux pauvres, ou les destine aux
œuvres pies, dépassant ainsi [les obligations de] la loi [mosaïque]

sur les aumônes et les estimations 8 de personnes, cet
homme imite, à son insu, la conduite des méchants, se porte
à l'un des deux extrêmes et sort tout à fait du juste milieu.
Les sages docteurs de la loi)ont dit à cet égard une parole,
comme jamais je n'en ai entendu de plus admirable ; elle est

contenue dans la Guemara Palestinienne au neuvième
chapitre de Nedarin. Blâmant ceux qui s'engagent par des

serments et des vœux, au point de ressembler à des prisonniers,
ils s'expriment comme suit4 : « R. Adday au nom de R. Isaac

[dit] : «Laloi ne t'a-t-elle pas interdit assez de choses que5 tu
ajoutes encore à ses prohibitions? ¦» Voilà une idée qui
est, de tous points, identique à celle que nous avons déjà
exprimée, sans rien de plus ni de moins. — Il ressort donc
de tout ce que nous avons mentionné dans ce chapitre qu'on
doit viser aux actions moyennes et ne pas s'en écarter [pour
passer] à l'un des deux extrêmes, si ce n'est à titre de remède
et pour combattre [cette tendance] par son contraire. Et de

même qu'un homme versé dans l'art de guérir, dès qu'il

1 « Jusqu'à ce que parvienne la disposition à la pudeur. »

2 « La voie moyenne » également éloignée des deux extrêmes.
3 Voir Nombres chap. 27.
4 Litt. « Ils disent là-bas ce texte. »

6 On trouve dans le traité d'Aboda Zara une expression analogue.



538 JULES WOLFF

s'aperçoit que son tempérament s'est quelque peu altéré, ne le

néglige pas1 et n'attend pasque la maladie se soit aggravée et

qu'il soit obligé d'user du médicament le plus énergique, ou2
s'il remarque qu'un des membres de son corps est faible, il
l'observe continuellement, évite ce qui peut lui être nuisible
et recherche ce qui peut lui être utile, jusqu'à ce que le

membre soit redevenu sain ou, du moins, que la faiblesse

n'augmente plus ; ainsi l'homme parfait3 doit constamment
examiner ses mœurs4, peser ses actions et considérer
attentivement chaque jour la disposition de son âme; et, dès qu'il
la voit pencher vers l'un des deux extrêmes, il se hâte de

la soigner et ne permet pas à la tendance mauvaise de se

fortifier par la répétition des actes mauvais, comme nous
l'avons dit ; il examinera de même constamment le défaut
dont il est atteint et s'efforcera de le corriger sans cesse,
-comme nous l'avons dit précédemment, puisqu'il est impossible

que l'homme soit exempt de défaut. Les philosophes
ont déjà dit qu'il est impossible de rencontrer un homme

qui soit naturellement doué de toutes les qualités, aussi
bien des qualités morales que spéculatives. — Les livres des

prophètes renferment, eux aussi, beaucoup de passages
exprimant la même idée. Ainsi [Job] a dit : «Certes, il [Dieu]
n'a pas confiance en ses serviteurs, » etc. (Job 4 : 18) ; « et

est-ceque le mortel serait juste devant Dieu? » etc. (Job 4 :17);
« l'être, né de la femme, serait-il pur » (Job 15 : 14) et Salomon

a dit d'une manière générale : « certes, il n'est pas, sur
terre, d'homme juste qui fasse [toujours] le bien et ne pèche

pas » (Eccl. 7 : 20; cf. 1 Rois 8 : 46). Tu sais aussi qu'au
prince des premiers et des derniers [prophètes], à Moïse,
notre maître, Dieu (qu'il soit loué 1) a dit. « parce que vous
n'avez pas eu confiance en moi, etc. » (Nombres 20 : 12) ;

« parce que vous m'avez désobéi, etc. » (Nombres 20 : 24) ;

« parce que vous ne m'avez pas sanctifié, etc. » (Deut. 32 : 51),

1 Ibn Tibbon traduit ce mot par rtatp' SÒ, « il ne l'oublie pas. »

2 En arabe, il y a : « et. »

3 « Le sage. »

4 « Ses manières d'être. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 539

et tout cela lui a été dit alors de la faute dont il [Moïse]
(que la paix soit sur lui!), s'est rendu coupable, c'est que.
[s'écartant] d'une vertu morale, la mansuétude, il s'est porté
vers l'un des deux extrêmes, vers la colère, lorsqu'il a dit :

« Ecoutez donc, ô vous rebelles, etc. » (Nombres 20 : 10).
Dieu lui a donc sévèrement reproché qu'un homme tel que
lui se soit mis en colère en présence de l'assemblée d'Israël
dans une circonstance où il n'eût pas fallu se fâcher ; et une
conduite pareille venant1 d'un tel homme [constituait] une
profanation du nom [divin], car tous ses mouvements et
toutes ses paroles étaient imités et l'on espérait, par là,
parvenir à la félicité temporelle et spirituelle2 ; comment donc
Moïse a-t-il pu se laisser aller à la colère, qui fait partie,
comme nous l'avons expliqué, des actes des méchants et

qui ne dérive que d'une disposition vicieuse de l'âme
Quant à ce passage : «Vous vous êtes révoltés contre moi, »

il faut l'entendre dans le sens que nous allons indiquer :

Moïse ne s'adressait pas à une troupe de gens incultes3 ni à

des individus dépourvus de toute vertu, mais à des hommes

qui avaient des épouses dont la moindre égalait Ezéchiel, fils
de Bouzi, selon une assertion des sages les docteurs) et

qui examinaient4 attentivement tout ce qu'il [Moïse] faisait
ou disait. En le voyant s'emporter, ils se dirent : Si Moïse

(que la paix soit sur lui qui n'est pas de ces gens [atteints]
de quelque vice moral, ne savait pas que Dieu est irrité
contre nous à cause de l'eau que nous avons réclamée et

que nous avons provoqué sa colère, il [Moïse] ne se serait

pas emporté. — Or, nous ne trouvons pas que Dieu (qu'il
soit exalté en s'adressant à lui (Moïse) dans ce récit, se soit
fâché et mis en colère, mais il [Dieu] s'est borné à dire :

« Prends la verge et fais boire la communauté et ses

troupeaux » (Nombres 20 : 7). — S'il est vrai que nous nous

1 Les mots pn iS qu'Ibn Tibbon traduit par j'HS paraissent signifier : « par

rapport à ».
2 En arabe : « la félicité ici-bas et dans l'autre monde. »

3 Ibn Tibbon traduit DSlJ? par B^SD, « ignorants. » Pock. : « idiotas. »

4 Dans Ibn Tibbon, il faut lire înurO'1 au lieu de iruro\



540 JULES WOLFF

soyons écarté de l'objet de ce chapitre, nous avons, du moins?
résolu un des passages difficiles que présente l'Ecriture, au

sujet duquel on a déjà beaucoup disserté ' pour découvrir
le péché que Moïse a commis. Compare donc ce que nous
avons dit nous-même là-dessus et ce qui a été avancé par
d'autres, et la vérité trouvera déjà sa voie. — Je reviens
maintenant à mon sujet : Si l'homme pèse constamment ses

actions et vise à ce qu'elles soient dans le juste milieu, il a

atteint le degré suprême de perfection) auquel on puisse
parvenir, et par là il se rapprochera de Dieu et recevra2 la

récompense que [le Seigneur] lui réserve; or, cette conduite*
est la façon la plus parfaite d'adorer Dieu. Les sages [= les

docteurs de la loi] ont déjà exprimé la même idée et l'ont
formulée dans le texte suivant4 : « Celui qui dispose ses

voies, mérite de voir le secours de Dieu, conformément à

cette parole : à celui qui examine la valeur de ses voies, je
montrerai le secours de Dieu » (Psaumes 50 : 23). Ne lis pas

(dans ce passage) : vesarn dérèch, mais : vescham déréch ;

c'est le sens du terme rabbinique « Chouma » qui est : estimation,

appréciation. Or, c'est là tout à fait la pensée que
nous avons développée dans tout ce chapitre.

Voilà tout5 ce que nous avons cru nécessaire [de dire] sur
cette matière.

CHAPITRE V

De la concentration6 des facultés de l'homme

sur un but unique.

L'homme doit employer' toutes les facultés de son âme en

conformité de la raison, comme nous l'avons établi dans le

1 En arabe : « il a été parlé. »

J En arabe : « il recevra ce qui est par devers Lui, » — ce que Dieu lui
réserve, le bonheur.

3 En arabe « et ceci. »

* « Observe de près ses actes ». — 6 En arabe : « la mesure. »

e Ibn Tibbon a traduit ti'HXn Par WöflttH, « l'emploi » ou la manière de

diriger les facultés vers un but unique.
7 Peut-être « maîtriser. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 5Ì1

chapitre précédent, et se proposer un but unique :

approcher1 de Dieu (qu'il soit exalté et glorifié 1) dans la
mesure où cela est possible à l'homme ; je veux dire 2

[parvenir à] la connaissance de Dieu ; il doit orienter tous ses

actes, son activité, son repos3 et toutes ses paroles vers ce

but, de manière à ce qu'aucun de ses actes ne soit en pure
perte, j'entends par là un acte qui n'est pas dirigé vers cette
fin. C'est ainsi que par le manger, le boire, le commerce

charnel, le sommeil, la veille, son activité et son repos, il ne

tendra qu'à la santé du corps; mais le but de la santé du

corps, c'est que l'âme ait à sa disposition des organes4 sains

et en parfait état, pour qu'elle puisse s'adonner aux sciences

et acquérir les qualités morales et intellectuelles, et qu'elle
parvienne ainsi à cette fin la connaissance de Dieu). Or,
selon cette règle, il (l'homme) ne recherchera pas uniquement

le plaisir, au point de ne choisir pour aliment et pour
boisson et pareillement pour tout le reste de son régime
que ce qui est le plus agréable, mais uniquement ce qui
est le plus utile, que cela soit [par hasard] agréable ou
désagréable, peu importe ; ou bien il visera ce qui est le plus
agréable en se conformant aux études médicales. Si, par
exemple, on a perdu l'appétit, on devra le stimuler par des

mets délicats5, agréables et doux. De même s'il est atteint *

de la mélancolie, il la chassera en écoutant des chants ou
différentes sortes de musique, en se récréant [par des promenades]

dans les jardins et dans les beaux édifices et en admirant

les œuvres d'art' ou par des [distractions] analogues qui

1 En arabe : « atteindre. »

2 Ibn Tibbon n'a pas traduit ''JpK.
3 En arabe : « ses repos. »

4 En arabe : « instruments. »

5 Ibn Tibbon traduit ce mot par nibsiflön, « épicés » qui flattent le goût.
6 En arabe : « Si la mélancolie bouillonne en lui. » Ibn Tibbon traduit : « Si la

bile noire l'agite. »

7 En arabe : « les belles formes. » Maïmonide entend probablement par là les

chefs-d'œuvre de la peinture et de la sculpture, les beaux tableaux et les belles

statues.



542 JULES WOLFE

rassérènent1 l'àme et dissipent les pensées tristes2. Et, en tout
cela, il visera la santé de son corps, et le but de la santé de

son corps, sera d'acquérir de la science8. Pareillement, s'il
s'efforce d'acquérier des biens 4, son but, en les amassant,
doit être de les consacrer au service des vertus, d'en

disposer pour la conservation6 de son corps et pour la prolongation

de son existence, de manière à arriver à posséder sur
Dieu les notions qui lui sont accessibles. Ainsi, à ce point de

vue, l'art de la médecine sera une très importante préparation
8 [à l'acquisition] des vertus, à la connaissance de Dieu et

à la poursuite de la véritable félicité ; et l'enseignement [de
cette discipline], ainsi que son étude assidue ', constitue
des occupations de premier ordre 8, et [cette science de la

médecine] ne saurait donc être comparable à l'art du tissage
et de la charpenterie, parce que c'est sur elle que nous
réglons nos actions et leur conférons le caractère d'actions
humaines conduisant aux vertus et aux notions vraies 9. Si donc

quelqu'un semet à manger un mets doux au palais, qui sent
bon et est appétissant, mais qui est nuisible et dangereux, au

point de devenir parfois la cause d'une grave maladie ou
d'une mort subite, cet homme ressemble à la brute, car sa

manière de faire n'est pas celle d'un homme, au vrai sens de

1 En arabe : qui « dilatent. »

2 Ibn Tibbon n'a pas traduit HD1D1, « pensée, suggestion. »

3 En arabe : qu'il apprenne « les sciences. »

4 En arabe ; « les biens. »

5 Ibn Tibbon met : « pour les organes de son corps. »

fi En arabe : « introduction, entrée. »

7 Ibn Tibbon a exactement rendu l'arabe par les deux termes nilob et

nnï£>p31> c'est-à-dire l'étude qu'elle provoque. Wolff dans sa traduction n'a

pas traduit exactement le premier mot, car au lieu de « Erlernen » il faut « die

Lehre. »

R Wolff n'a pas non plus saisi ce membre de phrase : il ne s'agit pas du tout

de « Gottesdienstliche Thätigkeiten », mais de simples travaux, d'occupations
utiles.

9 Maïmonide, en effet, dans tout ce passage, veut dire, qu'après la théologie et

ïa morale, la science la plus digne des efforts de l'homme, c'est la médecine. C'est

pourquoi beaucoup de savants rabbins, au moyen-âge, pratiquaient cet art.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 543

ce terme *, mais bien plutôt d'un animal, et il est assimilable
aux bêtes qui périssent2. Il n'agit humainement qu'en prenant
pour aliment uniquement ce qui est le plus utile, laissant de

côté [parfois] ce qui est le plus agréable, pour manger ce qui
l'est moins au point de vue de cette recherche de la plus
grande utilité, voilà une manière d'agir conforme à la raisou
et par laquelle l'homme se distingue dans ses actes des

autres êtres. — Et pareillement, si quelqu'un se livre aux
plaisirs sexuels, quand il en éprouve le désir, sans se préoccuper

si cela lui est nuisible3 ou utile, il agit4 à la manière
d'un animal, mais non à la manière d'un homme [raisonnable].

Cependant si, par toute sa conduite5 et fût-elle dirigée
vers l'utile6, selon ce que nous venons de dire, l'homme ne

se propose comme fin que la santé du corps et la préservation

des maladies ', il n'est pas vertueux ; car, si tel préfère
l'agrément de la bonne santé, un autre pourra préférer celui
de la nourriture ou du commerce charnel, mais alors aucun
d'eux ne vise dans ses actions à une fin véritable. Mais ce qui
seul est juste, c'est que l'homme poursuive, comme but de

son activité, la santé du corps et la prolongation de son
existence en parfait état, afin que les organes des facultés de

l'âme, je veux dire les membres du corps, demeurent intacts
et que l'âme puisse [alors | s'exercer sans obstacle aux vertus
morales et intellectuelles ; et il en va de même à l'égard des

sciences et des connaissances que l'on apprend. Celles qui
mènent directement à cette fin ne sont pas en question 8

;

1 En arabe : « en tant qu'homme. »

2 Ps. 49 : 13. Wolff traduit le mot du psaume nidmou, « qui sont muettes. »

— Ibn Tibbon a le singulier alors que, dans le psaume, il y a le pluriel.
3 En arabe : « du tori ou de l'utilité. »

4 En arabe : « cette action est à lui. »

5 En arabe : « son régime. »

6 En arabe : « le plus utile. »

7 En arabe : « son intégrité à l'égard des maladies. »

8 C'est-à-dire l'étude de ces disciplines se recommande naturellement au

théologien.



544 JULES WOLFF

quant aux autres qui n'aident pas à y parvenir1, comme
les propositions de l'algèbre 2, le traité des sections coniques

la géométrie 3), les connaissances techniques et la

plupart des problèmes de la géométrie et de la mécanique

4 et beaucoup d'autres (connaissances) analogues,
toutes ont pour but d'aiguiser l'esprit et d'exercer la faculté
intellectuelle aux procédés de la démonstration, pour que
l'on acquière le pouvoir de distinguer le raisonnement

purement démonstratif s de tout autre et qu'on parvienne
ainsi ' à la connaissance de la vérité touchant l'existence
de Dieu (qu'il soit exalté Il en est de même de tous les

sujets d'entretiens auxquels on se livre : l'homme ne doit
parler que des choses dont il tirera pour lui-même quelque
utilité ou qui permettront à son âme ou à son corps d'éviter
quelque mal, ou de ce qui a rapport à quelque science

ou à quelque vertu ou à la louange d'une vertu ou d'un
homme vertueux ou au blâme d'un vice ou d'un homme
vicieux ; car flétrir les gens vicieux et blâmer leur conduite,
si c'est pour les faire mépriser des autres hommes, pour
qu'on se détourne d'eux et qu'on n'imite point leurs actions,
cette manière d'agir est certes obligatoire et constitue même

une action méritoire8. Ne connais-tu pascette parole de Dieu

(qu'il soit loué!) : « Ne vous conduisez pas selon les pratiques
du pays d'Egypte, etc., et du pays de Chanaan, » etc. (Lév. 18:3).

1 En arabe ; « qui ne sont pas utiles, » c'est-à-dire qui sont en apparence des

sciences de second ordre, comme les sciences exactes, les mathématiques, l'astronomie,

les sciences naturelles, etc.
2 L'algèbre en arabe s'appelle : rtbOXpÖ^l "Dibs [la science] de la réduction

simplification) et de la comparaison [des quantités).
3 II s'agit du livre du mathématicien grec Apollonius de Perga.
* En arabe il y a bTl^l, « les artifices », que Wolff a traduit : « les procédés

techniques. » Ce sont proprement les connaissances professionnelles la pratique
des métiers.

3 Mot à mot : l'action de tirer les poids la mécanique. La traduction
allemande de l'édition de Bâle met : « das Gewitter anziehen » pour « Gewicht. »

6 le syllogisme ; en général, tout argument démonstratif.
7 Par voie démonstrative.
8 En arabe il v a : « une vertu. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 545

comme le récit relatif aux Sodomites *, ainsi que tous les

passages où l'Ecriture blâme les gens vicieux et désapprouve
leurs actions et ceux où elle loue les bons et les honore, [tous
ces passages] ne visent que ce but mentionné : voir les

hommes imiter la conduite des uns et fuir celle des autres.

Lorsque donc on poursuit ce but, on renoncera à beaucoup
d'actions [habituelles] et l'on réduira considérablement le

nombre de ses paroles. On 2 ne s'ingéniera donc pas à

appliquer des ornements d'or aux parois de sa maison

ou à mettre une frange d'or à un vêtement, à moins toutefois
qu'on ne veuille, par ce moyen, rasséréner son âme pour
qu'elle recouvre la santé, se guérisse de quelque maladie
et que, redevenue brillante et pure, elle puisse s'assimiler
les sciences, conformément à la parole des sages des

docteurs de la loi) : « Une belle habitation, une belle femme
et une couche moelleuse conviennent aux disciples des

sages ; » car l'âme se fatigue et l'esprit s'émousse 3 par une
attention trop prolongée sur des sujets ardus 4. Et comme le

corps, après avoir accompli des besognes pénibles, éprouve
de la lassitude et doit par conséquent prendre du repos et

demeurer tranquille pour recouvrer l'équilibre [de ses forces],
ainsi l'àme doit, elle aussi, se reposer5 et être occupée par le

plaisir 6 des sens. Elle contemplera, par exemple, des tableaux
et d'autres belles choses, qui la délivreront de sa fatigue,
ainsi que le disent les sages les docteurs de la loi) :

« Quand les docteurs [de la loi] étaient fatigués par l'étude,
ils disaient des paroles plaisantes ». A ce point de vue, on

peut admettre 7 que les soins apportés à peindre et à orner
1 Voir Genèse 18 : 20 sq. — Ibn Tibbon a traduit littéralement Pol par "lOö;

terme qui n'est pas clair ici.
2 L'arabe répète ici : « celui qui tend à ce but. »

3 Ibn Tibbon traduit : «la pensée se trouble».
4 Ibn Tibbon : « choses laides », traduction inexacte.
5 Le texte arabe porte Hitn (sans doute pour pnn) ; Ibu Tibbon n'a pas rendu

ce mot dans sa traduction. Pococke a traduit : « requiescit » et a lu probablement

•nn.
6 Ibn Tibbon a traduit inexactement : pendant le repos des sens.
7 Le terme arabe 1VVB est obscur ; Ibn Tibbon l'a traduit awrpT, et il pense ;

peut-être faut-il aBJrPl, et l'on penserait l'on pourrait penser.

THÉOL. ET PHIL. 1911 36



546 JULES WOLFF

les édifices, les vases * et les vêtements, ne sont ni choses
mauvaises ni des actions futiles.

Sache bien que ce degré [de culture morale] est très élevé,
difficilement accessible et que peu d'hommes l'atteignent et
seulement à la suite d'un très grand effort2; et lorsqu'il se

rencontre un homme en cet état, je ne le dis pas inférieur3
aux prophètes, je veux dire qu'il emploiera toutes les forces
de son âme et leur assignera comme but unique [de leur
activité] [la connaissance de] Dieu (qu'il soit exalté !4), qu'il
n'accomplira aucune action, quelle qu'elle soit5, et ne
prononcera aucune parole, à moins que cette action ou cette
parole n'aboutisse directement ou indirectement à une vertu ;

à propos de tout acte ou de tout mouvement, il réfléchira et
regardera si cet acte ou ce mouvement conduit à ce but
ou non, alors [seulement] il l'accomplira. C'est là le but que
Dieu (qu'il soit exalté nous demande de poursuivre, en
disant : « Tu aimeras l'Eternel ton Dieu e... et de tout ton pouvoir

» (Deut. 6 : 5), c'est-à-dire avec toutes les parties de ton
âme ; tu assigneras à chacune de ses parties un but unique,
« qui est d'aimer l'Eternel ton Dieu ». — Les prophètes, eux
aussi, (que la paix soit sur eux nous invitent à tendre vers
ce but. [L'auteur des Proverbes] a dit : « Connais-le Dieu)
dans toutes tes voies », etc. (Proverbes 3 : 6), et les sages

les docteurs de la loi), à titre de commentaire, y ajoutent
ces mots : même en cas d'une transgression [d'un précepte],
c'est-à-dire que l'on ' doit assigner à cet acte 8 un but9
conforme au droit, quoique [cet acte] implique, sous certain rapport

une transgression. — Les sages (à leur tour), que la paix
soit sur eux ont résumé ce sujet tout entier dans une for-

1 Ou « les meubles. »

2 En arabe : « après un très grand exercice ».

3 Litt. « au-dessous. »

4 Et leur assigne comme but : Dieu (qu'il soit loué
5 En arabe : grande ou petite.
B Ibn Tibbon complète la citation biblique.
7 En arabe il y a la seconde personne.
s Probablement : « à tout acte. »

9 « La connaissance de Dieu. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 547

mule des plus concises l et l'ont embrassé d'une façon
absolument complète ; et lorsque tu examines la concision de ces

mots et te demandes comment ils ont pu exprimer ce sujet2
si vaste et si important, que des volumes entiers ne
sauraient épuiser, tu es obligé de reconnaître qu'ils n'ont pu
être dits, à coup sûr, qu'au moyen d'une force divine 3. Cette

formule, contenue parmi les préceptes de ce traité michnaï-

que [d'Aboth], est ainsi conçue : « Que toutes tes actions
soient accomplies au nom du Ciel4.» Or, c'est bien là la pensée

que nous avons développée nons-même dans ce chapitre. Et
tout cela, nous avons jugé utile de le mentionner ici par
rapport à ces préliminaires \

CHAPITRE VI

De la distinction [à établir] entre l'homme vertueux6 et
celui qui domine ses penchants ' [et s'abstient du mal].

Les philosophes disent de celui qui se maîtrise, que, quoiqu'il

accomplisse les actes vertueux, il fait le bien, tout en

aspirant aux actions mauvaises8 ; qu'il souhaite [de les

accomplir], mais qu'il lutte contre son inclination et s'oppose

par sa conduite [aux actes] vers lesquels le poussent sa

force ", sa passion et la disposition de son âme et que, s'il fait
le bien, il en souffre [intérieurement10], tandis que l'homme
[foncièrement] vertueux " se conforme dans sa conduite aux

1 « Dans des expressions aussi concises que possible. »

2 Le but de toute l'activité humaine.
3 Par une sorte d'inspiration divine.
4 C'est-à-dire pour complaire à Dieu.
5 Les huit chapitres qui servent d'introduction au traité d'Aboth.
6 C'est-à-dire qui est naturellement porté à la vertu.
7 Litt, le fort, c'est-à-dire qui a la force de maîtriser ses mauvais

penchants. Ibn Tibbon a traduit le premier terme arabe par : l'homme pieux par
excellence, le second par une périphrase : celui qui dompte sa passion et
domine sa personne.

8 « Des méchants » dans le texte. — 9 Ibn Tibbon : « ses forces. »

10 Ibn Tibbon traduit "iKfiÖ par deux termes : il s'en afflige... et souffre un
dommage.

11 C'est-à-dire dont les actes sont conformes à ses penchants et à ses aspirations.



548 JULES WOLFF

actes auxquels le portent son désir et sa disposition [naturelle],

qu'il fait le bien auquel il aspire et qu'il désire. Et les

philosophes s'accordent pour dire que l'homme vertueux
l'emporte en excellence et en perfection sur l'homme qui se

maîtrise; toutefois, ils reconnaissent que, en bien des points,
celui-ci est l'égal de l'homme vertueux, quoique nécessairement

il lui soit d'un degré inférieur, puisqu'il aspire à l'action

du méchant, tout en ne l'accomplissant pas, mais cette
inclination au mal est une disposition mauvaise de l'âme.
Salomon * (l'auteur du livre des Proverbes) a dit quelque
chose d'analogue en ces termes: « l'âme du méchant désire
le mal » (Prov. 21 : 10)2. Et au sujet de la joie qu'éprouve
l'homme [foncièrement] vertueux à faire 3 le bien et de la

peine que ressent celui qui n'est pas vertueux à s'abstenir
du mal4, il s'est exprimé ainsi : « C'est un bonheur pour le

juste d'exercer la justice et un objet d'épouvante pour les

artisans d'iniquité (Prov. 21 : 15.) ». Voilà ce qui ressort
clairement des paroles des Ecritures5 et en concordance avec
ce que disent les philosophes. — Cependant, lorsque nous
examinons les paroles des sages

6 [se rapportant] à ce sujet,
nous constatons que, pour eux, (les sages), celui qui
désire se livrer aux transgressions [de la loi] et qui y aspire,
[mais sait se dominer], l'emporte'en excellence et en
perfection sur celui qui n'éprouve pas ce désir et ne ressent
aucune peine à éviter [les péchés], de sorte qu'ils disent

que la vertu et la perfection d'un homme sont en raison
directe de la puissance de son penchant pour les transgressions

et de la peine qu'il éprouve à les éviter, et, sur ce point,
ils (les sages) produisent plusieurs passages 8. Ils disent

1 Ibn Tibbon : « le roi Salomon (la paix soit sur lui »

2 D'où Maïmonide conclut que, selon ce texte, désirer [faire] le mal, c'est avoir

déjà l'âme d'un méchant, même si l'on s'abstient de mal faire.
3 Litt. « à le faire le bien. »

4 Le texte porte : « à le faire », c'est-à-dire à faire le bien pour imiter l'homme
vertueux.

5 En arabe : « les paroles des lois de Dieu. »

• « Docteurs du Talmud. »

7 Litt. « est supérieur et plus parfait. » — s Littéralement : « récits ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 549

(d abord) : « Plus l'homme est grand, plus ses passions sont
grandes L » Bien plus2, ils affirment même que la récompense
de l'homme qui est maître de soi est en raison de la peine qu'il
ressent à se contenir, ainsi ils disent : « La récompense sera

proportionnée à la peine3 ; » mais, ce qu'il y a de plus fort,
c'est qu'ils recommandent à l'homme de se maîtriser4 et lui
défendent de dire : « Certes, je ne suis pas porté naturellement

à commettre cette transgression même si la loi [de Dieu]
ne l'avait interdite ». Ils disent en effet : « R. Siméon, fils de

Gamaliel, dit : On [l'Israélite] ne doit pas dire : « Je ne voudrais
pas manger, [même si la loi ne me l'avait interdit], d'un
mélange de viande et de laitage, ni porter un vêtement hétérogène

(tissé avec de la laine et du lin) ; ni épouser une proche
parente (dont le mariage est prohibé par la loi) ; mais je le

voudrais, et, si pourtant je m'interdis ces actes ", c'est
uniquement parce que mon Père qui est dans les cieux me les

défend '. » Or, d'après le sens apparent de ces deux assertions

8, au premier abord, il semble qu'elles soient contradictoires,

mais il n'en est rien ; toutes deux sont, au contraire,
justes, et il n'existe absolument aucune divergence entre
elles. Et voici pourquoi : C'est que les actions mauvaises qui,
selon les philosophes, appartiennent à la catégorie de celles
dont ils disent que l'homme qui n'éprouve pas le désir de les

accomplir, est supérieur à celui qui a ce désir, mais le

maîtrise, ce sont les actions réputées mauvaises de tous les

hommes; telles que l'effusion du sang(= l'assassinat), le vol,
la spoliation, la fraude, le tort causé à celui qui n'a pas fait

1 Traité Soucca 52". Traduit d'après Schuhl, Sentences et proverbes, p. 256

n» 715.

2 Litt. « cela ne leur suffit pas. »

3 Sentence de Ben-Héhé dans Aboth 5 : 26 ; traduit d'après Schuhl, p. 516.
4 Litt. « d'être un homme qui se maîtrise ». Ibn Tibbon a traduit d'après le

sens général : « de désirer se livrer aux transgressions ».
6 Litt. « mais que ferais-je, puisque... »

7 Mdr. R. Lev. Cf. Midr. Yalk. sur Liev. § 626 où l'auteur de la citation est

R. Eliézer b Azarya.
8 Celle de R. Gamaliel et celle des philosophes.



550 JULES WOLFF

de mal, le mal rendu1 pour le bien, le mépris des parents et
d'autres actes semblables ; ces lois sont celles dont les sages
(que la paix soit sur eux disent que, si elles n'avaient
pas été inscrites [dans la Bible], elles eussent mérité de

l'être ; ce sont aussi ces préceptes que quelques savants
modernes 2, atteints de la maladie des Moutacallimouni 3,

désignent sous le nom de Préceptes rationnels. Il est certain, en
effet4, que l'âme qui désire [accomplir] une de ces actions et

y aspire, est une âme vicieuse5, et que l'âme [foncièrement]
vertueuse n'a absolument aucune envie de ces mauvaises
actions et ne ressent aucune peine à les éviter. — Quant aux
actions à propos desquelles les sages disent que celui qui se

maîtrise pour ne pas les accomplir est le plus vertueux, et

que sa récompense est la plus grande, ce sont celles qui ont
trait aux «Lois révélées6», et cela est vrai; car sans les

prophètes ', elles8 ne seraient pas [tenues pour] mauvaises en

aucune manière. C'est pourquoi ils (les docteurs de la loi)
disent aussi que l'homme doit garder en son âme l'amour de

ces choses [défendues par la loi] et qu'il n'aurait pas à s'en

abstenir, sans les prophètes 9. — Considère cette sage
10 pensée

des docteurs (que la paix soit sur eux t) et les exemples par
lesquels ils l'ont figurée ", car ils ne disent pas 12

: « On ne
doit pas dire : je ne serais pas naturellement porté à tuer un
être humain, à dérober, à mentir, mais j'aimerais pouvoir le

faire, seulement 13, etc., » non, ils n'ont cité [comme exem-
1 Litt. « rendre le mal au bienfaiteur. »

2 « Postérieurs ».
3 Catégorie de philosophes arabes.
4 Litt. « il n'y a pas de doute. »

5 Ou « imparfaite ».
6 C'est-à-dire les lois cérémonielles édictées seulement par la religion.
7 Ibn Tibbon traduit : la loi.
8 C'est-à-dire les actes que ces lois défendent.
9 Ibn Tibbon : « la loi ».
10 Dans le texte : « leur sagesse, sur eux la paix »

11 Dans le texte : « Et à quoi ils l'ont comparée ». C'est-à-dire à quelle
comparaison ils ont eu recours pour la faire comprendre.

12 II s'agit de la parole de R. Gamaliel citée plus haut.
13 Ibn Tibbon donne la suite de la parole de R. Gamaliel.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 551

pies] que des prescriptions cérémonielles [=dela loi révélée
à Moïse] : le mélange de la viande et du laitage, le port d'un
vêtement hétérogène (tissé de laine et de lin), les unions
prohibées; or, ces lois et d'autres analogues sont celles

que Dieu désigne par: « mes statuts1-», c'est-à-dire, d'après
la parole 2 des sages, les préceptes que je t'ai prescrits et

que tu n'as pas le droit de scruter3, contre lesquels les

autres peuples [païens] élèvent des objections et que
Satan 4 attaque, des prescriptions comme la vache rousse 5,

le bouc émissaire s, etc. — Quant à ces lois que les
auteurs ' modernes appellent rationnelles, elle sont désignées
généralement sous le terme de J1122Ì2 (micvauth) «

préceptes » [tout court], d'après l'explication des sages. — De

tout ce que nous avons dit, on voit donc clairement quels
sont les péchés pour lesquels l'homme, qui n'est pas enclin [à
les commettre], l'emporte en excellence sur celui qui a cette
inclination et la maîtrise8, et quels sont ceux pour lesquels
c'est l'inverse. Voilà donc un aperçu9 original et une admirable

10 conciliation des deux assertions " et dont la teneur
prouve la vérité de notre explication. Le sujet de ce chapitre
-est achevé.

CHAPITRE VII
Des Voiles12 [arrêtant la prophétie13]

et de leurs significations.
On ti ouve fréquemment dans les Midrashoth et les Hagga-

doth du Talmud [cette assertion] que, parmi les prophètes, il
I Ibn Tibbon : « statuts ». — 2 Dans le texte, il y a : « ils (les sages) disent ».

Joma 56. — 3 C'est-à-dire de soumettre au contrôle de la raison.
4 « L'esprit du mal personnifié dans un ange. » Cf. Job, chap. 1 et 2.
5 Dont les cendres servent à la préparation des eaux lustrales. Voir Nombres 19.
6 Lévitique 21 : 21 sq.
7 II s'agit de ces auteurs qui imitent trop fidèlement les Moutacallimoun arabes.
8 En arabe : « maîtrise son âme à l'égard de ces transgressions ».
9 En arabe : « point ». — 10 Litt. « étonnant ».

II Celle des philosophes et celle des docteurs de la loi.
12 Litt. « cloisons » ou « barrières », « voiles », « écrans », qui font obstacle

à la prophétie et à la connaissance intuitive de Dieu. — 13 Cf. Guide des égarés

trad. S. Munk, p. 3, p. 56, note 38, lire le ch. 9, p. 56 et suivantes.



552 JULES WOLFF

ep est qui ont vu Dieu derrière un grand nombre de voiles,
d'autres à travers un petit nombre, selon qu'ils étaient plus
ou moins rapprochés de la divinité et d'après le rang qu'ils
occupent parmi les prophètes, de sorte que [les docteurs de

la loi] ont dit que Moïse, notre Maître, a vu Dieu derrière un
seul voile brillant, c'est-à-dire transparent, conformément à

cette parole : « Il (Moïse) a contemplé Dieu [comme] à travers
un miroir éclairant les yeux, » frPTPpBCJt speculare)
étant [en latin] le nom du miroir, fait d'un corps transparent1

à l'instar du verre et du cristal, comme nous
l'expliquerons à la fin (du traité Mischnaïque) de Kélim. Or, le but
visé par cette assertion je vais te le dire : c'est que, comme
je l'ai déjà expliqué au deuxième chapitre, les qualités [de
l'homme] sont les unes intellectuelles et les autres morales,
de même les défauts sont les uns intellectuels, comme l'ignorance,

le défaut d'attention et d'intelligence, d'autres sont
d'ordre moral, comme la sensualité, l'orgueil, la colère, la
honte, l'amour de l'argent et d'autres défauts analogues, qui
sont en très grand nombre.

Nous avons aussi indiqué, dans le quatrième chapitre, la
méthode à suivre pour les étudier ; l'ensemble de ces vices
constitue des <r voiles » qui séparent l'homme de Dieu (qu'il
soit exalté Le prophète [Isaïe] visant ce sujet a dit : « Ce

sont vos iniquités qui vous ont séparés de Dieu » (Isaïe 59 : 2),

il dit que nos péchés, c'est-à-dire les vices, comme nous
venons de le dire, sont les voiles [= les obstacles] qui s'interposent

entre l'homme et Dieu (qu'il soit exalté 1). — Sache

bien qu'un prophète, pour pouvoir prophétiser, doit posséder
toutes les qualités intellectuelles et la majeure partie des

qualités morales et les plus importantes d'entre celles-ci,
selon cette parole [des docteurs] : « L'inspiration prophétique

n'est donnée2 qu'à un homme sage, fort et riche; le

terme de « sage » embrasse certainement les qualités intellectuelles

; celui de « riche » s'applique aux qualités morales,
c'est-à-dire au contentement, car ils (les docteurs) désignent

4 Yebam 49 »>. — 2 Sabbath 92 ».

2 Le texte porte : « ne repose ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 00*

l'homme content satisfait de son sort) par « riche »,
selon cette parole qu'ils disent (Aboth 4 : 1), pour définir le

mot « riche » : « Qui est riche? Celui qui est content de son

sort, » c'est-à-dire qui se contente de ce que sa destinée lui a

réservé1 et ne s'afflige pas de ce qu'elle ne lui a pas octroyé ;

et, pareillement, [le terme de] « fort » s'applique aux qualités
morales, c'est-à-dire [à celui] qui dirige ses forces en conformité

de la raison 2, comme nous l'avons expliqué au
chapitre V ; c'est ainsi qu'ils [les docteurs] disent : « Qui est fort?
Celui qui maîtrise ses passions. » — Le prophète, en effet, ne
doit pas nécessairement posséder toutes les qualités morales
au point qu'aucun vice ne l'atteigne3, puisque Salomon était
prophète au témoignage de l'Ecriture. «. A Gabaon l'Eternel
apparut à Salomon » (Rois 3 : 5), or, nous lui connaissons un
défaut moral, la passion pour une certaine chose4 : le grand
nombre de femmes, et ce [défaut] résulte d'une disposition à

la sensualité et [l'on]5 dit explicitement: «N'est-ce pas en cela

qu'a péché Salomon ?» (Néh. 13 : 26.) — Pareillement David

(que la paix soit sur lui 1) était prophète. Il dit : « A moi le
Rocher d'Israël a parlé » (2 Sam. 23 : 3) ; or, nous savons

qu'il fut cruel et, quoiqu'il n'exerçât cette cruauté que
contre les païens et à l'occasion du massacre des infidèles
négateurs6 et qu'il fût bon pour Israël, il est cependant
dit clairement dans les Chroniques que Dieu ne l'autorisa '
pas à construire le sanctuaire à cause du grand nombre
d'hommes qu'il tua, mais [Dieu] lui dit : « Ce n'est pas toi
qui édifieras une maison en mon nom, parce que tu as versé

beaucoup de sang » (Chron. 28 : 3). — Nous remarquons
aussi chez Elie (d'heureuse mémoire la disposition à la

1 Mot à mot « de ce que son temps lui a fait trouver ».
2 Ibn Tibbon ajoute : « et la prudence ».
3 Mot à mot « ne le diminue ».
4 Nous lisons ce mot fiPS avec techdid dans le ya, et le dictionnaire le donne

comme un terme étranger signifiant : res. Ibn Tibbon a traduit littéralement :

explication, qui ferait double emploi avec le terme explicatif suivant : "|b"il
6 C'est-à dire la Bible.
6 C'est-à-dire « des ennemis de la religion ».
7 Ibn Tibbon ajoute : « Et il ne fut pas jugé digne ».



-001 JULES WOLFF

colère et, quoiqu'il l'ait manifestée contre les négateurs
et1 contre eux [seulement], néanmoins les sages (les
docteurs de la .loi) ont déclaré que Dieu l'a retiré à Lui et lui a

signifié que celui-là n'a pas la sympathie des hommes qui
est animé, comme toi, d'un si grand zèle d'un fanatisme
si farouche) qu'il les fait périr. — Nous remarquons aussi

que Samuel avait peur de Saul et que Jacob redoutait la
rencontre d'Esaü ; or, ces dispositions morales et d'autres analogues

sont des voiles obstacles) aux yeux des prophètes
(que la paix soit sur eux!). — De ceux d'entre eux, qui
étaient affectés de deux ou trois dispositions non conformes
au juste milieu 2, comme nous l'avons expliqué au chapitre IV,
il est dit qu'ils ont vu Dieu derrière deux ou trois voiles. —
Etne te récrie pas à l'idée que l'absence de certaines qualités
morales puisse diminuer le degré de la prophétie, puisque
nous remarquons que certains défauts moraux arrêtent
complètement le don prophétique, tels que la colère dont ils
[les docteurs] disent : « Quiconque se met en colère, s'il est

prophète, l'inspiration prophétique se retire de lui8; et ils
en donnent comme preuve Elisée que l'inspiration
abandonna, lorsqu'il se mit en colère, et tant que dura sa colère,
d'après ce que dit l'Ecriture : « Et maintenant cherchez-
moi un musicien? » (2 Rois 3 : 15.) 11 en est de même du
souci et du chagrin4 : c'est ainsi que tout le temps qu'il
pleura son fils Joseph, le patriarche Jacob fut privé de

l'inspiration prophétique5 jusqu'à ce qu'on lui eût annoncé

que [Joseph] était en vie ; l'Ecriture dit alors : « L'esprit de

Jacob, leur père, se ranima » (Genèse 45 :27), ce que la
paraphrase d'Onkelos e traduit, selon les commentaires remontant

à Moïse, notre Maître7 : « Et l'esprit prophétique reposa
[de nouveau] sur Jacob leur père. » — Quant aux docteurs,
ils disent : « La prophétie ne repose pas chez celui qui est

1 L'arabe dit : « et que contre eux il fut courroucé », ce qui forme pléonasme.
2 En arabe : « dans un juste milieu ». — 3 Pesahim 66.
4 Suppléez : font perdre l'inspiration.
* Cf. Guide, trad. S. Munk 2, p. 287. — <* Ibid.
7 Ibn Tibbon n'a pas ces mots.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 555

négligent ou qui a le cœur affligé, mais sur celui qui est
dans une disposition sereine1». Et lorsque Moïse, notre
Maître, eut conscience d'avoir éloigné de lui tout ce qui
pouvait s'opposer à la prophétie 2, et que toutes les qualités
morales et intellectuelles étaient arrivées chez lui au degré
le plus parfait, il demanda à percevoir Dieu dans la réalité de

son essence8; et il dit [donc] : « Montre-moi, je te prie, ta
gloire » (Exode 33 : 18). Et Dieu (qu'il soit exalté lui fit
alors comprendre que cela est impossible, parce qu'il (Moïse)
est un esprit uni à la matière, c'est-à-dire en tant qu'homme;
comme le dit l'Ecriture : « Car4 l'homme ne peut me voir et
vivre ». (Ibid. v. 20.) Il ne restait donc plus qu'un seul voile
transparent qui empêchait Moïse d'atteindre à la connaissance

réelle de l'essence divine : l'intelligence humaine non
distincte [du corps]. Et pourtant Dieu (qu'il soit exalté
favorisa Moïse, en lui accordant, à la suite de sa demande,
une compréhension plus grande que celle qu'il (Moïse)
avait auparavant ; mais il lui apprit que le but [qu'il voulait
atteindre] ne lui était pas accessible à cause de sa nature
corporelle. [L'Ecriture] a désigné l'intuition réelle [de
l'essence divine] [par l'expression] : voir la face, parce que si
l'on voit quelqu'un de face, on a, au fond de son âme, l'image
[de cette personne] qu'on ne confond pas avec celle d'un
autre [homme] ; tandis que, lorsqu'on ne l'aperçoit que de

dos, même si, en la voyant ainsi, on la reconnaît, on a

cependant parfois des doutes à son sujet et on la confond parfois

avec un autre. Et, pareillement, la connaissance véritable
.de Dieu (qu'il soit exalté consiste en ce que l'existence de

Dieu parvienne dans l'âme de l'homme de telle sorte qu'elle
ne s'associe, en ce qui concerne ce concept de l'existence, à

aucune des choses existantes, au point que [l'homme] trouve
[l'existence de Dieu| affermie en son âme et différant de ce

qu'il trouve en son âme de l'existence des autres êtres. Or, la

1 Sabbat 30b. — 2 Litt. « qu'il ne lui restait pas de voile qu'il n'eût écarté ».
3 Le texte ajoute : « rien ne lui faisant obstacle; » ce qui est une répétition de

plus haut.
4 Nous avons traduit ce mot d'après Ibn Tibbon.



556 JULES WOLFF

perception humaine ne saurait parvenir à ce résultat1, et
Moïse (que la paix soit sur lui a atteint un degré un peu
inférieur, que (l'Ecriture) définit par ces mots : « tu me verras
par derrière, » etc. (Ibid. v. 23.) — (Je me propose de

compléter ce sujet dans le livre de la prophétie2.) — Comme les

sages les docteurs de la loi) (que la paix soit sur eux ont
su que ce sont ces deux sortes de défauts, c'est-à-dire les
défauts intellectuels et les défauts moraux, qui constituent des

voiles entre l'homme et Dieu et qu'à cet égard il existe une
hiérarchie [des degrés] de prophètes, ils ont dit de certains
prophètes dont la science et les mœurs leur paraissaient
remarquables : « qu'ils auraient mérité de voir reposer sur eux
la gloire divine à l'instar de Moïse, notre Maître ». (Soucca58.)
— Que le sens de cette comparaison ne t'échappe pas, car s'ils
[les docteurs] comparent ces prophètes à Moïse, ils sont loin3
de les déclarer ses égaux. — Ils ont dit pareillement d'autres
prophètes qu'ils étaient comme Josué, dans le sens que nous
venons de mentionner.

Tel est le sujet que nous nous proposions de traiter dans

ce chapitre.

CHAPITRE VIII
Du naturel4 de l'homme.

Il est impossible que dès, le début, l'homme vienne au
inonde en possession d'une vertu ou d'un vice, de même qu'il
est impossible que l'homme vienne au monde capable d'une
œuvre quelconque ; mais, ce qui est possible, c'est qu'il
vienne au monde avec la prédisposition à une vertu ou à un
vice, de sorte que, certaines actions, lui seront plus aisées

1 On ne peut connaître Dieu comme on connaît une chose créée ; autrement

dit, le terme de « connaître » n'est employé dans ce passage que par pure homonymie.

2 Maïmonide n'a jamais publié ce livre ; il parle également de ce projet dans

le Guide (trad. S. Munk) I, 15; ce qui l'y fit renoncer, ibid.
3 Nous lisons, avec Ibn Tibbon, ïïb^bn au lieu de QplbbX21 du texte de

Pococke.
4 C'est-à-dire des dispositions innées de l'homme. Voir Guide des égarés, trad

Munk, II, p. 131, n. 1.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 5-»7

que d'autres. Si, par exemple, le tempérament d'un homme
est enclin à la sécheresse, la substance de son cerveau étant

pure et contenant peu d'humeurs, cet homme retiendra plus
facilement et saisira mieux les idées qu'un individu flegmatique

dont le cerveau est plein d'humeurs. Cependant, qu'on
laisse l'homme prédisposé par son tempérament à cette aptitude

intellectuelle, sans [qu'il reçoive] aucune culture et sans

qu'aucune de ses forces ne soit convenablement dirigée, il
demeurera ignorant à coup sûr ; mais inversement, qu'on
instruise et exerce celui dont la complexion est épaisse et abondante

en humeurs, il apprendra et saisira, [maisl avec
difficulté, il est vrai. Et, en ce même ordre d'idées, quelqu'un
dont le cœur a un tempérament un peu plus chaud qu'il ne

convient, sera courageux, je veux dire porté au courage, et, si

on lui enseigne le courage, il deviendra aisément courageux;
tandis qu'un autre dont le cœur a un tempérament un peu
plus froid qu'il ne faut, est enclin à la couardise et à la peur
et, si, en outre, on la lui inculque et qu'on l'y accoutume, il
contractera aisément cette habitude ; mais si on se propose
de le rendre courageux, il y arrivera1 avec quelque peine et
à la condition absolue qu'on l'y accoutume. Je ne t'ai donné
cette explication que pour que tu ne prennes pas au sérieux
les divagations qu'imaginent faussement les partisans de

l'astrologie2, lorsqu'ils prétendent que, selon les moments où
naissent les hommes, ils sont ou vertueux ou vicieux ; qu'un
individu est irrésistiblement contraint d'accomplir ces sortes
d'actions. — Quand à toi, [lecteur], sache que le point sur
lequel s'accordent et notre doctrine religieuse et la
philosophie grecque et que corroborent des preuves péremptoires3,
c'est que toutes les actions de l'homme relèvent de lui-même,
qu'aucune nécessité ne pèse sur lui à cet égard, et qu'aucune

1 Le texte arabe n'est pas très clair. Litt. « et même avec de la peine, il ne le

deviendra pas, mais il le deviendra pourtant, si on l'y a habitué. » Ibn Tibbon et

après lui W. ont traduit : « Il ne le deviendra qu'avec peine et grâce à une

longue habitude » et n'ont pas rendu la première négation n'jt'' SQ et le pb
du second membre de phrase.

2 Les fatalistes. Maïmonide réfute le fatalisme.
3 En arabe : « des démonstrations de la vérité, » des preuves sans réplique.



558 JULES WOLFF

force étrangère ne l'oblige à tendre à une vertu ou à un vice,
à moins d'une prédisposition de tempérament qui, comme
nous l'avons expliqué, lui rend une chose aisée ou malaisée;

mais, quant à y être contraint ou empêché, en aucune
manière. D'ailleurs, si l'homme était contraint dans ses actions,
les commandements et les défenses de la loi divine
deviendraient sans objet, et toute la législation mosaïque 1 serait
absolument vaine, l'homme ne possédant pas le libre choix
de ses actions; et, pareillement,il en résulterait l'inutilité de

l'enseignement et de l'éducation, comme de l'apprentissage
des professions2 ; tout cela serait vain, l'homme, d'après les

partisans de cette opinion, ne pouvant absolument pas se

dispenser, y étant contraint par une cause3 extérieure,
d'accomplir telle action, d'acquérir telle science et de contracter
telle ou telle manière d'être. En outre, la récompense et le

châtiment seraient alors une pure injustice de la part des

hommes, les uns à l'égard des autres, et de la part de Dieu à

notre égard, car, si Siméon tuait Ruben, le premier devant
nécessairement tuer et le second devant nécessairement être

tué, pour quelle raison punirions-nous Siméon et comment
[Dieu], qui est juste et loyal, pourrait-il le punir pour un
acte qu'il a dû nécessairement accomplir et dont il n'aurait pas

pu se dispenser, même s'il l'eût voulu. Et seraient également
sans objet tous les préparatifs quels qu'ils soient, comme la
construction des maisons, l'acquisition des vivres, la fuite
devant un danger et d'autres choses analogues ; les événements

décrétés à l'avance devant immanquablement s'accomplir.

Or, tout cela est faux et absurde, contraire aux notions
de la raison et à l'expérience des sens ; c'est renverser les

fondements de la religion4 et attribuer à Dieu l'injustice et
loin de lui! [pareille affirmation]. — Mais la vérité, à l'abri

1 L'arabe dit : « tout cela ».

2 Arts pratiques ou métiers.
3 L'arabe dit litt. « à l'appelant qui l'appelle du dehors ». Ihn Tibbon a rendu

ces mots par : « à l'agent qui le contraint du dehors, indépendamment de lui. Ibn
Tibbon a dû traduire d'après un texte défectueux : les négations üb vSsu
devant ffW doivent être biffées.

4 En arabe : « de la loi ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 559

de tous les doutes, c'est que toutes les actions de l'homme ne

relèvent que de lui, qu'à son gré il agit ou s'abstient d'agir,,
sans qu'aucune nécessité ou contrainte ne pèse sur lui à cet
égard, et de là [aussi] résulte le bien fondé des dispositions
législatives x

; c'est pourquoi Dieu a pu dire : « Vois, j'ai
placé devant toi aujourd'hui la vie et le bien, la mort et le

mal, choisis le bien » (Deut. 30 : 15 et 19), nous laissant
toute liberté à cet égard ; de là aussi résultent et la punition
de celui qui a désobéi-et la récompense de celui qui a obéi,
conformément à cette parole : « Si vous écoutez... et si vous
n'écoutez pas » (Deut. 29 : 1 sq. ; ibid. 15 sq.) ; de là résultent

encore l'enseignement et l'étude, [comme il est dit :

« Vous enseignerez à vos enfants, etc.. et vous leur apprendrez

et vous aurez soin de les pratiquer » (Deut. 4 : 10; ibid.
5 : 1) ; et ainsi de tous les passages relatifs à l'enseignement
et à la pratique des commandements. De là découle aussi

l'utilité de toutes les dispositions2, telles qu'elles sont
formulées dans le livre de la Vérité3 [la Tôra] : « Et tu feras une
balustrade » (Deut. 20 :5-7);... « Car quelqu'un pourrait
tomber. — De peur qu'il ne meure à la guerre... Sur quoi se

coucherait-il... Ne prends pas en gage la meule inférieure et
la meule supérieure » (Deut. 24 : 6) et ainsi d'un très grand
nombre de passages dans la Tôra et dans les livres de la
prophétie qui se rapportent à ce sujet, je veux dire aux dispositions

(à prendre). —Quant à l'assertion qu'on trouve chez les

sages et qui est ainsi conçue : « Tout est dans la main de Dieur
excepté la crainte de Dieu » (Berachoth 33 b), elle est vraie
et conforme à ce que nous avons dit ; pourtant bien des gens
se trompent à son sujet en prétendant que certaines actions,
qui sont libres, sont imposées à l'homme, comme le mariage
avec telle femme ou la possession de tel ou tel bien ; or, cela
n'est pas vrai, car, si cet homme a épousé telle femme, en
vertu d'un contrat de mariage et de la cérémonie nuptiale,

1 Litt. « c'est pourquoi l'action de donner des commandements s'imposait ».
2 Mesures de précaution pour éviter des dommages. Voir Deut. 22 : 8.
3 Wolff traduit à tort : « in der « wahren » Schrift », au lieu de : « in der

Schrift der Wahrheit. »



¦560 JULES WOLFS'

alors qu'il avait le droit de l'épouser, et s'il s'est uni à elle

pour la continuation de l'espèce, cela constitue l'accomplissement

d'un devoir religieux (Miçva), or, Dieu ne décrète

pas d'avance l'accomplissement d'un devoir religieux. Que

si, au contraire, il y avait dans ce mariage une irrégularité,
il constituerait une transgression et Dieu ne décrète pas non
plus d'avance une transgression. — Et, pareillement, à propos
de quelqu'un qui aurait spolié le bien d'un autre ou le lui
aurait dérobé ou s'en serait emparé par ruse, l'aurait renié
et même aurait juré faussement [pour se l'approprier], si

nous disions que Dieu avait décrété d'avance que cet argent
revienne à celui-ci au détriment de celui-là, il aurait décrété

une transgression, ce qui ne saurait être; mais l'accomplissement,

comme la violation de la loi, ne peut s'appliquer, à

coup sûr, qu'aux actions libres de l'homme, parce que, comme
nous l'avons expliqué dans le deuxième chapitre, les
commandements et les défenses de la loi ne peuvent se rapporter
qu'à des actions que l'homme est libre d'accomplir ou de

négliger; et c'est sur cette partie de l'âme la volonté) que
repose la crainte de Dieu, laquelle ne dépend pas de Dieu,
mais relève de la liberté de l'homme, comme nous l'avons
démontré. Par conséquent, les sages, par ce terme : « tout »

(dépend de Dieu) etc., n'ont en vue que les choses naturelles,
au sujet desquelles l'homme n'est pas libre, comme le fait
d'être grand ou petit, l'abondance ou la pénurie de pluies,
la pureté ou l'impureté 1 de l'air ou d'autres faits analogues
qui sont du2 domaine du monde physique, à l'exclusion de

l'activité ou de l'inertie de l'homme3; — et lorsque les sages
ont exprimé cette idée : que la soumission aux lois divines
et leur transgression ne dépendent ni d'un décret de Dieu,
ni de sa volonté, mais uniquement de la décision de l'individu,

ils n'ont fait que s'inspirer de ce texte de Jérémie :

« Le mal et le bien n'émanent pas du Très-haut » (Jérémie

3 : 38-41). Or, le mal, ce sont les mauvaises actions,

1 Litt. « la corruption de l'air où sa pureté, cause des maladies ».
2 En arabe : « dans tout ce qui arrive ».
3 Litt. « les mouvements de l'homme et son repos ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 561

et le bien, les bonnes actions. Le prophète Jérémie affirme
donc que Dieu ne décrète pas d'avance que l'homme agira
bien ou mal. Et, s'il en est ainsi, il est juste que l'homme

éprouve de la tristesse et gémisse à cause de ses fautes et de

ses péchés, puisqu'il lesa commis librement. C'est pourquoi,
il (le prophète) dit : « Pourquoi donc se plaindrait l'homme
sa vie durant, l'homme chargé de péchés?» (Ibid. v. 39.)
Le prophète reprend ensuite et dit que le traitement de

cette maladie le péché) dépend de nous, car, ayant
péché librement, il dépend de nous également de nous
amender et de renoncer à nos mauvaises actions. Aussi,
le texte continue-t-il par ces mots : « Examinons nos voies,
scrutons-les et retournons à l'Eternel Elevons nos cœurs
avec nos mains vers Dieu qui est au ciel » (v. 39). — Quant
à cette proposition, bien connue et dont l'équivalent se trouve
dans les paroles des docteurs (du Talmud) et dans les textes
des Ecritures, savoir : Que l'action de se lever et de s'asseoir,
ainsi que tous les mouvements que l'homme accomplit, sont
déterminés par la volonté et le dessein de Dieu, c'est là une
affirmation juste, mais seulement en un sens, comme lorsque
nous disons d'une pierre lancée en l'air et qui tombe à terre,
que c'est par la volonté de Dieu qu'elle est descendue à terre ;

cela est juste, puisque c'est Dieu qui a voulu que la terre
tout entière fût au centre [de l'univers] ; par conséquent,
chaque fois que l'on en lance une partie en l'air, celle-ci se

meut vers le centre'. Pareillement chaque partie du feu se

meut dans le sens de la hauteur d'après la volonté [de Dieu]

qui a établi que le feu [en général] se meut vers la hauteur,
mais non pas que Dieu ait voulu qu'actuellement, au
moment où telle partie de la terre (pierre) est mise en
mouvement, elle se dirige en bas. A cet égard les Moutacaili-
moune sont d'un avis contraire, car je les ai entendus affirmer

que la volonté [divine] se manifeste constamment et
successivement à propos de chaque chose, mais nous [Israélites]

nous n'admettons pas cela, car nous croyons que la
volonté de Dieu s'est manifestée une fois pour toutes à l'origine

1 En vertu de la loi de la « gravitation ».

THÉOL. El PHIL. 1911 37



562 JULES WOLFF

du monde et que tout suit constamment son cours naturel,
conformément aux paroles de l'Ecclesiaste : « Ce qui a été,
c'est ce qui sera ; ce qui s'est fait, c'est ce qui se fera, il n'y
a rien de nouveau sous le soleil. » (Ecclés. 1 : 9.). C'est pourquoi

nos sages ont été amenés à dire que tous les faits
miraculeux qui s'écartent du cours naturel des choses, aussi bien
ceux accomplis dans le passé, que ceux promis par l'Ecriture
pour les temps à venir, ont été prédéterminés par la volonté
divine lors de la création et que, dès ce moment-là, des

dispositions ont été prises dans la nature de ces choses pour
qu'elles s'accomplissent, comme elles se sont accomplies
effectivement. Et lorsque ces faits s'accomplissent au moment
convenable, on s'imagine que ce sont à ce moment-là des

choses absolument nouvelles, alors qu'il n'en est rien. Les

docteurs delà loi ont longuement et fréquemment développé
ce sujet dans le Midrach Kohéleth et ailleurs; et une de leurs
assertions ayant trait à ce sujet est ainsi conçue : « Le monde
suit son cours habituel » ; et, de toutes leurs paroles, il
ressort constamment qu'ils évitent de faire intervenir la volonté
divine à propos de chaque chose et à toute occasion. C'est en
ce sens qu'on peut dire, quand quelqu'un se lève ou s'assied

que c'est Dieu qui l'a voulu, c'est-à-dire que Dieu a établi
dans la constitution physique de l'homme, à l'origine de son

existence, qu'il se lèvera ou s'assoira en vertu de son libre
arbitre, mais [il n'est pas vrai] que Dieu veuille actuellement,
au moment où l'homme se lève, qu'il se lève ou non, pas plus
qu'il ne veut actuellement, au moment où la pierre tombe,
qu'elle tombe ou non. En résumé, voici ce que tu dois croire,
c'est que, de même que Dieu a voulu que l'homme se tînt
droit, eût une large poitrine et des doigts, ainsi il a voulu

que l'homme pût spontanément se mouvoir ou se tenir en

repos et qu'il agit librement, sans qu'on l'y contraignît ou

qu'on l'en empêchât, comme cela ressort du Livre de la

Vérité (la Bible), lorsqu'il dit pour élucider cette
question1: « Voici l'homme devenu comme l'un de nous, en ce

1 De la nature de la volonté divine.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 563

qu'il connaît le bien et le mal », etc. (Genèse 3 : 32). Et1
[Onkelos], lui aussi, dans sa paraphrase, a montré qu'il faut
prendre ensemble: « mimménnou ladâalh taubh vara» 1DSÏÏ

ÏH1 31Ï3 Ryi? c'est-à-dire qu'Adam est [un être] unique au

monde, je veux dire qu'il forme une espèce à laquelle aucune
autre ne ressemble pour partager cet avantage, qui lui appartient

en propre. Et cet avantage, quel est-il C'est de

connaître spontanément le bien et le malet de faire ce qu'il veut,
sans qu'on puisse l'en empêcher. Et, cela étant2 « il (Adam)
pourrait étendre sa main et cueillir aussi du fruit de l'arbre
de vie; il en mangerait et vivrait à jamais ». Puisque, de

l'essence [même] de l'homme, il résulte qu'il fait librement le

bien et le mal, quand il le veut, il faut donc lui enseigner
les moyens3 de faire le bien, lui donner des commandements,
le soumettre à des défenses, le punir et le récompenser, ce

qui est parfaitement juste. Il convient, en outre, que l'homme
s'accoutume à pratiquer le bien pour acquérir les vertus et
s'efforce d'éviter le mal pour se débarrasser des vices, s'il en
a contracté. Et qu'il ne prétende pas que, ces vices une fois
contractés en vertu de sa condition, cette dernière ne saurait

être modifiée, car toute condition peut être modifiée :

bonne, elle peut devenir mauvaise, et mauvaise, elle peut
devenir bonne, l'homme ayant pleine liberté à cet égard. —
C'est pour appuyer cette proposition * (la liberté) et à cause
d'elle que nous avons reproduit ce que nous avons dit sur
l'obéissance [à la volonté de Dieuj et sur la transgression. —
Il nous reste encore un point à élucider, qui se rapporte à ce

sujet, et le voici : Un certain nombre de passages de l'Ecriture

ont pn faire croire par erreur à certaines gens que Dieu
décrète la rébellion [à ses propres lois] et y contraint [les

hommes], mais cela est erroné ; il nous faut donc expliquer
ces textes puisqu'ils ont fréquemment jeté le trouble dans

1 Wolff insère le mot « aber » qui fausse le sens de cette phrase, citée par
Maïmonide pour corroborer sa thèse du libre arbitre de l'homme.

2 « Puisqu'il possède cet avantage. Ibid. »

• Litt. « les voies du bien. » De là l'utilité d'une Révélation.
4 En arabe : « c'est le sens de cette proposition ».



564 JULES WOLFF

certains esprits. Un de ces passages est la parole [de Dieu, à

Abraham : « Et ils les assujettiront et ils les tourmenteront

» (Genèse 15 : 13). Vous voyez, dit-on, que Dieu a

décrété que les Egyptiens opprimeraient la race d'Abraham ;

pour quel motif donc [Dieu] les a-t-il châtiés les

Egyptiens), contraints qu'ils étaient de les assujettir, conformément

au décret de Dieu La réponse [à cette objection], la

voici : C'est que cette parole de l'Ecriture doit s'entendre,
comme si Dieu avait dit : que, parmi ceux qui naîtront dans

la suite des temps, il y aura des transgresseurs et des

observateurs Lde la Loi], des hommes vertueux et des méchants, ce

qui est vrai ; mais rien dans cette parole divine n'obligeait
en aucune manière le méchant à devenir méchant et tel
homme vertueux à devenir vertueux ; au contraire, quiconque,

parmi eux, a été méchant, l'a été en toute liberté et,
eût-il voulu être vertueux, il eût pu l'être sans entrave ; et,
de même, tout homme vertueux, qui eût voulu être méchant,
aurait pu l'être sans entrave ; car les paroles divines ne

s'appliquent pas à telle ou telle personne en particulier au

point qu'elle puisse prétendre avoir agi en vertu d'une
prédétermination, non, elle ne s'applique qu'à la généralité, chaque

personne gardant son libre arbitre, conformément à sa

condition originelle. Ainsi, chaque Egyptien qui opprima
[les Israélites] et les traita avec injustice, avait été laissé libre
de ne pas les opprimer, s'il l'eût voulu ; car il n'avait pas été
arrêté à l'avance que telle personne aurait à les maltraiter.
— La même réponse s'applique à cette autre parole divine :

« Lorsque tu reposeras près de tes ancêtres, ce peuple
s'empressera de s'adonner aux divinités du pays étranger» (Deut.
31 : 16), cela signifie que si quelqu'un vient à se livrer à

l'idolâtrie, nous lui appliquerons [telle ou telle pénalité] et

agirons à son égard [de telle ou telle manière] ; car, si l'on
supposait qu'il ne se rencontrerait plus tard personne qui
transgressât (la Loi), il s'en suivrait que la menace d'un
châtiment serait sans objet, que toutes les malédictions seraient
sans effet et, que pareillement, les punitions mentionnées
dans la Loi [n'auraient aucune portée]. — De même, à propos



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 565

du supplice de la lapidation que nous rencontrons dans la
Loi, nous ne devons pas dire que celui qui a profané le

sabbat, y a été contraint, ni au sujet de malédictions encourues

par ceux qui se sont livrés à l'idolâtrie, qu'il avait été

décrété à l'avance qu'ils deviendraient idolâtres, mais nous
disons que quiconque a adoré des faux dieux a agi librement
et a encouru pour ce motif le châtiment [selon cette parole]:
« Ils se délectent dans leurs errements, etc. Eh bien moi aussi

je prendrai plaisir à me jouer d'eux » etc. (Isaïe 66 : 3-84). —
Quant au passage [de l'Ecriture] : « Et j'endurcirai le cœur
de Pharaon » etc. (Exode 14 : 4), qu'il a ensuite puni et fait
périr, il y a lieu de s'y arrêter, car il en découlera un principe

important. Considère, donc, ce que je vais dire à ce

sujet, appliques-y ton attention et compare mon explication
à toutes celles qu'on y a données et choisis pour toi l'interprétation

qui te semblera la meilleure. Si Pharaon et son parti
n'avaient pas commis d'autre faute que celle de ne pas

renvoyer Israël, tout ce récit serait à coup sûr difficile à

comprendre, [car], après les avoir empêchés de renvoyer Israël,
selon cette parole : « Car j'ai endurci son cœur et le cœur de

ses serviteurs» etc. (Exode 10 :1), comment [Dieu| exige-t-il
de Pharaon leur renvoi, alors qu'il était contraint de ne pas
les renvoyer, [pourquoi] ensuite Dieu le punit-il pour ne les

avoir pas renvoyés et le fait-il périr, lui et tout son parti
Tout cela serait injuste et contredirait tout ce que nous avons
dit précédemment, mais il demeure établi que les choses ne
se présentèrent pas ainsi. Au contraire, Pharaon et son parti
ont péché librement, sans avoir subi aucune contrainte,
aucune nécessité ; ils ont molesté les étrangers qui se

trouvaient parmi eux et se sont comportés à leur égard d'une
manière absolument inique, comme le dit expressément
l'Ecriture : « Il dit à son peuple : Voyez la population des

enfants d'Israël surpasse et domine la nôtre. Eh bien I usons

d'expédients contre elle » (Exode 1 : 10) etc., or, cet acte, ils
l'ont accompli de leur plein gré, dans la perversité de leur
esprit et sans y avoir été contraints. Aussi, le châtiment que
pour cette conduite, Dieu leur infligea, c'est qu'il les em-



566 JULES WOLFF

pécha de s'amender, afin qu'ils subissent précisément le

genre de peine qu'exigeait la Justice [divine], et cet empêchement

mis à leur amendement impliquait qu'ils ne les renverraient

pas, ce que Dieu lui avait déjà fait comprendre, etil luì
avait même déjà signifié que s'il s'était proposé uniquement
de les affranchir, Il y serait parvenu en le faisant périr lui1,
Pharaon, et son parti et [de ce fait], Israël auraitété affranchi;
mais tout en les affranchissant, Dieu voulait châtier Pharaon

pour l'oppression qu'il leur avait fait subir antérieurement,
comme l'Ecriture l'a dit au commencement du discours [de
Dieu à Abraham] : « Mais à son tour la nation qui les asservira

sera jugée par moi, » etc., (Genèse 15 : 14), mais
s'il s'étaient amendés, Dieu n'aurait pas pu les châtier, c'est

pourquoi ils ont refusé de se convertir et ont retenu les

Israélites, d'après ce passage : « Si à présent j'eusse étendu
ma main, etc., mais voici pourquoi je t'ai laissé vivre », etc.
(Exode 9 : 15,16). — Mais qu'on ne nous accuse pas de dire
une absurdité2, parceque nous prétendons que Dieu punit
parfois un homme en l'empêchant de s'amender, en le
privant de la liberté de s'amender, car Dieu connaît [la nature
des] péchés3, et c'est dans sa sagesse et sa justice qu'il détermine

l'étendue du châtiment. Ainsi, tantôt il punit [le
pécheur] seulement ici-bas, tantôt seulement dans l'autre vie,
tantôt dans l'un et dans l'autre mondes, et, d'autre part, les

châtiments qu'il inflige ici-bas sont de nature diverse : tantôt
le châtiment atteint le corps, tantôt les biens et tantôt les

deux simultanément. Et, de même, à titre de châtiment il
paralyse parfois l'homme dans quelques-uns de ses mouvements

libres. II prive, par exemple, la main du pouvoir de la
« préhension », comme il l'a fait à l'égard de Jéroboam, l'œil
lu pouvoir de la vision, comme il l'a fait aux habitants de

Sodome attroupés contre Loth ; pareillement, il peut
supprimer chez un homme [jusqu'à] la liberté de s'amender, au

1 Ibn Tibbon ajoute : « bientôt et sans délai ».
2 En arabe : « une horreur ».

' Ibn Tibbon et Wolff dans leur traduction mettent : « les pécheurs » au lieu de

les « péchés ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 567

point qu'il n'en éprouve aucun désir et qu'il périra par son

propre péché. Mais nous ne sommes pas tenus de connaître
la sagesse divine jusqu'à savoir pour quel motif il a infligé
telle sorte de châtiment plutôt que telle autre, pas plus que
nous nesavons lacause qui a déterminé telle sorte de choses à

prendre telle forme plutôt qu'une autre ; en résumé, retenons

que : « Toutes les voies de Dieu sont la justice etc., » (Deut.
32 : 4), qu'il châtie le coupable en raison de sa faute et

récompense l'homme vertueux en raison de sa vertu. Que si

tu objectes : pourquoi Dieu a-t-il demandé à Pharaon, à

différentes reprises, de renvoyer Israël, ce qui lui était devenu
impossible, puisque, malgré les fléaux qui l'atteignaient, il
persistait dans son opiniâtreté et que sa punition, comme
nous l'avons déjà dit, consistait précisément dans le fait de

persévérer en son opiniâtreté, pourquoi donc Dieu lui demandait-il

quelque chose d'inutile et qu'il ne pouvait exécuter?
Eh bien I sache que c'était là encore [un dessein] de la
sagesse de Dieu (qu'il soit exalté ayant pour but de lui signifier

à lui, Pharaon, qu'une fois que Dieu a décidé1 de

supprimer le libre arbitre d'un homme, il exécute [son dessein].
Il a donc dit à Pharaon : « J'exige de toi que tu renvoies
Israël, et si tu le renvoies maintenant, tu seras sauvé, maistu
ne le renverras pas, afin que tu périsses. » — Pharaon aurait
dû user de bienveillance à leur égard pour manifester le
contraire de ce que prétendait le prophète [Moïse] qui soutenait
qu'il était impossible [au Roi] d'Egypte d'user de bienveillance,

mais il n'en était plus capable. Or, c'était là un
miracle puissant et éclatant aux yeux de tous les hommes,
comme le déclare l'Ecriture : « Et c'est pour qu'on proclame
ma gloire sur toute la terre » (Exode 9 : 46), je veux dire
[qu'on reconnaisse] que Dieu punit parfois un homme, en le

privant de la liberté d'agir, l'homme le sachant, mais ne pouvant

se vaincre et reprendre possession de son libre arbitre.
— Et, c'est absolument de la même manière que fut amenée
la punition infligée à Sichon, roi d'Hésébon. C'est, en effet,

1 Pour compléter la pensée de Maïmonide, il faut ajouter : « à titre de

châtiment ».



568 JULES WOLFF

pour sa désobéissance antérieure, à laquelle rien ne l'avait
contraint, que Dieu le punit en l'empêchant de faire droit à

Israël, de sorte qu'on le tua ; c'est ce que déclare l'Ecriture :

« Et Sichon, roi d'Hésébon, ne consentit pas à nous laisser
traverser son territoire, » etc. (Deut. 2 : 30j ; et, si tous les

commentateurs se sont heurtés à ce passage, c'est qu'ils
supposaient que Sichon a été puni pour n'avoir pas permis à

Israël de traverser son territoire, et qu'ils se sont demandé,
comment il pouvait être puni, alors qu'il était contraint d'agir,
comme il l'a fait1 ; de même, ils supposaient que Pharaon,
ainsi que tous ses partisans, furent punis pour n'avoir pas
laissé partir Israël, tandis que tout ce récit2 ne doit être
interprété que conformément à notre explication s, je veux dire
que la punition que Dieu infligea à Pharaon et à ses partisans

en raison des injustices commises par eux antérieurement

consiste dans leur impénitence4, de sorte qu'ils furent
atteints par tous ces fléaux les dix plaies), et pareillement
la punition infligée à Sichon pour ses actes d'oppression et

ses injustices accomplies antérieurement dans son royaume
résida dans l'impossibilité pour lui de faire droit à Israël, de

sorte qu'on le tua. Dieu lui-même (qu'il soit exalté!) à déjà
déclaré par l'intermédiaire d'Isaïe qu'il punit parfois certains
rebelles en entravant leur retour [au bien], et qu'il ne leur
laisse pas la liberté de s'amender, conformément à cette
parole : « Couvre de graisse le cœur de ce peuple, alourdis ses

oreilles et mets un enduit sur ses yeux, afin qu'il ne s'amende

pas et ne puisse guérir » (Isaïe 6 : 10). — Ce texte est si clair
qu'il peut se passer de commentaire, bien plus, il est comme
la clef d'un grand nombre de passages obscurs5 ; c'est également

d'après ce principe qu'on doit entendre la parole d'Elie
(que la paix repose sur lui relative aux impies de son

1 Ibn Tibbon ajoute : « car l'Eternel endurcit son esprit et son cœur » ; cette-

citation n'est pas dans le texte de Pococke.
2 En arabe : « cette chose cette affaire ».
3 Tout le morceau qui suit jusqu'à : « et le tua » a été omis par Ibn Tibbon.
4 Maïmonide dit : « qu'ils ne se convertirent pas ».

5 Maïmonide dit : « d'un grand nombre de serrures ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 569

temps : « et toi, tu as ramené leur cœur en arrière » (1 Rois
18 : 37) c'est-à-dire, puisqu'ils ont désobéi de leur plein gré,
la punition que tu leur infligeras sera de détourner leur
cœur de la voie de la conversion et de ne leur laisser ni la

liberté, ni le désir d'abandonner cette rébellion et, pour ce

motif, ils persistent dans leur incrédulité, selon cette parole
d'Osée 4 : 17 : « Ephraim est attaché aux idoles, » laisse-le,

c'est-à-dire, il a voué, de son plein gré, un culte aux idoles
et les a aimées, eh bien qu'on le laisse à cet amour, ce sera
sa punition ; c'est là le sens [des mots] : laisse-le1.

Voilà une de ces excellentes explications qui sera sûrement
appréciée de ceux qui entendent les pensées fines.

Quant à ce passage d'Isaïe 63 : 17 : « Pourquoi nous
égares-tu, Eternel, de tes voies, et rends-tu notre cœur
insensible à ta crainte, » il est absolument étranger à ce sujet
et ne s'y rattache en aucune manière, mais le sens de ce

passage, eu égard au contexte2, est, à coup sûr, celui-ci : que [le
prophète] déplorant [les maux de] l'exil, notre éloignement
[de la patrie], la perte [de notre indépendance] et la domination

que les adeptes d'autres religions font peser sur nous,
s'écrie, en suppliant: O Seigneur! en voyant la situation [qui
résulte] de la suprématie des impies les païens), ils [les
Israélites] s'écartent du chemin de la vérité, et leur cœur
s'éloigne de ta crainte, et c'est alors, comme si toi-même tu
poussais ces insensés à renoncera la vérité, d'après cette
parole de Moïse, notre Maître : « Et toutes les nations qui ont
entendu parler de toi, diront : c'est par impuissance que
l'Eternel » etc., (Nombres 14 : 15 et 16) et c'est pour cela

qu'Isaïe dit ensuite : « Reviens pour l'amour de tes serviteurs,

des tribus de ton héritage » (Isaïe 63 : 17), c'est-à-dire

pour qu'il n'en résulte pas de profanation du nom divin 3. Et
de même dans [le livre] des Douze Petits prophètes,
[Malachie] (2 : 17) exposant le discours de ceux [des Israélites]
fidèles à la vérité qui, néanmoins, ont été assujettis aux

i Qu'il est livré à lui-même.
2 Litt. « à ce qui précède et à ce qui suit ».

5 Le mépris de la religion.



570 JULES WOLFF

peuples au temps de l'exil, les fait parler ainsi : t Quiconque

fait le mal est bon aux yeux de l'Eternel, et il se complaît

en ceux-là, ou bien : où est le Dieu de la Justice? »

(Malachie 2 : 17) ; le prophète [Malachie] nous fait aussi dire à

cause des rigueurs1 de l'exil : « Vous dites, c'est en vain que
nous servons Dieu, et quel avantage y a-t-il à garder des

préceptes et à marcher humblement devant l'Eternel Cebaoth
eh bien nous félicitons les impies, oui, les artisans d'iniquité

se relèvent, » etc. (Malachie 3 : 14-15; 18). — Mais,
ensuite, il déclare que Dieu (qu'il soit exalté révélera lui-
même la Vérité : « Vous vous amenderez et vous verrez alors
la différence entre le [sort du] juste et [celui dej l'impie » etc.

(Malachie 18). — Tels sont les passages difficiles de la Loi et
des Prophètes pouvant faire supposer par erreur que Dieu
contraint l'homme aux transgressions, mais nous en avons donné
sûrement le sens [véritable] et, après mûre réflexion, ce
commentaire paraît conforme à la vérité. — Nous maintenons
donc nos principes, à savoir que l'obéissance [à la Loi] et la

transgression dépendent uniquement de l'homme, qu'il est

libre de ses actions, qu'il peut faire ou non ce qu'il veut,
mais que, toutefois, pour certains péchés commis, Dieu peut
le punir en supprimant son libre arbitre, comme nous l'avons
expliqué ; de plus, que l'acquisition des vertus est au pouvoir2
de l'homme et que, par conséquent, il doit spontanément
faire des efforts et s'évertuer à atteindre ce but8, aucune
influence extérieure ne pouvant s'exercer sur lui pour l'y
porter4, et c'est là ce que disent [nos docteurs] dans les
maximes morales de ce traité : «Si je ne me préoccupe pas moi-
même [de mon salut], qui le fera pour moi »(traité Aboth 1:14).

Il ne me reste plus qu'à ajouter quelques mots sur un point
de cette question [le libre arbitre], et j'aurai épuisé la matière

' Ou d'après Ibn Tibbon : « de la prolongation de l'exil ».

- En arabe : « dans la main de... »

3 L'arabe répète : « à l'acquisition des vertus, » mots que nous avons remplacés

par ce dernier membre de phrase.
4 L'arabe dit : « puisqu'il n'a à sa portée aucun mobile qui l'y puisse porter du

dehors. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 571

de ce chapitre, et, quoique je n'eusse pas absolument le dessein
de l'aborder, la nécessité m'y a contraint : il s'agit de lascience
de Dieu se rapportant aux choses à venir1, car c'est l'argument

que font valoir contre nous ceux qui prétendent que
l'homme est contraint à l'obéissance et à la transgression et

qu'aucune de ses actions n'est libre, que le choix del'homme
dépend de la liberté divine. Mais la raison de cette croyance,
c'est que nos adversaires posent ce dilemme2 : Dieu savait-il,
oui ou non, que tel individu serait juste ou impie? Que si tu
prétends qu'il le savait, il en résulte que cet homme a été

contraint à cette manière d'agir que Dieu connaissait
d'avance, ou bien que la science de Dieu n'est pas véritable.
Que si tu prétends au contraire que Dieu ne le savait pas
d'avance, il s'en suit alors d'énormes monstruosités et les

bases de la religion sont ébranlées *. Eh bien écoutez ce que
je vais dire et réfléchissez-y bien; c'est à coup sur la vérité.
Il est démontré dans la théodicée, c'est-à-dire en métaphysique,

que Dieu, le Très-Haut, ne sait pas par la science4, et

qu'il ne vit pas par la vie, de façon que lui et la science
constituent deux choses distinctes, comme il en est de l'homme
et de sa science, car l'homme est distinct de la science,
comme la science est distincte de lui et constituent par
conséquent deux choses différentes. Mais, si Dieu savait par la

science, il s'en suivrait la multiplicité [dans la notion de

Dieu], et les choses éternellement existantes seraient
multiples : Dieu et la science par laquelle il sait, la vie par
laquelle il vit, la puissance par laquelle il est puissant, et ainsi
de tous les [autres] attributs (divins). Or, je ne vous ai
produit là qu'un argument facile à saisir et que le vulgaire
comprend aisément5, mais il est d'autres arguments et démonstrations

qui réfutent cette opinion6 lesquels sont péremp-

1 C'est-à-dire le problème de la prescience divine.
2 L'arabe dit tout simplement : « c'est qu'ils disent ».
3 L'arabe dit tout simplement : « et des murs s'écroulent ».

4 Voir Guide des égarés, trad. Munk, I, p. 232, 233, note 2.

5 C'est la théorie des Motazales. Voir Guide I, p. 337, n. 1 ; p. 180, n. 1.
« Ibn Tibbon : « qui résolvent ce doute ».



573 JULES WOLFF

foires et évidents. —Il est démontré ' que Dieu, le Très-Haut,
est identique à ses attributs, et que ses attributs sont identiques

à lui-même, au point qu'on peut dire qu'il est la science.

celui qui sait et l'objet de la science; qu'il est la vie, le

Vivant, et celui qui fournit à lui-même la vie 2, et ainsi de tous

ses autres attributs. Ce sont là des notions ardues qu'on ne

peut espérer 3 saisir parlaitement d'après deux ou trois lignes
de ma dissertation 4, mais je n'ai voulu en parler qu'en
passant. — En vertu de ce principe important, la langue hébraïque

ne permet pas qu'on dise : « Hè à l'état construit)
Adaunay Cebhaoth par la vie de l'Eternel Cebhaoth),
comme l'on dit : Hè nafchékha par la vie de ton âme):
Hè Phar'o(= par la vie de Pharaon), c'est-à-dire le substantif
à l'état construit, car le substantif à l'état construit et celui
auquel il est annexé 5 sont deux choses distinctes ; or, l'on
ne peut mettre une chose en annexion avec elle-même, et

comme la vie de Dieu est identique à son essence, et que son

essence est identique à sa vie et n'est pas quelque chose
de distinct de lui, on ne l'a pas exprimée à l'état construit,
mais Tondit: Hay Adaunay e aussi vrai que Dieu vit)
dont le sens est que lui et sa vie ne sont qu'une seule el
même chose. — Il est encore établi en métaphysique que
notre esprit est impuissant à embrasser parfaitement la [notion

de] l'essence divine et cela à cause de la perfection
même de son essence et de l'infirmité de notre esprit, et que
nous ne possédons pas de moyens par lesquels nous puissions

la connaître ; de plus, que notre esprit ne peut pas plus
saisir l'essence de Dieu que notre organe visuel la lumière du
soleil7, et cela non pas à cause de la faiblesse de la lumière du
soleil, mais, au contraire, parce que cette lumière est plus

i Voir Guide I, chap. LXVIII, p. 301 et suiv. ; p. 302, n. 3.
2 Wolff traduit inexactement.
3 Maïmonide dit : «que tu ne peux espérer», etc.
4 Litt. « il ne t'en parviendra que les énoncés ».
5 C'est ce qu'on appelle en grammaire le nom régissant le nom régi.
6 Ibn Tibbon a ici deux citations bibliques.
' L'arabe dit littéralement : l'impuissance de notre esprit., ressemble à

l'impuissance de la lumière de l'œil...



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 573

forte que l'œil qui voudrait la saisir1. Bien des auteurs ont
déjà traité ce sujet qui comporte des propositions justes et

claires2. Il en résulte donc que nous ne connaissons pas non

plus la science [de Dieu] et que nous ne pouvons absolument

pas l'embrasser, puisqu'il est sa science, et que sa science,
c'est lui-même [= sont tous deux identiques]. Voilà une
proposition étrange et difficile3 qui a échappé à mes contradicteurs4

et les a portés à des, extravagances 5. Sachant que
l'essence de Dieu, en raison de sa perfection, ne peut être atteinte,
ils se sont évertués à saisir sa science de manière à ce qu'elle
soit accessible à leur esprit ; or, cela n'est pas possible, car,
si nous pouvions embrasser sa science, nous embrasserions

"par là-même] son essence : ces deux choses n'en faisant

qu'une ; car la connaissance parfaite de Dieu consiste à le

connaître tel qu'il est dans son essence : sa science, sa

puissance, sa volonté, sa vie et tous ses attributs sublimes. Ainsi,
nous avons montré que la spéculation en vue de saisir la
science de Dieu est pure folie; tout ce que nous savons, c'est

qu'il sait, comme nous savons aussi qu'il existe. Si donc l'on
nous demande quelle est la nature de sa science, nous répondrons

que nous ne pouvons la comprendre, pas plus que
nous ne pouvons saisir parfaitement son essence. D'ailleurs,
il a été aussi blâmé celui qui prétend saisir la science de Dieu,
car à lui s'adressent les paroles de Job : « Crois-tu toucher le
fond de la sagesse de Dieu et prétends-tu arriver jusqu'à la
perfection du Tout-Puissant » (Job 11 : 7). — [Eh bien!] de

tout ce que nous avons dit, il résulte que l'homme est le

maître de ses actes, et qu'il dépend de lui d'être vertueux ou
vicieux, sans qu'il soit contraint par Dieu à l'une ou à l'autre
de ces manières d'agir, comme, de là, résulte également
l'opportunité 6 des commandements, de l'enseignement, des

mesures de précaution, de la récompense et de la punition. Et

1 Voir Guide I, p. 252. — 2 Ibn Tibbon traduit simplement : « vraies ».
3 Ibn Tibbon ajoute un membre de phrase qui manque dans le texte de

Pococke.
4 L'arabe : « qui « leur » a échappé, » c'est-à-dire à mes contradicteurs.
5 En arabe : «et les a perdus ». — 6 En arabe : « la nécessité ».



574 JULES WOLFF

tout cela ne souffre aucune difficulté. — Quant à définir ia
[nature de la] science de Dieu et la manière dont il connaît
toute chose, notre intelligence bornée ne saurait y parvenir,
comme nous l'avons démontré.

Voilà tout ce que nous avions dessein de développer dans

ce chapitre, et c'est le moment pour moi de m'arrêter et de

commencer le commentaire de ce traité (d'Aboth) en tête
duquel nous avons mis ces chapitres1.

Index des passages de la Bible
cités dans les Huit Chapitres et dans l'Avant-Propos.

Genèse 3 : 22 ; 15 :13-14 ; 18: 20 sq. ; 45 : 27.

Exode 1: 10 ; 9 :15-16 ; 10:1 ; 14 : 4 ; 16 : 4 ; 20 : 12 ; 22 : 26 ;

23 : 5,10-11 ; 30 :18, 20, 23.

Lévitique 18 : 3 ; 19 : 7, 9-10, 18-32 ; 20 :12, 21 sq. ; 22 :16 ; 23 : 5,

10, 11 ; 25 :1-13 ; 30:18,20, 23.

Nombres 6 :1-21 ; 14 :15-16 ; 18 : 21 sq. ; 19 ; 20 : 7, 10, 12, 24 ; 27.

Deutéronome 1 :17 ; 2 : 30 ; 4 :10 ; 5 :1 ; 6 : 5 ; 14 : 22 sq., 28-29 ;
15 :1 sq., 8 ; 17 :11 ; 20 : 5-7 ; 22:1, 4, 8; 23 : 9,18 ; 24 : 6,19-21 ;

28 :1 sq., 15 sq. ; 29 :18 ; 30 :15-19 ; 31:16 ; 32 : 4, 51.

2 Samuel 23 : 3.

1 Rois 3 : 5 ; 8 : 46 ; 18 : 37.

2 Rois 3 :15.
Isaïe 6 :10 ; 13 : 9 ; 23 : 9 ; 59 : 2 ; 63 :17 ; 66 : 3-4.

Jérémie 3 : 38-41 ; 9:1.
Osée 4:17.
Zacharie 7 : 3, 5, 9 ; 8 :19.
Malachie 2 : 17; 3 :14-15, 18.

Psaumes 19 : 8 : 28 : 5 ; 49 :13 ; 50 : 23 ; 76 ; 88 : 8 ; 90:10.
Proverbes 1: 9; 2:8,10; 3 : 6; 4 : 9; 12:15; 14:12; 16:25; 19:2;

21:10,15; 25:11; 27: 1.

Job 4 :17-18 ; 8:14-15 ; 9 : 20 ; 10 : 16 ; 11: 7 ; 15 : 14 ; 17 :19-22
25 : 4 ; 30 : 26 ; 36.

Lamentations 3 : 38-41 ; 4 : 3.

Ecclesiaste 1 : 9 ; 2 : 22 ; 7 : 20 ; 9 : 16.

Néhémie 13:26.
1 Chroniques 28 : 3.

1 Le texte de Wolff n'a pas cette fin.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1909-19111

FERNAND BARTH
président sortant de charge.

Messieurs et chers collègues,

11 y a dix-huit mois, à propos de l'envoi qui lui avait été

fait du rapport présenté par mon prédécesseur, M. Rod. Ber-

gier, un ancien membre de notre Société, un « renégat »y

comme il s'intitule lui-même, m'adressait les lignes
suivantes :

« Le dit rapport que j'ai lu avec intérêt m'a montré que la
Société de Théologie n'a pas encore trouvé la voie de ce que
j'avais espéré être sa mission : Travailler à donner au
christianisme évangélique de langue française la théologie qui a

si cruellement manqué au moment du Réveil. J'aurais voulu
qu'elle entendît l'appel : Levons-nous et bâtissons Si l'on
prend les trente et quelques années de l'existence de la
Société de théologie, en est-il résulté quoi que ce soit de

vraiment utile à l'œuvre de Dieu »

Qui aime bien châtie bien. Il faut que notre ancien collègue
soit encore attaché de cœur à la Société de théologie pour
pouvoir lui donner la verge d'aussi magistrale façon. Très
sincèrement nous l'en remercions. Rien ne vaut une bonne

' Rapport lu à la Séance annuelle de la Société vaudoise de théologie, le 26 juin
1911.


	Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction à la Michna d'Aboth : maximes des Pères (de la Synagogue) [suite]

