Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 6

Artikel: Les huit chapitres de Maimonide : ou introduction a la Michna d'Aboth :
maximes des Peres (de la Synagogue) [suite]

Autor: Wolff, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE

ou

Introduction a la Michna d’Aboth

Maximes des Péeres (de la Synagogue),

TRADUITS DE L’ARABE

PAR

JULES WOLFF 1
Rabbin de la Communanté israélite de lar Chaux-de-Fonds.

CHAPITRE 111
Des maladies de 1'ame.

Les anciens ont dit que I'ame, tout comme le corps, est
bien portante ou malade. L’ame est dite bien portante, quand
elle-méme et ses différentes parties (facultés) sont dans la
disposition voulue pour accomplir constamment ce qui est
bien, beau et nobie ; et on la dit malade, quand elle-méme
et ses parties sont enclines & faire constamment ce qui est
mauvais, honteux etlaid.Ce qui a trait a la santé et ala mala-
die du corpsest I'objet d’étude de la médecine.Or,de méme que
les gens atteints d’'une maladie du corps ?, par suite de l'alté-
ration de leurs sens, jugent amer ce qui est doux et doux ce
qui est amer, se représentent ce qui est convenable *, comme

1 Voir la livraison de septembre-octobre 1911.
2 Le texte arabe porte : « maladie des corps ».
3 Le texte arabe porte : DW5n, part. de la III¢ f. de oxb, « eonvenir ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 520

on

ne ’étant pas et, dans la violence de leursdésirs, se régalent.
de choses qui pour les personnes bien portantes n’ont rien
d’agréable, mais, au contraire, provoquent parfois de la dou-
leur, comme de manger de l'argile, des charbons, de la pous-
siere, des substances treés acides ou tres fermentées® ou
d’autres nourritures analogues que les personnes saines ne
recherchent pas, mais ont méme en aversion; ainsi ceux
dont I'ame est malade, ¢’est-a-dire les hommes méchants et
vicieux, se représentent le mal comme étant le bien et le
bien comme étant le mal; de plus, le méchant aspire toujours
aux choses extrémes qui, en réalité, sont mauvaises, mais
qui, & cause de la maladie dont son ame est affectée, lui sem-
blent bonnes. Et, comme les malades conscients de leur ma-
ladie, mais ignorant 'art médical consultent les médecins
qui leur prescrivent ce qu’ils doivent faire, leur défendent ce
qu’eux-mémes jugent agréable® et les forcent de prendre des
substances repoussantes et ameéres jusqu’a ce que leurs
corps soient guéris et redevenus capables de trouver hon ce
qui est bon, et mauvais ce qui est mauvais; ainsi ceux qui
ont une maladie de 'ame doivent consulter les savants®, qui
sont les médecins des dmes; et ceux-ci leur défendront ces
choses mauvaises qu’ils croient bonnes et les traiteront selon
I’art propre & guérir les meceurs de I’ame et que nous expose-
rons dans le chapitre suivant.

Pour ceux dont '’ame est malade*, mais qui n’en ont pas
conscience et nese font pas soigner, leur destinée est celle du
malade qui, poursuivant son plaisir et ne se faisant pas
soigner, court sirement a sa perte.

Quant & ceux qui ont conscience (de leur maladie) et re-
cherchent (quand méme) leurs plaisirs, I’Ecriture, dans sa
véracité, dit d’eux, en rapportant leurs propres paroles?,

1 (’est-a-dire dans un état de fermentation trés avancée.

% Ibn Tibbon a encore : « et qui est contraire a leur maladie. »

% Cest-d-dire les moralistes et les théologiens.

¢ [bn Tibbon a encore : « et supposent que c¢’est leur état normal ou qui en

ont conscience, mais ne se font pas soigner. » Ce texte est préférable a celui de
Pococke.

#» (Cest-a-dire « met dans la bouche de ces hommes pervers (ces paroles). »



526 JULES WOLFF

« car je veux suivre le penchant de mon cceur, etc. » (Deut.
29 :18), c’est-a-dire *en voulant assouvir sa soif, il ne fait que-
Faugmenter lui-méme. — Ceux qui n’ont pas conscience (de:
leur maladie), Salomon * les décrit souvent3. Ainsi, il dit
d’eux : « La voie du sot est droite a ses yeux; mais celui qui
écoute le conseil est sage » (Prov. 12: 15), c’est-a-dire celui
qui suit I’avis du sage lui enseignant la voie qui est droite en
réalité et non celle qu’il regarde comme la voie droite. — Il
(Vauteur des Proverbes) dit encore 14 : 12 ;16 : 25 : « Telle
voie parait droite & ’homme, mais elle conduit & 'abime. »
Il dit aussi de ceux dont I’Ame est malade et qui ignorent
ce qui leur est nuisible et ce qui leur est utile 4 : 19: « La
voie des méchants est ténébreuse ; ils ne savent pas ce qui les
fait chanceler.» — Quant a 'art de traiter Ies 4mes, il est tel
que je le décrirai dansle quatrieme chapitre qui va suivre.

CHAPITRE 1V *
Du traitement des maladies de ’ame.

Les bonnes actions sont celles qui, gardant le juste milieu,.
sont également éloignées des deux extrémes, lesquels sont
tous deux un mal, 'un péchant par exces et I'autre par dé-
faut ; et les vertus sont des dispositions de I’ame et des habi-
tudes acquises tenant le milieu entre deux dispositions
mauvaises dont 'une péche par exceés et I'autre par défaut.
De ces (différentes) dispositions résultent ces actions (di-
verses). Ainsi la continence (= chasteté)® est une disposition'
gqui tient le milieu entre la passion et l'insensibilité ou l'in-
différence ®, donc la continence est au nombre des bonnes

! Le commentaire se rapporte a la suite du texte que Maim. ne cite pas, mais.
qu’il suppose connu de ses lecteurs.

2 [bn Tibbon a encore la formule habituelle : « Que la paix soit sur Iui ! »

3 Ibn Tibbon n’a pas ce mot. Le texte de Pococke porte 942 au lieu de 'ad--
verbe RT3,

4 Ibn Tibbon traduit ici d’aprés I'arabe avec I'article; il a conservé également
I'article devant : chap. 7 et 8. Pour les autres titres, il a chaque fois omis Particle :
¢’est 1a une petite inconséquence du traducteur qui ne se justifie pas.

5 Litt. la privation de la sensation du plaisir,

4 (n ataraxie.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE D7

actions, et la disposition de I’ame d’ou résulte la modération
est une vertu morale ; la passion, qui est I'un des extrémes et
Iindifférence [totale], qui en est le second, sont I'une et 'autre
absolument mauvaises. Ces deux dispositions de 'ame d’ol
résultent la passion et 'indifférence, la premiére disposition
péchant par excés et la seconde par défaut, sont toutes deux
au nombre des vices moraux. De méme la générosité est
également éloignée de l'avarice et de la prodigalité, le cou-
rage tient le milieu entre la témérité et la pusillanimité, I'en-
jouement' est également éloigné de la bouffonnerie et de la
gaucherie ; 'humilité tient le milieu entre l'orgueil et la
bassesse ?; la magnificence tient le milieu entre la profusion
et la sordidité ; la modération dans les désirs (litt. : 'acte
de se suffire) tient le milieu entre la cupidité et la paresse? ;

I La mention de cette qualité manque dans la traduction d’Ibn Tibbon.

2 Ibn Tibbon a, aprés ce mot, tout un long morceau qui est comme une para-
phrase prolixe du texte arabe : « L’honneur = I’amour-propre Sypbam (litt.
I'exaltation de soi-méme) tient le milieu entre la gloire ou Iostentation
MINYIAmS et la bassesse M523, (Le mot 93055 s'emploie de quelqu’un qui
jouit d’'une considération méritée et ne s’abaisse a aucune vilaine action; le mot
MIRwINm se dit au contraire de quelqu’un qui est estimé au deld de son mérite.
Quant & la signification du terme =533, elle est connue; il se dit de quelqu'un
qui commet des actions laides, trés vicieuses et répréhensibles); le calme ;e
(ou le sang-froid) tient le milieu, d’'une part, entre la tendance a accuser e
(du grec : katayopeiw) et & contredire (ou & contrarier) ANLIRT et, de lautre,.
1a nonchalance (ce qu’on appelle en trangais (provencal) amould == mou). Cest la
mollesse, disposition de quelgu’un qui, par suite de sa complexion lourde et de-
son tempérament froid, ne parle ni n’agit (quand il faudrait) ; c’est opposé du
2191p lequel résulte d’une complexion délicate et d’un tempérament chaud. »

3 Tbn Tibbon a de nouveau un passage qui ne répond pas au texte arabe de
Pococke : « Le philanthrope 25 21 (litt. le généreux, celui QUi a bon ceeur)
tient le milieu entre 'égoiste et le prodigue (mot & mot excés de bon ceeur).
Comme il n’existe point dans noire langue (c'est-d-dire en hébreu) de ferme
connu pour désigner ces dispositions, il est nécessaire qu'on en donne la défini-
tion et qu'on indique le sens que les philosophes attachent & ces termes. On
entend par 95 99 'homme qui a bon ceeur : celui qui se propose en toute cir-
constance de faire du bien aux hommes (en les aidant) de sa personne, de ses
conseils, et de son argent, autant qu’il le peut, sans qu’il ait & subir de ce fait
aucun tort, ni aucune humiliation ; ¢’est la qualité moyenne (= le juste milieu) ;.
I'égoisme M523 (au lieu de bm3) est Iopposé de ce caractére : il se dit de celui
qui ne veut en rien se rendre utile aux autres, méme dans les cas ouil n’y aurait



D28 JULES WOLFF

la mansuétude (= patience) tient le milieu entre la colére et
Papathie® ; la pudeur est enire I'impudence et la faussc
honte® (ou timidité); et ainsi des autres qualités morales, et
les choses ® n’ont pas besoin d’avoir des noms qui leur soient
necessairement attribués quand les idées sont claires et com-
préhensibles.

Parfois des gens se trompent beaucoup au sujet de ces ac-
tions et considérent 'un des extrémes comme un bien et
comme une qualité de 'ame; [ainsi], tantdt ils considérent le
premier extréme* comme un bien, c’est ce qui a lieu, lors-
qu’ils prennent la témérité pour une qualité et appellent
les téméraires des héros. S’ils voient, par exemple, un homme
pousser la témérité jusqu’a la derniere limite, se précipiter
au-devant du péril et s’aventurer de propos délibéré & la mort,
mais y échapper parfois par un heureux hasard? ils le

pour lui aucune dépense, aucune peine, ni ancun dommage (matériel); c’est I'un
des deux extrémes. L’exagération de la générosité (ou bonté excessive) 11
225 2 s"applique 4 celui qui accomplit des actes comme ceux dont on a parlé
& propos du philanthrope, méme s'il doit en résulter pour lui un grand tort {maté-
riel), une humiliation, une grande peine, une importante perte d’argent; c’est
Pautre extréme. »

! Ibn Tibbon traduit ce mot par I'expression: « Ce défaut consiste a étre insen-
sible & 'insulte et au mépris, »

2 Cest-a-dire la timidité exagérée. Dans Ibn Tibbon, il y a encore : « Il me
parait, en effet, résulter des paroles de nos docteurs (que leur souvenir soit béni!)
que pour eux le mot Baychdne (Aboth 2 : 6) signifie celui qui est « trop timide » ;
tandis quele Bauch-panim (Aboth. ibid.) tient le juste milieu [c’est 'homme mo-
deste], puisqu’ils disent (Aboth. ibid.) : « En habaychéne laméd », le Baychine
n’est pas capable de bien apprendre = de s’instruire, et qu’ils n’emploient pas [dans
ce passage] le terme de Bauch-panim ; tandis qu’ailleurs [dans Aboth] ils disent :
le « Bauch-panim » ira en paradis et ne se servent pas du terme « Habbaychane ».
Puis viennent quelques mots dans la traduction d’lbn Tibbon qui semblent étre
comme la conclusion de ce développement, mais que nous ne saisissons pas trés
bien: 92 "PA"D T15Y « et c’est pourquoi ils (= ces deux termes Baychane et
Bauch-panim) sont placés dans cet ordre », littéralement « et c’est pour cela que
leur ordre (je lis m:j'm) est tel » [dans les deux passages cités d’Aboth].

5 Le texte d’Ibn Tibbon dit iei tout le contraire de celui de Pocoke : « Et ainsi
«les autres qualités morales qui, pour gqu’'on en saisisse le sens, ont absolument
besvin d’étre désignées par des termes de convention. »

4 (Cest celui qui marque I'excés.

5 Nous avons traduit d’aprés Thébreu n’ayant pas compris les deux mols



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 529

Jouent pour cet acte et I'appellent un héros; tantét ils consi-
-dérent l'autre extréme comme un bien', comme lorsqu’ils
disent d’'un homme lent? qu’il est patient et d’un paresseux
qu’il est content (de son sort), de ’homme insensible & tout
plaisir, 4 cause de sa complexion lourde?®, qu’il est continent*;
et, en vertu d’une erreur du méme genre, ils considérent
également la prodigalité et le faste®, comme des actions loua-
bles; mais tout cela est erroné, car, en réalité, est seule
louable la disposition tendant & garder le juste milieu et
¢’esta ce but que 'on doit tendre, c’est dans le sens du juste
milieu qu’il faut orienter * constamment toute sa conduite. —
Sachez maintenant que ces vertus et ces vices moraux ne
g’établissent? dans I’Ame humaine et ne s’y affermissent que
griace a la répétition trés fréquente et pendant un temps pro-
longé des actions dérivant de cette disposition morale et par
Ihabitude prise de les accomplir; donc, si ces actions sont
bonnes, la (tendance ®) qui en résultera pour nous sera une
vertu; au contraire, si elles sont mauvaises, (la tendance ®)
gui en résultera pour nous sera un vice. Or, ’'homme, du fait
‘de sa nature et dans sa condition premiére,n’est ni vertueux,
ni vicieux, comme nous ’expliquerons dans le chapitre 8,
mais, a coup sur, il saccoutume, dés ’enfance, a certaines
actions inspirées par la maniere de vivre de sa famille et de
ses compatriotes et, parmi ces différentes actions, les unes
peuvent étre également éloignées des extrémes et les autres

~arabes "p et psanx‘jsn. Peut-étre le premier doit-il éire corrigé en "m3
aliquando.

1 Les trois mots : comme un bien ne sont pas dans le texte arabe de Pococke,
mais nous les avons suppléés d’aprés Ibn Tibbon.

2 Thn Tibbon traduit le mot arabe ]"H?:‘?R par W ND celui dont dme
(le caractére) est vile. W. traduit ce mot inexactement par : Unempfindlich.

3 = de son tempérament froid.

+ Tbn Tibbon ajoute Xiam 8" =mMyb=, c'est-d-dire « craignant le péché ».

5 Le mot ==iabN d'aprés le dictionnaire a le sens d’orgueil. Ibn Tibbon le
rend par 335 2 1M, « Pexcés de générosité ».

6 L’arabe dit : « peser. »

7 Litt. « ne parviennent, »

8 L’arabe dit d’'une maniére vague : « ce qui nous arrivera. »

THEOL. ET PHIL. 1911 35



IS

530 JULES WOLFF

pécher soit par exces, soit par défaut, comme nous I'avons
décrit; et (dans ces deux cas) I’Ame est alors affectée de ma-
ladie et il faudra la traiter absolument comme on traite (les
maladies) du corps?®. Et, de méme que, lorsque le corps a
abandonné I'équilibre (de ses forces), nous observons de quel
coté il s’est penché et d’ou il a dévié pour lui administrer
des (remédes) contraires ?, jusqu’a ce qu’il ait recouvré I’'équi-
libre (de ses forces) ; et, une fois ce résultat atteint, nous lais-
sons de coté ces remeédes contraires et lui administrons de
nouveau ce qui doit le maintenir dans son assiette; ainsi pro-
céderons-nous exactement i ’égard des moeurs. — Voyons-
nous, par exemple, un homme enclin & se priver de tout?,
(tendance) qui constitue un vice moral et d’ou découlent
des actions mauvaises *, comme nous l'avons exposé dans
ce chapitre, lorsque nous nous proposons de traiter cette
maladie, nous ne lui prescrivons pas (I’exercice) de la géneé-
rosité, car ce serait comme si 'on voulait traiter un homme
atteint de la fiévre ® par un reméde moyen ® et qui ne le gué-
rirait pas de sa maladie; mais il faut qu’il se mette & prati-
quer, a différentes reprises, la prodigalité, et qu’il fasse fré-
quemment ceuvre de prodigue ", jusqu’a ce qu’ait disparu de-
son ame la disposition qui le portait 4 'avarice et qu’il ait
presque acquis la tendance & la prodigalité ou, du moins,
qu’il s’en soit rapproché; a4 ce moment, nous lui défendrons
les actes de la prodigalité et lui prescrirons de s’en tenir aux
ceuvres de la générosité, d’y persévérer constamment en ne
péchant ni par excés, ni par défaut. Pareillement, quand
nous voyons qu'un homme est prodigue, nous lui prescrivons
de pratiquer les ceuvres de 'avarice plusieurs fois de suite,
mais pas aussi fréquemment que lorsque nous avons prescrit

! L’arabe met ici: « 'homme » au lieu de du corps que nous avons cru devoir
mettre pour l'intelligence de la phrase.

? Cest-a-dire a son tempérament.

3 Litt. « & étre avare pour lui-méme. »

4 Litt. « 'acte qu’il accomplit compte parmi les actions des méchants, »

5 Litt. « sur lequel la chaleur est en excés. »

5 Cest-a-dire également éloigné des deux extrémes du chaud et du froid.
7 C'est-a-dire « et qu'il ait contracté I'habitude de la prodigalité. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 031

a avare d’imiter la conduite du' prodigue?®. Voici, en effet, un
point qui forme la base et le secret de la thérapeutique : ¢’est
gu’on revient plus aisement et plus sirement de la prodiga-
lité a la générosité que de ’avarice a la générosité, de méme,
I’homme insensible au plaisir? devient plus aisément et plus
sarement continent que le voluptueux; et c’est pourquoi,
nous ferons répéter plus fréquemment par le voluptueux les
actes de 'hnomme insensible au plaisir qu'a ce dernier les
actes du voluptueux; et nous astreindrons plus I'’homme
pusillanime a la témérité que 'homme téméraire & la pusilla-
nimité ; nous exercerons plus I’homme sordide & la somptuo-
sité, que 'homme trop large a la sordidité ; voild une régle
sur le traitement des maeurs qu’il convient de retenir?®. C’est
pour ce motif que les hommes vertueux* ne maintenaient
pas leurs 4mes dans une disposition d’équilibre absolu, mais
qu’ils penchaient un peu tantot vers I'excés, tantot vers le
défaut par « mesure® de précaution® (a)», je veux dire qu’ils
s’écartaient un peu, par exemple, de la continence vers I'in-
sensibilité’, un peu du courage vers la témérité, un peu de
la noblesse vers I’orgueil, un peu de la modestie vers I’humi-
lité et de méme pour les autres vertus. Et c’est a cette dispo-
sition morale qu’il est fait allusion dans cette parole des
sages : « il faut rester en deca des limites du droit®. »

S’1l est vrai qu’a certaines époques quelques hommes ver-

* Litt. « nous ne lui ferons pas répéter aussi fréquemment les ceuvres de

Pavarice, que nous lui avons fait répéter l'ceuvre de la prodigalité. » Ibn
Tibbon a ici un membre de phrase obscur ; peut-étre faut-il lire : Kechannauthau

aa lieu .de Kechénikhon. Ibn Tibbon traduit le mot arabe ,:rnpjipx par 2 =mm
9911, « cette heureuse originalité. »

2 Litt. « privé de la sensation des plaisirs, »

3 Mot & mot : « et retiens-la. »

4 Litt. « qui est excellent » (en vertu).

5 Litf. « par voie. »

& Sorte de prophylaxie morale.

7 Litt. « 'absence de la sensation du plaisir. »

8 La locution hébraique souvent employée et devenue presque proverbiale dit
littéralement a4 Cintérieur de la ligne du droit, c’est-a-dire ne pas s’en tenir
strictement & ce quon doit faire et, d’aprés Maim., ne pas garder toujours le juste
milieu, mais, dans certains cas, méme le dépasser.



532 JULES WOLFF

tueux penchérent dans leur conduite vers 'un des extrémes,
s'imposérent des jelines et des veilles, s’abstinrent de manger
de la viande, de boire du vin, d’avoir commerce avec une
femme !, se vétirent de laine et de poil, habitérent les mon-
tagnes et se retirérent dans les déserts, ils ne firent rien de
tout cela qu’a titre de traitement (moral), comme nous I’avons
mentionné et aussi en raison de la corruption des gens de la
ville. Dans la crainte qu’en les fréquentant et en voyant leurs
actes ils se corrompraient et qu’ils risquaient que, dans leur
société, la corruption gagnerait leurs meeurs, ils les quitte-
rent pour se retirer dans les déserts et (dans les endroits) oi
il n’y avait pas d’homme méchant, selon la parole du pro-
phéte (Jérémie9: 1) : «Qui me donnera au désert une cabane
de voyageurs ®, » etc. LKt lorsque des sots virent la conduite
de ces gens vertueux dont ils ignoraient le but, ils s’ima-
ginérent que cette conduite était bonne en soi, ils 'imitérent
dans I'idée de leur ressembler ; ils se mirent donc & infliger a.
leur corps toutes sortes de tourments pensant par 14 acquérir
de la vertu, faire le bien et se rapprocher de Dieu; comme si
Dieu était 'ennemi du corps et se proposait sa destruction et
sa perte; mais ils ne s’apercevaient pas que ces actes sont
mauvais en soi et qu’en lespratiquant?®ils contractaient quel-
que vice *. Ils sont comparables & un homme qui, ignorant
I'art de la médecine, voit d’habiles médecins administrer a
des moribonds de la pulpe de coloquinte, de la scammonée,
de l'aloes et d’autres (drogues) analogues, en leur défendant
toute (autre) nourriture et, les malades ayant guéri et échappé
comme par miracle & la mort?®, cet ignorant se dit : puisque
ces remédes guérissent la maladie, & plus forte raison doi-

1 (est-a-dire « ne se mariérent point. »

2 lbn Tibbon cite encore la suite du versel : « et jabandonnerai mon peuple
et je m’éloignerai d’eux, car ils sont tous des adultéres; ¢’est une clique de gens
perfides. »

3 L’arabe ; « par la. »

¢ Litt. « un des vices de I'ime. »

5 Litt. « ils sont délivrés de la mort par une puissante délivrance. » Ibn Tibbon
traduit 397 "DXM DI IR wbMA « et ont échappé a la mort grice & une
délivrance compléte. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 533

vent-ils conserver la santé de I’homme bien portant ou méme
augmenter, 1l se met donc & les prendre constamment, &
suivre le régime des malades?, et, & coup sur, il tombera lui-
méme malade. Et pareillement ceux-ci, en prenant des
remedes?, alors qu’ils se trouvent en bonne santé, contractent
grement des maladies de I’ame ®. Mais notre* loi qui est par-
faite et qui nous conduit & la perfection, selon le témoignage
gu’a porté surelle celui quil’a connue a fond, (disant d’elle®):
« La loi de ’Eternel est parfaite, restaure I’ame, donne la sa-
gesse au simple » (Psaumes 19 : 8) cette loi, dis-je, n’ordonne
rien de pareil ; elle vise uniquement & ce que 'homme vive
conformément & sa nature®, suive la voie moyenne’, qu’il
mange avec modération ce qu’il lui est permis de manger,
boive avec modération ce qu’il lui est permis de boire, use
avec modération des plaisirs charnels, qu’il habite dans les
villes en pratiquant la justice et I’équité et non pas qu’il se
retire dans les cavernes® et les montagnes, non pas qu’il se
revéte de laine et de poil, non pas qu’il mortifie son corps et
lui inflige des tourments. Elle interdit toutes ces exagérations’®
d’aprés ce que nous rapporte la tradition *° & propos de ’abs-
téme ', La loi dit : « Le pontife le fera absoudre de ce qu’il a
péché contre lui-méme » (Nombres 6 : 1-21) et ils (les doc-
teurs) se demandent® : « Mais en quoi celui-ci (I’'abstéme)

1 Litt. « de la maladie. »

2 Ibn Tibbon : « des remédes » dont il est parlé a propos des hommes ver.
tueux qui, pour se préserver du contact des hommes corrompus, prennent certaines
précautions mentionnées plus haut.

3 Litt. « sont malades des Ames. »

4 Litt. « cette. »

5 Ibn Tibbon donne encore le commencement de ce verset : « le statut de
VEternel est fidele. » '

8 Litt. « soit naturel. »

7 (Cest-a-dire « le juste milieu. »

§ Dans Ibn Tibbon, il y a : « dans les déserts » bammidbarauth au lieu de bam-
mearauth « dans les cavernes. »

9 L’arabe dit : « tout cela. »

¢ Cest-a-dire le Talmud.

11 Le Nazaréen dont il est question dans Nombres 6 : 1-21.

1* Nedarim 10 a.



b34 ; JULES WOLFF

a-t-il donc péché envers lui-méme? — En se privant de vin.
— Et dans ces termes (de la loi) n'y a-t-il pas (les prémisses)
d’un raisonnement & fortiori ? Si celui qui s’est privé de vin
a besoin d’expiation?, a plus forte raison celui qui se mor-
tifie en se privant de tout. »

De méme dans les ouvrages® de nos propheétes et de nos
docteurs® nous voyons qu’ils * voulaient qu’on s’en tint au
juste milieu et qu’on traitat le corps et I’ame d’aprés® la loi
et conformément & la réponse ® que Dieu (qu’il soit loué !) fit
par 'organe de son prophéte a ceux qui lui demandaients’ils
devaient continuer un jour de jetine par an ounon’. Voici ce
qu’ils dirent 4 Zacharie : «Faut-il que je pleure au cinquiéme
mois et que je fasse abstinence, comme je I’ai fait depuis tant
d’années. » Et il leur répondit : « Quand vous avez jetuné au
cinquiéme et au septieme mois et cela depuis soixante-dix
ans, est-ce pour moi que vous avez jeuné? et quand vous
mangez et buvez, n’est-ce pas vous qui mangez et vous qui
buvez? » (Zach. 7 : 5). Alors, il leur ordonna seulement
d’observer la modération et (de pratiquer) la vertu et non le
jetne ; c’est 14 ce qu’il leur dit : « En ces termes a parié
I’Eternel Cebaoth : Rendez des jugements équitables et avez
I'un pour l'autre de la bonté et de la miséricorde » (Zach.
ibid. 9). Puis il dit : « Ainsi a dit I'Eternel Cebaoth : le
jetine du quatriéme mois, le jetine du cinquiéme, le jetine du
septieme et le jetine du dixiéme, se changeront pour la mai-
son de Juda en jours d’allégresse et de joie, en fétes de ré-
jouissance. Mais aimez la vérité et la paix. » (Zach. 8 : 9).

1 (est-a-dire d'offrir un sacrifice expiatoire.

2.C’est-a-dire les livres.

% Ibn Tibbon traduit le mot arabe TR1™ par D3, « les sages » = les doc-
teurs, c'est-a-dire ceux qui ont rapporté la tradition — les auteurs de la Michna
et de la Guemara. '

4 (’est-a-dire les prophétes et les docteurs de la loi.

5 [bn Tibbon en traduisant I'arabe "®p par 5 au lien de 53 ne semble pas
avoir bien saisi la phrase arabe; Pococke a traduit d’apres I’hébreu.

8 Ibn Tibbon semble avoir fait de 2X1i1 le commencement d’une phrase, puis-
qu’il traduit 1], alors que le mot dépend de by,

7 Dans I’hébreu d’'lba Tibben, il y a par erreur D‘?w: au lieu de mwa.



LES HUIT CHAPITRES LE MAIMONIDE 535

Or, sache que « éméth » la vérité, désigne * les qualités in-
tellectuelles, parce qu’elles sont vraies et invariables, comme
nous l'avons dit au second chapitre, tandis que « chalaume »
1a paix, désigne les qualités morales grace auxquelles la paix
regne dans le monde.

Pour en revenir & mon sujet [je dis] : Si ces gens, imi-
tant® certaines sectes, alors qu’ils font partie de nos coreli-
gionnaires® (car, c’est d’eux seulement que je parle*), préten-
dent qu'en macérant leur corps et en s’interdisant toute
jouissance, ils ne font tout cela que pour maitriser® leurs
forces corporelles et pour incliner un peu vers l'un des
extrémes, c’est 1a une erreurde leur part, comme nous allons
le démontrer. La loi [mosaique|, en effet, n’a dicté ses dé-
fenses etses préceptes® qu'en vue de nous tenir pluséloignés
d’un des extrémes? grace a une discipline ® [morale]. Elle a
défendu tous les mets illicites, les passions illicites, la prosti-
tion °; elle a imposé le contrat [de mariage] et celui des
fiancailles ; et méme avec toutes ces dispositions,elle n’a pas
permis le commerce sexuel '° en tout temps, mais I'a interdit
aux époques de l'impureté mensuelle et de 'accouchement
et, par surcroit, nos docteurs ont prescrit de restreindre le
commerce sexuel et I'ont défendu pendant le jour, comme
nous l’avons exposé dans le traité de Sanhédrin, toutes ces
mesures, Dieu les a ordonnées uniquement pour que nous
nous tenions tres éloignés de 'extréme de la volupté et que

1 J’arabe dit : « ce sont. »

L

Litt. « s’assimilant a. »

3 Litt. « les hommes de notre loi. »

Maim. ne veut pas s’attaquer aux adeptes des autres religions; il ne blime

que ses coreligionnaires égarés.

5 Litt. « pour Pexercice des forces du corps, » c’est-a-dire pour s’habituer a
dompter les forces corporelles.

6 Litt. « n’a défendu ce qu'elle a défendu et prescrit ce qu'elle a preserit que
pour cette cause. »

7 Litt. « un coté, »

& Litt. « par le cOté de V'exercice. »

9 Maimonide emploie ici le terme hébreu Kedécha, prostituée. Voir pour cette
défense Dent. 23 : 18.

10 Ibn Tibbon ajoute ici le mot YK.



536 JULES WOLFF

nous abandonnions le juste milieu pour nous porter [un peu]
dans le sens de l'insensibilité, jusqu’a ce que la tendance® a
la continence se soit fortifiée en nos ames.

(’est encore la raison de toutes [les autres] dispositions de
la loi [mosaique], comme celle qui concerne le prélévement
des dimes?, la glanure, les épis oubliés, le coin du champ,
les grains épars et les grapillons(de la vigne ®), les régles* re-
latives a 'année de relache et au jubilé®, 'assistance propor-
tionnelle aux besoins [du pauvre]®; toutes ces mesures ne
‘tendent qu’ad nous rapprocher de la prodigalité pour que,
éloignés de I'extréme de I'avarice sordide, nous soyons rap-
prochés de l'extréme de la prodigalité, et qu’alors [la ten-
dance 4] la générosité se fortifie en nous. Et si tu consideres
a ce point de vue 7 la majeure partie des lois [ mosaiques|, tu
constateras qu’elles ont toutes pour objet de discipliner ® les
facultés de ’ame °, comme lorsqu’elles défendent la vengeance
et la peine du talion par la parole de Dieu : « Tu ne te ven-
geras ni ne garderas rancune » (Lév.19: 18); « tu 'aideras»
|& décharger] (Ex. 22 : ) ; « tu le reléveras avec lui » (Deut:
24 . 4.) ; de sorte que s’affaiblisse 'empire de la colére et
du ressentiment ; de méme le précepte : « tu les rapporteras »
(Deut. 22 : 1.) {les objets trouvés], doit faire cesser '’ la dispo-
sition & l'avarice; de méme [les préceptes] : « Tu te léveras
devant les cheveux blancs,et tu honoreras le vieillard, etc. »
(Lév. 19 : 32) ; « tu honoreras ton pére, etc. » (Ex. 20 : 12 ;
Deut. 5 : 16); « tu ne t’écarteras pas de ce qu’ils t'auront

! L'arabe dit : « disposition. »

2 Voir Nomb. 18 : 21 sq.; Deut. 14 : 22 sq.; ibid. 28-29.

3 Voir pour ce qui concerne le droit des pauvres : Lév. 19 : 9-10: Deut. 24
19-21.

4 L’arabe dit « les jugements. »

5 Yoir Ex. 23 : 10-11; Lév. 25 : 1-13; Deut. 15 : 1 sq.

% L’expression « Dé Makhsaurau » employée par Maimonide appartient a
Deut. 15 : 8 et s’applique au prét gratuit et non a 'aumdne proprement dite.

7 Litt, « de cette maniére. »

8 D’« exercer. »

9 = les passions.

10 « Jusqu’a ce que disparaisse la disposition a I'avarice. »



0

LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 93]

dit, » etc. (Deut. 17 : 11), tous ces préceptes visent a faire
cesser la tendance a l'impudence et & développer® le senti-
ment de la pudeur. Ensuite, pour nous tenir éloignés de
I'autre extréme, c’est-a-dire de la fausse honte, [Dieu] a dit :
« Tu reprendras ton prochain, » etc. (Lév. 19 : 7); « Vous ne
le redouterez pas, » etc. (Deut.1 : 17), jusqu’a ce que la fausse:
honte, elle aussi, ait disparu etque nous nous tenionsdans le
juste milieu ®.

Et si quelqu’un, par sottise & coup sur, vient & renchérir
sur ces prohibitions, ajoute, par exemple, aux mets et aux
boissons qui ont été défendus ou s’interdit le commerce
conjugal au dela des défensestouchant les relations sexuelles,.
ou distribue tous ses biens aux pauvres, ou les destine aux
ceuvres pies, dépassant ainsi [les obligations de] la loi [ mosai-
que] sur les aumones et les estimations ® de personnes, cet
bhomme imite, & son insu, la conduite des méchants, se porte
a I'un des deux extrémes et sort tout a fait du juste milieu.
Les sages (= docteursde la loi)ont dit a4 cet égard une parole,
comme jamais jen’en ai entendu de plus admirable ; elle est
contenue dans la Guemara Palestinienne au neuviéme cha-
pitre de Nedarin. Blamant ceux qui s’engagent par des ser-
ments et des vaeux, au point de ressembler & des prisonniers,
ils s’expriment comme suit* : « R. Adday au nom de R. Isaac
[dit] : «Laloi ne t’a-t-elle pas interdit assez de choses que® tu
ajoutes encore a ses prohibitions? » Voila une idée qui
est, de tous points, identique & celle que nous avons déja
exprimée, sans rien de plus ni de moins. — Il ressort donc
de tout ce que nous avons mentionné dans ce chapitre qu’on
doit viser aux actions moyennes et ne pas s’en écarter [pour
passer| & I'un des deux extrémes, si cen’est a titre de reméde
et pour combattre [cette tendance] par son contraire. Et de
méme qu’'un homme versé dans 'art de guérir, dés qu’il

1 « Jusqu'a ce que parvienne la disposition & la pudeur. »

2 « La voie moyenne » également éloignée des deux extrémes.
Voir Nombres chap. 27.

Litt. « Ils disent 1a-bas ce texte. »

On trouve dans le traité d’Aboda Zara une expression analogue.

£ ]

(-]



238 JULES WOLFF

s’apercoit que son tempérament s’est quelque peu altéré, ne le
néglige pas*' et n’attend pasque la maladie se soit aggravée et
qu’ll soit obligeé d’user du médicament le plus énergique, ou®
s’il remarque qu'un des membres de son corps est faible, il
I’observe continuellement, évite ce qui peut lui étre nuisible
et recherche ce qui peut lui étre utile, jusqu’a ce que le
membre soit redevenu sain ou, du moins, que la faiblesse
n‘augmente plus ; ainsi ’homme parfait® doit constamment
examiner ses moeurs®, peser ses actions et considérer atten-
tivement chaque jour la disposition de son ame; et, dés qu’il
la voit pencher vers 1'un des deux extrémes, il se hate de
la soigner et ne permet’. pas a la tendance mauvaise de se
fortifier par la répétition des actes mauvais, comme nous
I’'avons dit ; il examinera de méme constamment le défaut
dont il est atteint et s’efforcera de le corriger sans cesse,
comme nous l’avons dit précédemment, puisqu’il est impos-
sible que ’homme soit exempt de défaut. Les philosophes
ont déja dit qu’il est impossible de rencontrer un homme
qui soit naturellement doué de toutes les qualités, aussi
bien des qualités morales que spéculatives. — Les livres des
prophétes renferment, eux aussi, beaucoup de passages ex-
primant la méme idée. Ainsi [Job] a dit : « Certes, il [Dieu]
n’a pas confiance en ses serviteurs, » etc. (Job 4:18); «ei
est-ceque le mortel serait juste devant Dieu? » ete. (Job 4:17);
« ’étre, né de la femme, serait-il pur » (Job 15 : 14) et Salo-
mon a dit d’'une maniére générale : « certes, il n’est pas, sur
terre, d’homme juste qui fasse [toujours] le bien et ne peche
pas » (Ecel. 7: 20; cf. 1 Rois 8 : 46). Tu sais aussi qu’au
prince des premiers et des derniers [prophétes|, & Moise,
notre maitre, Dieu (qu’il soit loué !) a dit : « parce que vous
n'avez pas eu confiance en moi, etc. » (Nombres 20 : 12) ;
« parce que vous m’avez désobéi, etc. » (Nombres 20 : 24) ;
« parce que vous ne m’avez pas sanctifié, etc. » (Deut. 32 : 51),

1 Ibn Tibbon traduit ce mot par M3w" &9, « il ne 'oublie pas. »
2 En arabe, ily a: « et. »

* « Le sage. »

4 « Ses maniéres d’étre. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 539

et tout cela lui a été dit alors de la faute dont il [Moise]|
(que la paix soit sur luil), s’est rendu coupable, c’est que,
's’écartant]| d’une vertu morale, la mansuétude, il s’est porté
vers I'un des deux extrémes, vers la colére, lorsqu’il a dit :
« Ecoutez donc, 0 vous rebelles, etc. » (Nombres 20 : 10).
Dieu lui a donc sévérement reproché qu'un homme tel que
lui se soit mis en colére en présence de I’assemblée d’Israél
dans une circonstance ou il n’etit pas fallu se facher; et une
‘conduite pareille venant' d’un tel homme [constituait] une
profanation du nom [divin], car tous ses mouvements et
toutes ses paroles étaient imités et I'on espérait, par la, par-
venir & la félicité temporelle et spirituelle? ; comment donc
Moise a-t-il pu se laisser aller & la colére, qui fait partie,
comme nous l'avons expliqué, des actes des méchants et
qui ne dérive que d’une disposition vicieuse de I’ame ?
Quant a ce passage : « Vous vous étes révoltés contre moi, »
il faut I'entendre dans le sens que nous allons indiquer :
Moise ne s’adressait pas & une troupe de gens incultes® ni &
des individus dépourvus de toute vertu, mais & des hommes
qui avaient des épouses dont la moindre égalait Ezéchiel, fits
de Bouzi, selon une assertion des sages (= les docteurs) et
qui examinaient * attentivement tout ce qu’il [Moise] faisait
ou disait. En le voyant s’emporter, ils se dirent : Si Moise
(que la paix soit sur lui!), qui n’est pas de ces gens [atteints]
de quelque vice moral, ne savait pas que Dieu est irrité
contre nous & cause de l'eau que nous avons réclamée et
que nous avons provoqué sa colere, il [Moise]| ne se serait
pas emporté. — Or, nous ne trouvons pas que Dieu (qu’il
soit exalté !), en s’adressant & lui(Moise) dans ce récit, se soit
faché et mis en colére, mais il [Dieu| s’est borné a dire :
« Prends la verge et fais boire la communauté et ses trou-
peaux » (Nombres 20 : 7). — S’il est vrai que nous nous

1 Les mots »rt *B qu'lbn Tibbon traduit par j»r2 paraissent signifier : « par
rapport a ».

3 Ibn Tibbon traduit DXy par 292D, « ignorants. » Pock. : « idiotas. »

% Dans Ibn Tibbon, il faut lire 111312 au lien de 17372



D40 JULES WOLFF

soyons écarté de 'objet de ce chapitre, nous avons, du moins,
résolu un des passages difficiles que présente I’Ecriture, au
sujet duquel on a déja beaucoup disserté' pour découvrir
le péché que Moise a commis. Compare donc ce que nous
avons dit nous-méme la-dessus el ce qui a été avancé par
d’autres, et la vérité trouvera déja sa voie. — Je reviens
maintenant & mon sujet : Si ’homme pése constamment ses
actions et vise & ce qu’elles soient dans le juste milieu, il a
atteint le degré supréme (— de perfection) auquel on puisse
parvenir, et par la il se rapprochera de Dieu et recevra® la
récompense que {le Seigneur] lui réserve; or, cette conduite *
est la facon la plus parfaite d’adorer Dieu. Les sages [= les
docteurs de la loi] ont déja exprimé la méme idée et 'ont
formulée dans le texte suivant*® : « Celui qui dispose ses
voies, mérite de voir le secours de Dieu, conformément a
cette parole : & celui qui examine la valeur de ses voies, je
montrerai le secours de Dieu » (Psaumes 50 : 23). Ne lis pas
(dans ce passage) : vesam déréch, mais : vescham déréch ;
c’est le sens du terme rabbinique « Chouma » qui est : estima-
‘tion, appréciation. Or, c’est 1a tout a fait la pensée que
nous avons développée dans tout ce chapitre.

Voila tout® ce que nous avons cru nécessaire [de dire| sur
cette matiére.

CHAPITRE V

De la concentration ® des facultés de ’homme
sur un but unique.

L’homme doit employer’ toutes les facultés de son ame en
conformité de la raison, comme nous l’avons établi dans le

U En arabe : « il a été parlé. »

2 En arabe : « il recevra ce qui est par devers Lui, » — ce que Dien Iui
réserve, = le bonheur.

3 En arabe « et ceci. »

4 = « Observe de prés ses actes ». — 5 En arabe : « la mesure. »

¢ Ibn Tibbon a traduit N"™Xn par WuNw, « Femploi » ou la maniére de
diriger les facultés vers un but unique.

7 Peut-étre « maitriser. »



LES HUIT CHAPITRE® DE MAIMONIDE 5Y41

chapitre précédent, et se proposer un but unique : ap-
procher! de Dieu (qu’il soit exalté et glorifié!) dans la me-
sure ou cela est possible & 'homme; je veux dire * [par-
venir a| la connaissance de Dieu ; il doit orienter tous ses
actes, son activité, son repos® et toutes ses paroles vers ce
but, de maniére & ce qu’aucun de ses actes ne soit en pure
perte, j’entends par 13 un acte qui n’est pas dirigé vers cette
fin. C’est ainsi que par le manger, le boire, le commerce
charnel, le sommeil, la veille, son activité et son repos, il ne
tendra qu’a la santé du corps; mais le but de la santé du
corps, c’est que 'ame ait & sa disposition des organes* sains
et en parfait état, pour qu’elle puisse s’adonner aux sciences
et acquérir les qualités morales et intellectuelles, et qu’elle
parvienne ainsi a cette fin (= la connaissance de Dieu). Or,
selon cetle régle, il (I’'homme) ne recherchera pas unique-
ment le plaisir, au point de ne choisir pour aliment et pour
boisson et pareillement pour tout le reste de son régime
que ce qui est le plus agréable, mais uniquement ce qui
est le plus utile, que cela soit [par hasard] agréable ou dés-
agréable, peu importe; ou bien il visera ce qui est le plus
agréable en se conformant aux études médicales. Si, par
exemple, on a perdu l'appétit, on devra le stimuler par des
mets délicats °, agréables et doux. De méme s’il est atteint®
de la mélancolie, il la chassera en écoutant des chants ou
différentes sortes de musique, en se récréant [par des prome-
nades] dans les jardins et dans les beaux édifices et en admi-
rant les ceuvres d’art” ou par des[distractions] analogues qui

1 En arabe : « atteindre. »

2 Tbn Tibbon n’a pas traduit 2pPN.

3 En arabe : « ses repos. »

4 En arabe : « instruments. »

5 Ibn Tibbon traduit ce mot par M1931MMM, « épicés » = qui flattent le goit.

¢ En arabe : « 8i la mélancolie bouillonne en lui. » Ibn Tibbon traduit : « Si la
bile noire 'agite. »

7 En arabe : « les belles formes. » Maimonide entend probablement par 13 les

chefs-d’ceuvre de la peinture et de la sculpture, les beanx tableaux et les belles
statues.



5Y/P JULES WOLFF

rassérénent® 'ame et dissipent les pensées tristes ®. Et, en tout
cela, il visera la santé de son corps, et le but de la santé de
son corps, sera d’acquérir de la science®. Pareillement, s’il
s'efforce d’acquérier des biens®, son but, en les amassant,
doit étre de les consacrer au service des vertus, d’en dis-
poser pour la conservation® de son corps et pour la prolon-
gation de son existence, de maniére a arriver & posséder sur
Dieu les notions qui lui sont accessibles. Ainsi, a ce point de
vue, Part de la meédecine sera une trés importante prépara-
tion® [& Pacquisition] des vertus, & la connaissance de Dieu et
a la poursuite de la véritable féliclté; et ’enseignement [de
cette discipline], ainsi que son étude assidue 7, constitue
des occupations de premier ordre®, et [cette science de la
médecine] ne saurait donc étre comparable & 'art du tissage
et de la charpenterie, parce que c’est sur elle que nous ré-
glons nos actions et leur conférons le caractére d’actions hu-
maines conduisant aux vertus et aux notions vraies *. Si donc
quelqu’un se met & manger un mets doux au palais, qui sent
bon et est appétissant, mais qui est nuisible et dangereux, au
point de devenir parfois la cause d’une grave maladie ou
d’une mort subite, cet homme ressemble & la brute, car sa
maniére de faire n’est pas celle d'un homme, au vrai sens de

1 En arabe : qui « dilatent, »

2 Tbn Tibbon n’a pas traduit MDIDY, « pensée, suggestion. »

% En arabe : qu’il apprenne « les sciences. »

4 En arabe : « les biens. »

5 Ibn Tibbon met : « pour les organes de son corps. »

5 En arabe : « introduction, entrée. »

7 Ibn Tibbon a exactement rendu Parabe par les deux termes pmypmb et
YRS c’est-a-dire I'étude qu’elle provoque. Wolff dans sa traduction n’a
pas traduit exactement le premier mot, car au lieu de « Erlernen » il faut « die
Lehre. »

8 Wolff n’a pas non plus saisi ce membre de phrase : il ne s’agit pas du tout
de « Gottesdienstliche Thatigkeiten », mais de simples travaux, d’occupations
utiles.

9 Maimonide, en effet, dans tout ce passage, veut dire, qu’aprés la théologie et
la mqrale, la science la plus digne des efforts de ’homme, c’est la médecine. C'est
pourquoi beaucoup.d'e savants rabbins, au moyen-age, pratiquaient cet art.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 543

ce terme ', mais bien plutot d’un animal, et il est assimilable
aux bétes qui périssent®. Il n’agit humainement qu’en prenant
pour aliment uniquement ce qui est le plus utile, laissant de
coté [parfois] ce qui est le plus agréable, pour manger ce qui
I'est moins au point de vue de cette recherche de la plus
grande utilité, voila une maniére d’agir conforme & la raisou
et par laquelle 'homme se distingue dans ses actes. des
autres étres. — Et pareillement, si quelqu'un se livre aux
plaisirs sexuels, quand il en éprouve le désir, sans se préoc-
cuper si cela lui est nuisible ® ou utile, il agit* 4 la maniére
d’un animal, ‘mais non a la maniere d’un homme [raison-
nable]|. Cependant si, par toute sa conduite ° et fiit-elle dirigée
vers l'utile , selon ce que nous venons de dire, I’lhomme ne
se propose comme fin que la santé du corps et la préserva-
tion des maladies 7, il n’est pas vertueux; car, si tel préfere
I'agrément de la bonne santé, un autre pourra préférer celui
de la nourriture ou du commerce charnel, mais alors aucun
d’eux ne vise dans ses actions a une fin véritable. Mais ce qui
seul est juste, c’est que ’homme poursuive, comme but de
son activité, la santé du corps et la prolongation de son exis-
tence en parfait état, afin que les organes des facultés de
I’ame, je veux dire les membres du corps, demeurent intacts
et que I’ame puisse |[alors| s’exercer sans obstacle aux vertus
morales et intellectuelles ; et il en va de méme & 1’égard des
sciences et des connaissances que l'on apprend. Celles qui
meénent directement & cette fin ne sont pas en question®;

1 En arabe : « en tant qu’homme. »
2 Ps. 49 : 13. Welff traduit le mot du psaume nidmow, « qui sont muettes. »
— 1bn Tibbon a le singulier alors que, dans le psaume, il y a le pluriel.
3 En arabe: « du torl ou de lutilité. »
4 En arabe : « cette action est a lui. »
En arabe : « son régime. »
6 En arabe : « le plus utile. »
7 En arabe : « son intégrité a ’égard des maladies. »
8 (Cest-a-dire 1'étude de ces disciplines se recommande naturellement au théo-

=]

logien.



Hh4 JULES WOLFF

quant aux autres qui n’aident pas a y parvenir’!, comme
les propositions de I’algébre ?, le traité des sections coni-
ques (= la géométrie *), les connaissances techniques et la
plupart des problémes de la géométrie et de la méca-
nique * et beaucoup d’autres (connaissances) analogues,
toutes ont pour but d’aiguiser U'esprit et d’exercer la faculté
intellectuelle aux procédés de la démonstration, pour que
I'on acquiere le pouvoir de distinguer le raisonnement
purement démonstratif ®* de tout autre et qu'on parvienne
ainsi * &4 la connaissance de la vérité touchant Dexistence
de Dieu (qu’il soit exalté I). 11 en est de méme de tous les
sujets d’entretiens auxquels on se livre : 'homme ne doit
parler que des choses dont il tirera pour lui-méme quelque
utilité ou qui permettront & son 4me ou & son corps d’éviter
quelque mal, ou de ce qui a rapport & quelque science
ou a quelque vertu ou a la louange d’une vertu ou d’un
homme vertueux ou au bldme d’un vice ou d’un homme
vicieux ; car flétrir les gens vicieux et blamer leur conduite,
si c’est pour les faire mépriser des autres hommes, pour
qu’on se détourne d’eux et qu’on n’imite point leurs actions,
cette maniére d’agir est certes obligatoire et constitue méme
une action méritoire®. Ne connais-tu pas cette parole de Dieu
(qu’il soit loué!): « Ne vous conduisez pas selon les pratiques
du paysd’Egypte, etc.,et du pays de Chanaan, » etc. (Lév.18:3).

1 En arabe ; « qui ne sont pas utiles, » c’est-d-dire qui sont en apparence des
sciences de second ordre, comme les sciences exactes, les mathématiques, Pastro-
nomie, les sciences naturelles, elc.

2z L’algébre en arabe s’appelle : .'i’j:xpn'\u ==ibx [la science] de la réduc-
tion (— simplification) et de la comparaison [des quantités].

3 11 s’agit du livre du mathématicien grec Apollonius de Perga.

4 En arabe il y a D\, « les artifices », que Wolff a traduit : « les procédés
technigues. » Ce sont proprement les connaissances professionnelles = la pratique
des métiers.

> Mot a mot : Paction de tirer les poids — la mécanique. La traduction alle-
imande de I’édition de Bile met: « das Gewitter anziehen! » pour « Gewicht. »

6 — le syllogisme ; en général, tout argument démonstratit.

7 Par voie démonstrative.

8 En arabe il y a : « une vertu. »



LES HUIT GHAPITRES DE MAIMONIDE 545

comme le récit relatif aux Sodomites !, ainsi que tous les pas-
sages ou I’Ecriture blame les gens vicieux et désapprouve
leurs actions et ceux ou1 elle loue les bons et les honore, |tous
ces passages| ne visent que ce but mentionné : voir les
hommes imiter la conduite des uns et fuir celle des autres.
Lorsque donc on poursuit ce but, on renoncera & beaucoup
d’actions [habituelles| et I'on réduira considérablement le
nombre de ses paroles. On * ne s’ingéniera donc pas a
appliquer des ornements d’or aux parois de sa maison
ou a mefttre une frange d’or & un vétement, & moins toutefois
qu’on ne veuille, par ce moyen, rasséréner son ame pour
qu’elle recouvre la santé, se guérisse de quelque maladie
et que, redevenue brillante et pure, elle puisse s’assimiler
les sciences, conformément a la parole des sages (= des
docteurs de la loi) : « Une belle habitation, une belle femme
et une couche moelleuse conviennent aux disciples des
sages; » car ’ame se fatigue et I’esprit s’émousse ®* par une
attention trop prolongée sur des sujets ardus *. Et comme le
corps, aprés avoir accompli des besognes pénibles, éprouve
de la lassitude et doit par conséquent prendre du repos et
demeurer tranquille pour recouvrer I’équilibre [de ses forces],
ainsi ’ame doit, elle aussi, se reposer® et étre occupée par le
plaisir ® des sens. Elle contemplera, par exemple, des tableaux
et d’autres belles choses, qui la délivreront de sa fatigue,
ainsi que le disent les sages (= les docteurs de la loi) :
« Quand les docteurs [de la loi] étaient fatigués par I’étude,
ils disaient des paroles plaisantes ». A ce point de vue, on
peut admettre  que les soins apportés a4 peindre et & orner

1 Voir Genése 18 : 20 sq. — Ibn Tibbon a traduit littéralement &Y par =D,
terme qui n'est pas clair ici.

2 L’arabe répéte ici: « celui qui tend a ce but, »

3 Ibn Tibbon traduit : « la pensée se trouble ».

4 Ibn Tibbon : « choses laides », traduction inexacte.

5 Le texte arabe porte "1 (sans doute pour [7m) 5 Ibn Tibbon n’a pas rendu
ce mot dans sa traduction. Pococke a traduit : « requiescit » et a Iu probablement
.

¢ Ibn Tibbon a traduit inexactement : pendant le repos des sens.

7 Le terme arabe W'D est obscur; Ibn Tibbon I'a traduit 3w, ef il pense ;
peut-étre faut-il WM, et lon penserait = lon pourrait penser.

THEOL. ET PHIL. 1911 36



H46 JULES WOLFF.

les édifices, les vases?® et les vétements, ne sont ni choses-
mauvaises ni des actions futiles.

Sache bien que ce degré [de culture morale] est trés élevé,
difficilement accessible et que peu d’hommes I’atteignent et
seulement a la suite d’un trés grand effort ?; et lorsqu’il se
rencontre un homme en cet état, je ne le dis pas inférieur*
aux prophétes, je veux dire qu’il emploiera toutes les forces
de son ame et leur assignera comme but unique [de leur
activité] [la connaissance de] Dieu (qu’il soit exalté ! %), qu’il
n’accomplira aucune action, quelle qu’elle soit?, et ne pro-
noncera aucune parole, & moins que cette action ou cette pa-
role n’aboutisse directement ou indirectement & une vertu ;.
a propos de tout acte ou de tout mouvement, il réfléchira et
regardera si cet acte ou ce mouvement conduit & ce but
ou non, alors [seulement] il 'accomplira. C’est 1a le but que
Dieu (qu’ll soit exalté !) nous demande de poursuivre, en di-
sant : « Tu aimeras I’Eternel ton Dieu ... et de tout ton pou-
voir » (Deut. 6 : 5), c’est-a-dire avec toutes les parties de ton
ame; tu assigneras & chacune de ses parties un but unique,
« qui est d’aimer I’Eternel ton Dieu ». — Les prophétes, eux
aussi, (que la paix soit sur eux !) nous invitent & tendre vers
ce but. [L’auteur des Proverbes] a dit : « Connais-le (= Dieu)
dans toutes tes voies », etc. (Proverbes 3 : 6), et les sages
(= les docteurs de la loi), & titre de commentaire, y ajoutent
ces mots : méme en cas d'une iransgression [d’'un précepte],
¢’est-a-dire que I'on” doit assigner a cet acte ® un but?® con-
forme au droit, quoique |cet acte] implique, sous certain rap-
port une transgression. — Les sages (a leur tour), que la paix
soit sur eux |, ont résumé ce sujet tout entier dans une for-

1 Ou « les meubles. »

2 En arabe : « aprés un trés grand exercice ».

% Litt. « au-dessous. »

4+ Et leur assigne comme but : Dieu (qu’il soit loué !)
5 En arabe : grande ou petite.

Ibn Tibbon compléte la citation biblique.

En arabe il y a la seconde personne.

Probablement : « & tout acte. »

% « La connaissance de Dieu. »

&

IS

*



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE DAT7

mule des plus concises * et 'ont embrassé d’une facon abso-
lument compleéte ; et lorsque tu examines la concision de ces
mots et te demandes comment ils ont pu exprimer ce sujet ?
si vaste et si important, que des volumes entiers ne sau-
raient épuiser, tu es obligé de reconnaitre qu’ils n’ont pu
étre dits, & coup str, qu’au moyen d’'une force divine ®. Cette
formule, contenue parmi les préceptes de ce traité michnai-
que [d’Aboth], est ainsi concue : « Que toutes tes actions
soient accomplies au nom du Ciel *.» Or, ¢’est bien 14 la pensée
que nous avons développée nons-méme dans ce chapitre. Et
tout cela, nous avons jugé utile de le mentionner ici par rap-
port & ces préliminaires °.

CHAPITRE VI

De la distinction [a établir] entre I’homme vertueux® et
celui qui domine ses penchants” [et s’abstient du mal].

Les philosophes disent de celui qui se maitrise, que, quoi-
qu’il accomplisse les actes vertueux, il fait le bien, tout en
aspirant aux actions mauvaises® ; qu’il souhaite [de les
accomplir]|, mais qu’il lutte contre son inclination et s’op-
pose par sa conduite [aux actes] vers lesquels le poussent sa
force?, sa passion et la disposition de son ame et que, s’il fait
le bien, il en souffre [intérieurement *°], tandis que ’homme
[fonciérement] vertueux ** se conforme dans sa conduite aux

! « Dans des expressions aussi concises que possible. »

2 — Le but de toute I'activité humaine.

3 = Par une sorte d’inspiration divine.

4 (est-a-dire pour complaire & Dieu.

5 Les huit chapitres qui servent d’introduction au traité d’Aboth.

6 (Cest-a-dire qui est nalurellement porté a la vertu.

7 Litt. le fort, c’est-a-dire qui a la force de maitriser ses mauvais pen-
chants. Ibn Tibbon a traduit le premier terme arabe par : l'homme pieux par
excellence, le second par une périphrase : celui qui dompte sa passion et do-
mine sa personne.

8 « Des méchants » dans le texte. — ¢ Ibn Tibbon : « ses forces. »
10 [bn Tibbon traduit =®PMH par deux termes : il s’en afflige... et souffre un
demmage.

1 (Vest-d-dire dont les actes sont conformes a ses penchants et & ses aspirations.



LY JULES WOLFF

actes auxquels le portent son désir et sa disposition [natu-
relle], qu’il fait le bien auquel il aspire et qu’il désire. Et les.
philosophes s’accordent pour dire que I’homme vertueux
I'emporte en excellence et en perfection sur '’homme qui se
maitrise; toutefois, ils reconnaissent que, en bien des points,
celui-ci est 1’égal de ’homme vertueux, quoique nécessaire-
ment il lui soit d’'un degré inférieur, puisqu’il aspire a l'ac-
tion du méchant, tout en ne 'accomplissant pas, mais cette
inclination au mal est une disposition mauvaise de U'ame.
Salomon * (I'auteur du livre des Proverbes) a dit quelque
chose d’analogue en ces termes: « I'ame du méchant désire
le mal » (Prov. 21 : 10)*. Et au sujet de la joie qu’éprouve
Phomme [foncierement] vertueux a faire ® le bien et de la
peine que ressent celui qui n’est pas vertueux a s’abstenir
du mal 4, il s’est exprimé ainsi : « C’est un bonheur pour le
juste d’exercer la justice et un objet d’épouvante pour les
artisans d’iniquité (Prov. 21 :15.) ». Voild ce qui ressort
clairement des paroles des Ecritures® et en concordance avec
ce que disent les philosophes. — Cependant, lorsque nous
examinons les paroles des sages ® [se rapportant]| & ce sujet,
nous constatons que, pour eux, (les sages), celui qui dé-
sire se livrer aux transgressions [de la loi| et qui v aspire,
[mais sait se dominer], ’emporte™ en excellence et en per-
fection sur celui qui n’éprouve pas ce désir et ne ressent
aucune peine a éviter [les péchés], de sorte qu’ils disent
que la vertu et la perfection d’'un homme sont en raison
directe de la puissance de son penchant pour les transgres-
sions et de la peine qu’il éprouve & les éviter, et, sur ce point,
ils (les sages) produisent plusieurs passages 5. Ils disent

1 Ibn Tibbon : « le roi Salomon (le paix soif sur lui!) »

2 D'ou Maimonide conclut que, selon ce texte, désirer [faire] le mal, c’est avoir
déja I’ame d’'un méchant, méme si 'on s’abstient de mal faire.

# Litt. « & le faire = le bien. »

¢ Le texte porte : « & le faire », c¢’est-a-dire a faire le bien pour imiter 'homme
vertueux.

5 En arabe : « les paroles des lois de Dieu. »

& « Docteurs du Talmud. »
7 Litt. « est supérienr et plus parfait. » — 8 Littéralement : « récits ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 49

(d'abord) : « Plus ’hnomme est grand, plus ses passions sont
grandes'. » Bien plus?, ils affirment méme que la récompense
de ’homme qui est maitre de soi est en raison de la peine qu’il
ressent & se contenir, ainsi ils disent : « La récompense sera
proportionnée a la peine®; » mais, ce qu’il y a de plus fort,
c’est qu’ils recommandent & ’homme de se maitriser* et lui
defendent de dire : « Certes, je ne suis pas porté naturelle-
ment & commettire cette transgression méme si la loi [de Dieu|
ne I'avait interdite ». Ils disent en effet: « R. Siméon, fils de
Gamaliel, dit: On [I'Israélite] ne doit pas dire: «Je ne voudrais
pas manger, [méme si la loi ne me I'avait interdit}], d’'un me-
lange de viande et de laitage, ni porter un vétement hétéro-
gene (tissé avecde la laine et du lin) ; ni épouser une proche
parente (dont le mariage est prohibé par la loi) ; mais je le
voudrais, et, si pourtant je m’interdis ces actes ®, c’est uni-
quement parce que mon Pére qui est dans les cieux me les
défend °. » Or, d’aprés le sens apparent de ces deux asser-
tions ®, au premier abord, il semble qu’elles soient contradic-
toires, mais il n’'en est rien ; toutes deux sont, au contraire,
justes, et il n’existe absolument aucune divergence entre
elles. Et voici pourquoi : C’est que les actions mauvaises qui,
selon les philosophes, appartiennent & la catégorie de celles
dont ils disent que 'homme qui n’éprouve pas le désir de les
accomplir, est supérieur 4 celui qui a ce désir, mais le mai-
‘trise, ce sont les actions réputées mauvaises de tous les
hommes; telles que 'effusion du sang (—V1’assassinat), le vol,
la spoliation, la fraude, le tort causé a celui gui n’a pas fait

! Traité Soucea 52° Traduit d’aprés Schuhl, Sentences et proverbes, p. 256
ne 745.

2 Litt. « cela ne leur suffit pas. »

% Sentence de Ben-Héhé dans Aboth 5: 26 ; traduit d’aprés Schuhl, p. 516.

4 Litt. « d’étre un homme qui se maitrise ». Ibn Tibbon a traduit d’aprés le
sens général : « de désirer se livrer aux transgressions ».

5 Litt. « mais que ferais-je, puisque... »

7 Mdr. BR. Lev. Cf. Midr. Yalk. sur Liev. § 626 ol l'auteur de la citation est
R. Eliézer b Azarya.

8 = Celle de R. Gamaliel et celle des philosophes.



550 JULES WOLFF

de mal, ie mal rendu' pour le bien, le mépris des parents et
d’autres actes semblables ; ces lois sont celles dont les sages
(que la paix soit sur eux !) disent que, si elles n’avaient
pas été inscrites [dans la Bible|, elles eussent mérité de
I’étre ; ce sont aussl ces préceptes que quelques savants mo-
dernes *, atteints de la maladie des Moutacallimouni *, dési-
gnent sous le nom de Préceptes rationnels. Il est certain, en
effet *, que I’ame qui désire [accomplir| une de ces actions et
y aspire, est une ame vicieuse®, et que 'ame [fonciérement]
vertueuse n’a absolument aucune envie de ces mauvaises ac-
tions et ne ressent aucune peine a les éviter. — Quant aux
actions & propos desquelles les sages disent que celui qui se
maitrise pour ne pas les accomplir est le plus vertueux, et
que sa récompense est la plus grande, ce sont celles qui ont
trait aux « Lois révélées ®», et cela est vrai; car sans les pro-
phetes’, elles® ne seraient pas [tenues pour] mauvaises en
aucune maniére. (est pourquol ils (les docteurs de la loi)
disent aussi que '’homme doit garder en son Ame 'amour de
ces choses [défendues par la loi] et qu’il n’aurait pas a s’en
abstenir, sans les prophétes °*. — Considére cette sage '° pensée
des docteurs (que la paix soil sur euxl!) et les exeniples par
lesquels ils 'ont figurée ', car ils ne disent pas'?: « On ne
doit pas dire : je ne serais pas naturellement porté 4 tuer un
étre humain, 4 dérober, a mentir, mais j’aimerais pouvoir le
faire, seulement '3, etc., » non, ils n’ont cité [comme exem-

1 Litt. « rendre le mal au bienfaiteur. »
« Postérieurs ».
3 (atégorie de philosophes arabes.
4 Litt. « il n’y a pas de doute. »
5 Qu « imparfaite ».
6 C’est-d-dire les lois cérémonielles édictées senlement par la religion.
7 Ibn Tibbon traduit : la loi.
8 (’est-a-dire les actes que ces lois défendent.
¢ Ibn Tibbon : « la loi ».
1 Dans le texte : « leur sagesse, sur eux la paix! »
11 Dans le texte : « Et & quoi ils 'ont comparée ». C’est-a-dire i quelle com-
paraison ils ont eu recours pour la faire comprendre.
12 1] s’agit de la parole de R. Gamaliel citée plus haut.
13 1bn Tibbon donne la suite de la parole de R. Gamaliel.

(%



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 951

ples] que des prescriptions cérémonieiles [—de la loi révélée
4 Moise] : Ie mélange de la viande et du laitage, le port d'un
wvétement hétérogene (tissé de laine et de lin), les unions
prohibées; or, ces lois et d’autres analogues sont celles
«que Dieu désigne par: « mes statuts'y», c'est-a-dire, d’apres
Jda parole ® des sages, les préceptes que je t’ai prescrits et
que tu n’as pas le droit de scruter? contre lesquels les
-autres peuples [paiens] élévent des objections et que Sa-
tan * attaque, des prescriptions comme la vache rousse *,
le bouc émissaire %, etc. — Quant a ces lois que les au-
feurs * modernes appellent rationnelles, elle sont désignées
généralement sous le terme de N1X7 (micvauth) « pré-
-ceptes » [tout court], d’apres I'explication des sages. — De
tout ce que nous avons dit, on voit donc clairement quels
-sont les péchés pour lesquels ’homme, qui n’est pas enclin [a
les commettre], 'emporte en excellence sur celui qui a cette
inclination et la maitrise®, et quels sont ceux pour lesquels
-c’est l'inverse. Voild donc un apercu ® original et une admi-
rable '* conciliation des deux assertions'' et dont la teneur
prouve la vérité de notre explication. Le sujet de ce chapitre
-est acheveé.

CHAPITRE VII

Des Voiles!? [arrétant la prophétie **|
et de leurs significations.

On tiouve fréquemment dans les Midrashoth et les Hagga-
-doth du Talmud [cette assertion] que, parmi les prophétes, il

1 Ibn Tibbon : « statuts ». — 2 Dans le texte, il y a : « ils (les sages) disent ».
Joma 56. — 3 Cest-a-dire de soumettre au contrdle de la raison.

4 « L’esprit du mal personnifié dans un ange. » Cf. Job, chap. 1 et 2.

5 Dont les cendres servent & la préparation des eaux lustrales. Voir Nombres 19.

6 Lévitiqgue 21 : 21 sq.

-7 11 s’agit de ces auteurs qui imitent trop fidélement les Moutacallimoun arabes.

-8 En arabe : « mailrise son 4me i I’égard de ces transgressions ».

9 En arabe : « point ». — 10 Litt, « étonnant ».

i1 Celle des philosophes et celle des docteurs de la loi.

12 Litt. « cloisons » ou « barriéres », « voiles », « écrans », qui font obstacle
-a la prophétie et & la connaissance intuitive de Dieu. — 13 Cf. Guide des égarés
“4rad. 8. Munk, p. 3, p. 56, note 38, lire le ch. 9, p. 56 et suivantes.



e
2

JULES WOLFF

en est qui ont vu Dieu derriére un grand nombre de voiles,
d’autres a travers un petit nombre, selon qu’ils étaient plus
ou moins rapprochés de la divinité et d’apres le rang qu’ils
occupent parmi les prophétes, de sorte que [les docteurs de
la loi] ont dit que Moise, notre Maitre, a vu Dieu derriére un
seul voile brillant, c’est-a-dire transparent, conformément a
cette parole : « Il (Moise) a contemplé Dieu [comme] & travers:
un miroir éclairant les yeux,» RIIPPDDIN (= speculare)
étant [en latin] le nom du miroir, fait d’'un corps transpa-
rent! i l’instar du verre et du cristal, comme nous I’expli-
querons a la fin (du traité Mischnaique) de Kélim. Or, le but
visé par cette assertion je vais te le dire : c’est que, comme
je l'ai déja expliqué au deuxiéme chapitre, les qualités [de
I’homme] sont les unes intellectuelles et les autres morales,.
de méme les défauts sont les uns intellectuels, comme I’igno-
rance, le défaut d’attention et d’intelligence, d’autres sont
d’ordre moral, comme la sensualité, 'orgueil, la colére, la
honte, 'amour de I’'argent et d’autres défauts analogues, qui
sont en tres grand nombre.

Nous avons aussi indiqué, dans le quatrieme chapitre, la
méthode a suivre pour les étudier ; I'ensemble de ces vices
constitue des « voiles » qui séparent ’homme de Dieu (qu’il
soit exalté !). Le prophéte [Isaie] visant ce sujet a dit : « Ce
sont vos iniquités qui vous ont séparés de Dieu » (Isaie 59 : 2),.
il dit que nos péchés, c’est-a-dire les vices, comme nous
venons de le dire, sont les voiles [—les obstacles] qui s’inter-
posent entre I'’homme et Dieu (qu’il soit exalté ). — Sache
bien qu'un prophéte, pour pouvoir prophétiser,doit posséder
toutes les qualités intellectuelles et la majeure partie des
qualités morales et les plus importantes d’entre celles-ci,
selon cette parole [des docteurs] : « L’inspiration prophéti-
que n’est donnée * qu’a un homme sage, fort et riche; le
terme de « sage » embrasse certainement les qualités intellec~
tuelles ; celui de « riche» s’applique aux qualités morales,.
c’est-a-dire au contentement, car ils (les docteurs) désignent.

1 Yebam 49 b. — 2 Sabbath 92 2,
% Le texte porte : « ne repose ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE DO

Phomme content (— satisfait de son sort) par « riche »,
selon cette parole qu’ils disent (Aboth 4 : 1), pour définir le
mot «riche » : « Qui est riche ? Celui qui est content de son
sort, » c’est-a-dire qui se contente de ce que sa destinée luia
réserve! et ne s’afflige pas de ce qu’elle ne lui a pas octroyé ;
et, pareillement, [le terme de| « fort » s’applique aux qualités
morales, c’est-a-dire [A celui] qui dirige ses forces en confor-
mité de la raison *, comme nous l'avons expliqué au cha-
pitre V ; c’est ainsi qu’ils [les docteurs] disent : « Qui est fort?
Celui qui maitrise ses passions. » — Le prophéte, en effet, ne
doit pas nécessairement posséder toutes les qualités morales
au point qu'aucun vice ne ’atteigne 3, puisque Salomon était
prophéte au témoignage de I'Ecriture. « A Gabaon I'Eternel
apparut & Salomon » (Rois 3 : 5), or, nous lui connaissons un
défaut moral, la passion pour une certaine chose *: le grand
nombre de femmes, et ce [défaut] résulte d’une disposition &
la sensualité et {1’'on | ® dit explicitement: «N’est-ce pas en cela
qu’a péché Salomon ?» (Néh. 13 : 26.) — Pareillement David
(que la paix soit sur lui!) était prophete. Il dit : « A moi le-
Rocher d’Israél a parlé » (2 Sam. 23 : 3) ; or, nous savons
qu'il fut cruel et, quoiqu’il n’exercat cetie cruauté que
contre les paiens et & 'occasion du massacre des infidéles
négateurs ® et qu’il fit bon pour Israél, il est cependant
dit clairement dans les Chroniques que Dieu ne 'autorisa’
pas a construire le sanctuaire & cause du grand nombre
d’hommes qu’il tua, mais [Dieu] lui dit: « Ce n’est pas toi
qui édifieras une maison en mon nom, parce que tu as verseé
beaucoup de sang » (Chron. 28 : 3). — Nous remarguons
aussi chez Elie (d’heureuse mémoire !) la disposition & la

1 Mot & mot « de ce que son temps lui a fait trouver ».
2 Ibn Tibbon ajoute : « et la prudence ».
.3 Mot & mot « ne le diminue ».

4 Nous lisons ce mot }X'2 avec techdid dans le ye, et le dictionnaire le donne-
comme un terme étranger signifiant : res. Ibn Tibbon a traduit littéralement :.
explication, qui ferait double emploi avee le terme explicatif suivant : "[5'7'1

5 (Cest-a dire la Bible.

6 (est-a-dire « des ennemis de la religion ».

7 fbn Tibbon ajoute : « Et il ne fut pas jugé digne ».



DDA JULES WOLFF

colere et, quoiqu’il l'ait manifestée contre les négateurs
el ! contre eux [seulement], néanmoins les sages (les doc-
teurs de la loi) ont déclaré que Dieu l'a retiré a Lui et lui a
signifié que celui-l2a n’a pas la sympathie des hommes qui
est animé, comme toi, d’'un si grand zéle (— d’un fanatisme
si farouche) qu’il les fait périr. — Nous remarquons aussi
que Samuel avait peur de Saiil et que Jacob redoutait la ren-
contre d’Esati; or, ces dispositions morales et d’autres analo-
gues sont des voiles (= obstacles) aux yeux des prophétes
(que la paix soit sur eux!). — De ceux d’entre eux, qui
étaient affectés de deux ou trois dispositions non conformes
au juste milieu %, comme nous 'avons expliqué au chapitre 1V,
il est dit qu’ils ont vu Dieu derriére deux ou trois voiles. —
‘Et ne te récrie pas a I'idée que I’absence de certaines qualités
morales puisse diminuer le degré de la prophétie, puisque
nous remarquons que certains défauts moraux arrétent com-
pletement le don prophétique, tels que la colére dont ils
[les docteurs] disent : « Quiconque se met en colére, s’il est
prophéte, I'inspiration prophétique se retire de lui?; et ils
en donnent comme preuve Elisée que linspiration aban-
~ donna, lorsqu’il se mit en colére, et tant que dura sa colére,
d’apres ce que dit I’Ecriture : « Et maintenant cherchez-
moi un musicien? » (2 Rois 3 : 15.) 1l en est de méme du
souci et du chagrin* : c’est ainsi que tout le temps qu’il
pleura son fils Joseph, le patriarche Jacob fut privé de I'ins-
piration prophétique® jusqu’a ce quon lui eat annoncé:
que [Joseph] était en vie; 'Ecriture dit alors : « L’esprit de
Jacob, leur peére, se ranima » (Genese 45 :27), ce que la para-
phrase d’Onkelos ¢ traduit, selon les commentaires remon-
tant & Moise, notre Maitre? : « Et I’esprit prophétique reposa
|de nouveau] sur Jacob leur pére. » — Quant aux docteurs,
ils disent : « La prophétie ne repose pas chez celui qui est

1 [’arabe dit: « et que contre eux il fut courroucé », ce qui forme pléonasme.
2 En arabe : « dans un juste milieu ». — 3 Pesahim 66. '

4 Suppléez : font perdre 'inspiration.

* Cf. Guide, trad. S. Munk 2, p, 287. — ¢ [bid.

7 Ibn Tibbon n’a pas ces mots.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 15153

négligent ou qui a le cceur affligé, mais sur celui qui est
dans une disposition sereine'». Et lorsque Moise, notre
Maitre, eut conscience d’avoir éloigné de lui tout ce qui
pouvait s’opposer a la prophétie ®, et que toutes les qualités
morales et intellectuelles étaient arrivées chez lui au degré
le plus parfait,il demanda 4 percevoir Dieu dans la réalité de
son essence®; et il dit [donc] : « Montre-moi, je te prie, ta
gloire » (Exode 33 : 18). Et Dieu (qu’il soit exalté!) lui fit
alors comprendre que cela est impossible, parce qu’il (Moise)
-est un esprit uni a la matiere, c’est-a-dire en tant qu’homme;
comme le dit UEcriture : « Car * ’homme ne peut me voir et
vivre ». (Ibid. v. 20.) Il ne restait donc plus qu'un seul voile
transparent qui empéchait Moise d’atteindre & la connais-
sance réelle de I'essence divine : Pintelligence humaine non
distincte [du corps]. Et pourtant Dieu (qu’il soit exalté!)
‘favorisa Moise, en lui accordant, & la suite de sa demande,
une compréhension plus grande que celle qu’il (Moise)
avait auparavant ; mais il lui apprit que le but [qu’il voulait
-atteindre] ne lui était pas accessible & cause de sa nature
corporelle. [L’Ecriture| a désigné lintuition réelle [de les-
sence divine] [par l’expression]: voir la face, parce que si
I’on voit quelqu’un de face, on a, au fond de son ame, 'image
Tde cette personne] qu'on ne confond pas avec celle d’un
autre [homme]; tandis que, lorsqu’on ne l'apercoit que de
.dos, méme si, en la voyant ainsi, on la reconnait, on a ce-
pendant parfois des doutes & son sujet et on la confond par-
fois avec un autre. Et, pareillement, la connaissance véritable
-de Dieu (qu’il soit exalté!l) consiste en ce que 'existence de
Dieu parvienne dans ’ame de I’homme de telle sorte qu’elle
ne s’associe, en ce qui concerne ce concept de l’existence, a
aucune des choses existantes, au point que [I’homme] trouve
[existence de Dieu| affermie en son ame et différant de ce
-qu’il trouve en son dme de 'existence des autres étres. Or, la

1 Sabbat 30b. — 2 Litt. « qu’il ne lui restait pas de voile qu’il n’eiit écarté ».

3 Le texte ajoute : « rien ne lui faisant obstacle; » ce qui est une répétition de
plus haut,

4 Nous avons traduit ce mot d’aprés Ibn Tibbon.



15574] JULES WOLFF

perception humaine ne saurait parvenir & ce résultat’, et
Moise (que la paix soit sur lui!) a atteint un degré un peu in-
ferieur, que (I’Ecriture) définit par ces mots : « tu me verras
par derriere, » etc. (Ibid. v. 23.) — (Je me propose de com-
pléter ce sujet dans le livre de la prophétie®.) — Comme les-
sages (= les docteurs de la loi) (que la paix soit sur eux!) ont
su que ce sont ces deux sortes de défauts, c’est-a-dire les dé-
fauts intellectuels et les défauts moraux, qui constituent des
voiles entre ’homme et Dieu et qu’a cet égard il existe une
hiérarchie [des degrés| de prophétes, ils ont dit de certains
prophetes dont la science et les mceurs leur paraissaient re-
marquables : « qu’ils auraient mérité de voir reposer sur eux
la gloire divine a I'instar de Moise, notre Maitre ». (Soucca 58.)
— Que le sens de cette comparaison ne t’échappe pas, cars’ils
[les docteurs]| comparent ces prophétes & Moise, ils sont loin*®
de les déclarer ses égaux. — lls ont dit pareillement d’autres
prophétes qu’ils étaient comme Josué, dans le sens que nous
venons de mentionner.

Tel est le sujet que nous nous proposions de traiter dans
ce chapitre.

CHAPITRE VIII

Du naturel* de I'homme.

Il est impossible que dés, le début, I’homme vienne au
monde en possession d’une vertu ou d’un vice, de méme qu’il
est impossible que I’homme vienne au monde capable d’une
ceuvre quelconque; mais, ce qui est possible, c’est qu’il
vienne au monde avec la prédisposition & une vertu ou a un
vice, de sorte que, certaines actions, lui seront plus aisées

1 On ne peut connaitre Dieu comme on connait une chose créée; autrement
dit, le terme de « connaitre » n’est employé dans ce passage que par pure homo-
nymie.

2 Maimonide n’a jamais publié ce livre; il parle également de ce projet dans
le Guide (trad. S. Munk) I, 15; ce quil'y fit renoncer, ibid.

3 Nous lisons, avec lbn Tibbon, Mo au lien  de pmbbNSY du texte de
Pococke.

4 C’est-a-dire des dispositions innées de ’homme. Voir Guide des égarés. trad
Mupk, II, p. 131, n. 1.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE bh7

qque d’autres. Si, par exemple, le tempérament d’'un homme
est enclin & la sécheresse, la substance de son cerveau étant
pure et contenant peu d’humeurs, cet homme retiendra plus
facilement et saisira mieux les idées qu'un individu flegmati-
que dont le cerveau est plein d’humeurs. Cependant, qu’on
laisse ’homme prédisposé par son tempérament a cette apti-
tude intellectuelle, sans [qu’il recoive| aucune culture et sans
qu’aucune de ses forces ne soit convenablement dirigée, il de-
meurera ignorant & coup sir; mais inversement, qu'on ins-
truise et exerce celui dont la complexion est épaisse et abon-
dante en humeurs, il apprendra et saisira, [mais] avec diffi-
culté, il est vrai. Et, en ce méme ordre d’idées, quelqu'un
dont le coeur a un tempérament un peu plus chaud qu’il ne
convient, sera courageux, je veux dire porté au courage, et, si
on lui enseigne le courage,il deviendra aisément courageux;
tandis qu’'un autre dont le cceur a un tempérament un peu
plus froid qu’il ne faut, est enclin a la couardise et & la peur
et, si, en outre, on la lui inculque et qu'on 'y accoutume, il
contractera aisément cette habitude ; mais si on se propose
de le rendre courageux, il y arrivera ' avec quelque peine et
a la condition absolue qu’on !'y accoutume. Je ne t’ai donné
cette explication que pour que tu ne prennes pas au sérieux
les divagations qu’imaginent faussement les partisans de
I’astrologie ?, lorsqu’ils prétendent que, selon les moments ot
naissent les hommes, ils sont ou vertueux ou vicieux ; qu’'un
individu est irrésistiblement contraint d’accomplir ces sortes
d’actions. — Quand & toi, [lecteur], sache que le point sur
lequel s’accordent et notre doctrine religieuse et la philo-
sophie grecque et que corroborent des preuves péremptoires *,
c’est que toutes les actions de ’homme relévent de lui-méme,
qu’aucune neécessité ne peése sur lui a cet égard, et qu’aucune

! Le texte arabe n’est pas tres clair. Litt. « et méme avec de la peine, il ne le
deviendra pas, mais il le deviendra pourtant, si on I'y a habitué. » Ibn Tibbon et
aprés lui W. ont traduit: « Il ne le deviendra qu'avec peine et grice & une
longue habitude » et n’ont pas rendu la premiére négation 192" 89 et le [:‘,1
du second membre de phrase.

2 — Les fatalistes. Maimonide réfute le fatalisme.
% En arabe : « des démonstrations de la vérité, » — des preuves sans réplique.



Hb8 JULES WOLFF

force étrangére ne 'oblige 4 tendre a une vertu ou a un vice,
a2 moins d’une prédisposition de tempérament qui, comme
nous l’avons expliqué, luirend une chose aisée ou malaisee;
mais, quant a y étre contraint ou empéché, en aucune ma-
niére. D’ailleurs, si ’homme était contraint dans ses actions,
les commandements et les défenses de la loi divine devien-
draient sans objet, et toute la législation mosaique ' serait
absolument vaine, I’homme ne possédant pas le libre choix
de ses actions; et, pareillement, il en résulterait I'inutilité de
I'enseignement et de 1'éducation, comme de ’apprentissage
des professions ?; tout cela serait vain, ’homme, d’apres les
partisans de cette opinion, ne pouvant absolument pas se
dispenser, y étant contraint par une cause® extérieure, d’ac-
complir telle action, d’acquérir telle science et de contracter
telle ou telle maniére d’étre. En outre, la récompense et le
" chatiment seraient alors une pure injustice de la part des
hommes, les uns & ’égard des autres, et de la part de Dieu .4
notre égard, car, si Siméon tuait Ruben, le premier devant
nécessairement tuer et le second devant nécessairement étre
tué, pour quelle raison punirions-nous Siméon et comment
[Dieu], qui est juste et loyal, pourrait-il le punir pour un
acte qu’ila diinécessairement accomplir et dont il n’aurait pas
pu se dispenser, méme s’il 'eit voulu. Et seraient également
sans objet tous les préparatifs quels qu’ils soient, comme la
construction des maisons, l'acquisition des vivres, la fuite
devant un danger et d’autres choses analogues; les événe-
ments décrétés a I’avance devant immanquablement s’accom-
plir. Or, tout cela est faux et absurde, contraire aux notions
de la raison et a 'expérience des sens; c’est renverser les
fondements de la religion * et attribuer a Dieu 'injustice et
loin de lui! [pareille affirmation]. — Mais la vérité, a 1'abri

1 L’arabe dit : « tout cela ».
Arts pratiques ou métiers.

3 L’arabe dit litt. « & ’appelant qui 'appelle du dehors ». Ibn Tibbon a rendu
ces mots par : « a ’agent qui le contraint du dehors, indépendamment de lui. Ibn
Tibbon a di traduire d’aprés un texte défectueux : les négations 85 1S=m

devant P doivent étre biffées.
4 En arabe : « de la lol ».

o



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE HHDY

de tous les doutes, c’est que toutes les actions de I'’homme ne
relévent que de lui, qu’a son gré il agit ou s’abstient d’agir,
sans qu’aucune nécessité ou contrainte ne pése sur lui a cet
égard, et de 14 [aussi] résulte le bien fondé des dispositions
législatives ' ; c’est pourquoi Dieu a pu dire : « Vois, jai
placé devant toi aujourd’hui la vie et le bien, la mort et le
mal, choisis le bien » (Deut. 30 : 15 et 19), nous laissant
toute liberté a cet égard ; de 13 aussi résultent et la punition
de celui qui a désobéi-et la récompense de celui qui a obéi,
conformément & cette parole : « Si vous écoutez... et si vous
n’écoutez pas» (Deut. 29 : 1 sq.; ibid. 15 sq.); de 14 résul-
tent encore I'enseignement et I'étude, [comme il est dit| :
« Vous enseignerez a vos enfants, etc... et vous leur appren-
drez et vous aurez soin de les pratiquer » (Deut. 4 : 10; ibid..
5 :1); et ainsi de tous les passages relatifs & I’enseignement
et & la pratique des commandements. De la découle aussi
I'utilité de toutes les dispositions 2, telles qu’elles sont for-
mulées dans le livre de la Vérité® [la Tora] : « Et tu feras une
balustrade » (Deut. 20 : 5-7);... « Car quelqu'un pourrait
tomber. — De peur qu’il ne meure a la guerre... Sur quoi se
coucherait-il... Ne prends pas en gage la meule inférieure et
la meule supérieure » (Deut. 24 : 6) et ainsi d’un trés grand
nombre de passages dans la Tora et dans les livres de la pro-
phétie qui se rapportent & ce sujet, je veux dire aux disposi-
tions (4 prendre). — Quant & ’assertion qu’on trouve chez les
sages et qui est ainsi concue: « Tout est dans la main de Dieu,
excepté la crainte de Dieu » (Berachoth 33 b), elle est vraie
et conforme 4 ce que nous avons dit ; pourtant bien des gens
se trompenta son sujet en prétendant que certaines actions,
qui sont libres, sont imposées 4 ’homme, comme le mariage
avec telle femme ou la possession de tel ou tel bien; or, cela
n’est pas vrai, car, si cet homme a épousé telle femme, en
vertu d’'un contrat de mariage et de la cérémonie nuptiale,

1 Litt. « ¢’est pourquoi 'action de donner des commandements s’imposait ».

2 Mesures de précaution pour éviter des dommages. Voir Deat. 22 : 8.

3 Wolff traduit a tort: «in der « wahren » Schrift », au lieu de : « in der
Schrift der Wahrheit. »



560 JULES WOLFF

alors qu’il avait le droit de I’épouser, et s%l s’est uni a elle
pour la continuation de I’espéce, cela constitue 'accomplis-
sement d’un devoir religieux (Micva), or, Dieu ne décréte
pas d’avance l'accomplissement d’un devoir religieux. Que
si, au contraire, il v avait dans ce mariage une irrégularité,
il constituerait une transgression et Dieu ne décréte pas non
plus d’avance une transgression. — Et, pareillement, & propos
de quelqu’un qui aurait spolié le bien d’un autre ou le lui
aurait dérobé ou s’en serait emparé par ruse, l'aurait renié
et méme aurait juré faussement [pour se l'approprier|, si
nous disions que Dieu avait décrété d’avance que cet argent
revienne & celui-ci au détriment de celui-la, il aurait décrété
une transgression, ce qui ne saurait étre; mais 'accomplis-
sement, comme la violation de la loi, ne peut s’appliquer, &
coup sur, qu’aux actions libres de I’homme, parce que, comme
nous l'avons expliqué dans le deuxiéme chapitre, les com-
mandements et les défenses de la lol ne peuvent se rapporter
qu’a des actions que I’homme est libre d’accomplir ou de
négliger; et c’est sur cette partie de I’ame (= la volonté) que
repose la crainte de Dieu, laquelle ne dépend pas de Dieu,
mais reléeve de la liberté de I’homme, comme nous |I’avons
démontré. Par conséquent, les sages, par ce terme : « tout »
(dépend de Dieu) etc., n’ont en vue que les choses naturelles,
au sujet desquelles I’homme n’est pas libre, comme le fait
d’étre grand ou petit, 'abondance ou la pénurie de pluies,
la pureté ou l'impureté ' de I'air ou d’autres faits analogues
qui sont du? domaine du monde physique, a ’exclusion de
I’activité ou de I'inertie de ’homme?®; — et lorsque les sages
ont exprimé cette idee: que la soumission aux lois divines
et leur transgression ne dépendent ni d’'un décret de Dieu,
ni de sa volonté, mais uniquement de la décision de l'indi-
vidu, ils n’ont fait que s’inspirer de ce texte de Jérémie :
« L.e mal et le bien n’émanent pas du Trés-haut » (Jéré-
mie 3 :38-41). Or, le mal, ce sont les mauvaises actions,

1 Litt. « la corruption de 'air ou sa pureté, cause des maladies ».
2 En arabe : « dans tout ce qui arrive ».
% Litt. « les mouvements de I'homme et son repos ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 561

et le bien, les bonnes actions. Le prophéte Jérémie affirme
done que Dieu ne décréte pas d’avance que I’homme agira
bien ou mal. Et, ¢’il en est ainsi, il est juste que 'homme
éprouve de la tristesse et gémisse a cause de ses fautes et de
ses péchés, puisqu’il lesa commis librement. C’est pourquoi,
il (le prophéte) dit : « Pourquoi donc se plaindrait I’homme
sa vie durant, 'homme chargé de péchés? » (Ibid. v. 39.)
Le prophéte reprend ensuite et dif que le traitement de
cette maladie (= le péché) dépend de nous, ear, ayant
péché librement, il dépend de nous. également de nous
amender et de renoncer 4 nos mauvaises actions. Aussi,
le texte continue-t-il par ces mots : « Examinons nos voies,
scrutons-les et retournons a I’Eternel! Elevons nos cceurs
avec nos mains vers Dieu qui est au ciel » (v. 39). — Quant
a cette proposition, bien connue et dont I'équivalent se trouve
.dans les paroles des docteurs (du Talmud) et dans les textes
des Ecritures, savoir : Que 'action de se lever et de s’asseoir,
ainsi que tous les mouvements que 'nomme accomplit, sont
déterminés par la volonté et le dessein de Dieu, c’est 1a une
affirmation juste, mais seulement en un sens, comme lorsque
nous disons d’une pierre lancée en l'air et qui tombe a terre,
que c’est par la volonté de Dieu qu’elle est descendue & terre;
cela est juste, puisque c’est Dieu qui a voulu que la terre
tout entiére fat au centre [de I'univers]; par conséquent,
chaque fois que 'on en lance une partie en lair, celle-ci se
meut vers le centre'. Pareillement chaque partie du feu se
meut dans le sens de la hauteur d’aprés la volonté [de Dieun]
qui a établi que le feu en général] se meut vers la hauteur,
mais non pas que Dieu ait voulu qu’actuellement, au mo-
ment ou telle partie de la terre (pierre) est mise en mou-
vement, elle se dirige en bas. A cet égard les Moutacalli-
moune sont d’'un avis contraire, car je les ai entendus affir-
mer que la volonté [divine| se manifeste constamment et
successivement a propos de chaque chose, mais nous |Israé-
lites| nous n’admettons pas cela, car nous croyons que la vo-
lonté de Dieu s’est manifestée une fois pour toutes al’origine
I En vertu de la loi de la « gravitation ».
THEOL. ET pAIL. 1911 a7



H62 JULES WOLFF

du monde et que tout suit constamment son cours naturel,.
conformément aux paroles de I’Ecclésiaste : « Ce qui a été,
c’est ce qui sera ; ce qui s’est fait, c’est ce qui se fera, il n’y
a rien de nouveau sous le soleil. » (Ecclés. 1 : 9.). C’est pour-
quoi nos sages ont été amenés a dire que tous les faits mira-
culeux qui s’écartent du cours naturel des choses, aussi bien
ceux accomplis dans le passé, que ceux promis par I’Ecriture
pour les temps a venir, ont été prédéterminés par la volonté
divine lors de la création et que, dés ce moment-1a, des dis-
positions ont été prises dans la nature de ces choses pour
qu’'elles s’accomplissent, comme elles se sont accomplies
effectivement. Et lorsque ces faits s’accomplissent au moment
convenable, on s’imagine que ce sont & ce moment-1a des
choses absolument nouvelles, alors qu’il n’en est rien. Les
docteurs dela loi ont longuement et fréquemment développé
ce sujet dans le Midrach Kohéleth et ailleurs; et une de leurs
assertions ayant trait a ce sujetest ainsi concue : « Lemonde
suit son cours habituel » ; et, de toutes leurs paroles, il res-
sort constamment qu’ils évitent de faire intervenir la volonté
divine a propos de chaque chose et 4 toute occasion. C’est en
ce sens qu’on peut dire, quand quelqu’un se léve ou s’assied
que c’est Dieu qui 'a voulu, c’est-a-dire que Dieu a établi
dans la constitution physique de I’homme, 4 'origine de son
existence, qu’il se lévera ou s’assoira en vertu de son libre
arbitre, mais [il n’est pas vrai| que Dieu veuille actuellement,
au moment o1 'homme se léve,qu’il se léve ou non, pas plus
qu’il ne veut actuellement, au moment ol la pierre tombe,
qu’elle tombe ou non. En résumé, voici ce que tu dois croire,
¢’est que, de méme que Dieu a voulu que I’homme se tint
droit, etit une large poitrine et des doigts, ainsi il a voulu
que I’homme pit spontanément se mouvoir ou se tenir en
repos et qu’il agit librement, sans qu’on !’y contraignit ou
qu'on l’en empéchat, comme cela ressort du Livre de la
Vérité (la Bible), lorsqu’il dit pour élucider cette ques-
tion': « Voici ’'homme devenu comme l'un de nous, en ce

1 — De la nature de la volonté divine,



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 563

qu’il connait le bien et le mal », etc. (Genése 3 : 32). Et*
[Onkelos], lui aussi, dans sa paraphrase, a montré qu’il faut
prendre ensemble: « mimménnou laddath taubh vara » 1327
Y 2 np-rb c’est-a-dire qu'Adam est [un étre] unique au
monde, je veux dire qu’il forme une espéce a laquelle aucune
autre ne ressemble pour partager cet avantage, qui lui appar-
tient en propre. Et cet avantage, quel est-il ? C’est de con-
naitre spontanément le bien etle mal et de faire ce qu’il veut,
sans qu'on puisse ’en empécher. Et, cela étant ? « il (Adam)
pourrait étendre sa main et cueillir aussi du fruit de I’arbre
de vie; il en mangerait et vivrait 4 jamais ». Puisque, de
I'essence [méme] de I’homme, il résulte qu’il fait librement le
bien et le mal, quand il le veut, il faut donc lui enseigner
les moyens® de faire le bien, lui donner des commandements,
le soumettre & des défenses, le punir et le récompenser, ce
qui est parfaitement juste. Il convient, en outre, que ’'homme
s’accoutume & pratiquer le bien pour acquérir les vertus et
s’efforce d’éviter le mal pour se débarrasser des vices, s’il en
a contracté. Et qu’il ne prétende pas que, ces vices une fois
contractés en vertu de sa condition, cette derniére ne sau-
rait étre modifiée, car toute condition peut étre modifiée :
bonne, elle peut devenir mauvaise, et mauvaise, elle peut de-
venir bonne, ’homme ayant pleine liberté a cet égard. —
(’est pour appuyer cette proposition* (la liberté) et & cause
d’elle que nous avons reproduit ce que nous avons dit sur
I’obéissance (4 la volonté de Dieu; et sur la transgression. —
Il nous reste encore un point a élucider, qui se rapporte a ce
sujet, et le voici : Un certain nombre de passages de I’Ecri-
ture ont pn faire croire par erreur a certaines gens que Dieu
décréte la rébellion [4 ses propres lois] et y contraint [les
hommes], mais cela est erroné ; il nous faut donc expliquer
ces textes puisqu’ils ont fréquemment jeté le trouble dans

1 Wolff insére le mot « aber » qui fausse le sens de cette phrase, citée par Mai-
monide pour corroborer sa thése du libre arbitre de ’homme.

2 « Puisqu’il posséde cet avantage. Ibid. »
2 Litt. « les voies du bien. » De la I'utilité d’une Révélation.

4 En arabe : « c’est le sens de cette proposition ».



ab4 JULES WOLFI

certains esprits. Un de ces passages est la parole [de Dieu &
Abraham : « Et ils les assujettiront et ils les tourmente-
ront » (Genése 15 : 13). Vous voyez, dit-on, que Dieu a dé-
crété que les Egyptiens opprimeraient la race d’Abraham ;
pour quel motif donc |[Dieu| les a-t-il chatiés (= les Egyp-
tiens), contraints qu’ils étaient de les assujettir, conformé-
ment au décret de Dieu ? La réponse [a cette objection], la
voici : C’est que cette parole de 'Ecriture doit s’entendre,
comme si Dieu avait dit : que, parmi ceux qui naitront dans
la suite des temps, il v aura des transgresseurs et des obser-
vateurs  de la Loi|, des hommes vertueux et des méchants, ce
qui est vrai ; mais rien dans cette parole divine n’obligeait
en aucune maniére le méchant a devenir méchant et tel
homme vertueux a devenir vertueux ; au contraire, quicon-
que, parmi eux, a été méchant, I’a été en toute liberté et,
ett-il voulu étre vertueux, il eut pu l'étre sans entrave ; et,
de méme, tout homme vertueux, qui eut voulu étre méchant,
aurait pu l'étre sans entrave; car les paroles divines ne
s'appliquent pas & telle ou telle personne en particulier au
point qu’elle puisse prétendre avoir agi en vertud’une prédé-
termination, non, elle ne s’applique qu’a la généralité, cha-
que personne gardant son libre arbitre, conformément a sa
condition originelle. Ainsi, chaque Egyptien qui opprims
'les Israélites] et les traita avec injustice, avait été laissé libre
de ne pas les opprimer, §’il I’etit voulu ; car il n’avait pas éié&
arrété a l'avance que telle personne aurait a les maltraiter.
— La méme réponse s’applique & cette autre parole divine:
« Lorsque tu reposeras prés de tes ancétres, ce peuple s’em-
pressera de s’adonner aux divinités du pays étranger » (Deut.
31 : 16), cela signifie que si quelqu'un vient & se livrer &
Pidolatrie, nous lui appliquerons [telle ou telle pénalité] et
agirons a son égard [de telle ou telle maniére]; car, si I'on
supposait qu’il ne se rencontrerait plus tard personne qui
transgressat (la Loi), il s’en suivrait que la menace d’un cha-
timent serait sans objet, que toutes les malédictions seraient
sans effet et, que pareillement, les punitions mentionnées
dans la Lol [n’auraient aucune portée]. — De méme, & propos



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 565

du supplice de la lapidation que nous rencontrons dans la
Loi, nous ne devons pas dire que celul qui a profané le
sabbat, y a été contraint, ni au sujet de malédictions encou-
rues par ceux qui se sont livrés a l'idolatrie, qu’il avait été
décrété a l'avance qu’ils deviendraient idolatres, mais nous
disons que quiconque a adoré des faux dieux a agi librement
et a encouru pour ce motif le chatiment [selon cette parole]:
« Ils se délectent dans leurs errements, etc. Eh bien ! moiaussi
je prendrai plaisir a me jouer d’eux » etc. (Isaie 66 : 3-34). —
Quant au passage [de I’Ecriture] : « Et Jendurcirai le cceur
de Pharaon » etc. (Exode 14 : 4), qu’il a ensuite puni et fait
périr, il y a lieu de s’y arréter, car il en découlera un prin-
cipe important. Considere, donc, ce que je vais dire a ce
sujet, appliques-y ton attention et compare mon explication
a toutescelles qu’on y a données et choisis pour toi I'interpré-
tation qui te semblera la meilleure. Si Pharaon et son parti
n’avaient pas commis d’autre faute que celle de ne pas ren-
voyer Israél, tout ce récit serait a coup sur difficile & com-
prendre, [car], apres les avoir empéchés de renvoyer Israél,
selon cette parole : « Car j’ai endurci son cceur et le ceceur de
ses serviteurs » etc. (Exode 10 : 1), comment [Dieun ;| exige-t-il
de Pharaon leur renvoi, alors qu’il était contraint de ne pas
les renvoyer, [pourquoi| ensuite Dieu le punit-il pour ne les
avoir pas renvoyeés et le fait-il périr, lur et tout son parti ?
Tout cela serait injuste et contredirait tout ce que nous avons
dit précédemment, mais il demeure établi que les choses ne
se présenterent pas ainsi. Au contraire, Pharaon et son parti
ont péché librement, sans avoir subl aucune contrainte,
aucune nécessité ; ils ont molesté les étrangers qui se trou-
vaient parmi eux et se sont comportés a leur égard d’une
maniére absolument inique, comme le dit expressément
I'Ecriture : « Il dit & son peuple : Voyez la population des
enfants d’Israél surpasse et domine la notre. Eh bien | usons
d’expédients contre elle » (Exode 1 : 10) etc., or, cet acte, ils
I'ont accompli de leur plein gré, dans la perversité de leur
esprit et sans y avoir été contraints. Aussi, le chatiment que
pour cette conduite, Dieu leur infligea, c’est qu’il les em-



h66 JULES WOLF¥

pécha de s’amender, afin qu'ils subissent précisément le
genre de peine qu’exigeait la Justice [divine], et cet empéche-
ment mis & leur amendement impliquait qu’ils ne les renver-
raient pas, ce que Dieu lui avait déja fait comprendre, etil lui
avait méme déja signifié que s’il s’était proposé uniquement
de les affranchir, Il y serait parvenu en le faisant périr lui?,
Pharaon, et son parti et [de ce fait], Israél aurait été affranchi;
mais tout en les affranchissant, Dieu voulait chatier Pharaon
pour l'oppression qu’il leur avait fait subir antérieurement,
comme I’Ecriture I’a dit au commencement du discours [de
Dieu & Abraham] : « Mais & son tour la nation qui les asser-
vira sera jugée par moi, » etc., (Genese 15 :14), mais
s’il s’étaient amendés, Dieu n’aurait pas pu les chatier, c’est
pourquoi 1ils ont refusé de se convertir et ont retenu les
Israélites, d’apres ce passage: « Sia présent jeusse étendu
ma main, ete., mais voici pourquoi je t’ai laissé vivre », etc.
(Exode 9 : 15,16). -— Mais qu’on ne nous accuse pas de dire
une absurdité?, parce que nous prétendons que Dieu punit
parfois un homme en 'empéchant de s’amender, en le pri-
vant de la liberté de s’amender, car Dieu connait [la nature
des] péchés?®, et c’est dans sa sagesse et sa justice qu’il déter-
mine ’étendue du chatiment. Ainsi, tantot il punit [le pé-
cheur] seulement ici-bas, tantot seulement dans l'autre vie,
tantdt dans l'un et dans I'autre mondes, et, d’autre part, les
chatiments qu’il inflige ici-bas sontde nature diverse : tantot
le chatiment atteint le corps, tantot les biens et tantot les
deux simultanément. Et, de méme, a titre de chatiment il
paralyse parfois ’homme dans quelques-uns de ses mouve-
ments libres. 11 prive, par exemple, la main du pouvoir de la
« préhension », comme il I’a fait 4 I’égard de Jéroboam, I'eeil
du pouvoir de la vision, comme il I'a fait aux habitants de
Sodome attroupés contre Loth; pareillement, il peut sup-
primer chez un homme [jusqu’a] la liberté de s’amender, au

1 1bn Tibbon ajoute : « bientdt et sans délai ».

2 En arabe : « une horreur ».

* Ibn Tibbon et Wolff dans leur traduction mettent : « les pécheurs » au lieu de
las « péchés ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 567

point qu’il n’en éprouve aucun désir et qu’il périra par son
propre péché. Mais nous ne sommes pas tenus de connaitre
la sagesse divine jusqu’a savoir pour quel motif il a infligé
telle sorte de chatiment plutét que telle autre, pas plus que
nous nesavons lacause qui a déterminé telle sorte de choses a
prendre telle forme plutét qu’une autre ; en résumé, retenons
-que : « Toutes les voies de Dieu sont la justice etc., » (Deut.
32 : 4), qu’il chatie le coupable en raison de sa faute et
récompense ’homme vertueux en raison de sa vertu. Que si
tu objectes : pourquoi Dieu a-t-il demandé & Pharaon, & diffé-
rentes reprises, de renvoyer Israél, ce qui lui était devenu .
impossible, puisque, malgré les fléaux qui 'atteignaient, il
persistait dans son opiniatreté et que sa punition, comme
nous 'avons déja dit, consistait précisément dans le fait de
persévérer enson opiniatreté, pourquoi donc Dieu lui deman-
-dait-il quelque chose d’inutile et qu’il ne pouvait exécuter?
Eh bien | sache que c’était 14 encore [un dessein]| de la sa-
gesse de Dieu (qu’il soit exalté!) ayant pour but de lui signi-
fier a lui, Pharaon, quune fois que Dieu a décidé* de sup-
primer le libre arbitre d’'un homme, il exécute [son dessein].
Il a donc dit & Pharaon : « J'exige de toi que tu renvoies
Israél, et si tu le renvoies maintenant, tu seras sauvé, maistu
ne le renverras pas, afin que tu périsses. » — Pharaon aurait
da user de bienveillance a leur égard pour manifester le con-
traire de ce que prétendait le prophete [Moise| qui soutenait
qu’il était impossible [au Roi] d’Egypte d’user de bienveil-
lance, mais il n’en était plus capable. Or, c’était la un mi-
racle puissant et éclatant aux yeux de tous les hommes,
-comme le déclare I’Ecriture : « Et c¢’est pour qu’on proclame
ma gloire sur toute la terre » (Exode 9 : 16), je veux dire
[qu’on reconnaisse| que Dieu punit parfois un homme, en le
privant de la liberté d’agir, I’homme le sachant, mais ne pou-
vant se vaincre et reprendre possession de son libre arbitre.
— Et, c’est absolument de la méme maniére que fut amenée
la punition infligée a Sichon, roi d’Hésébon. C’est, en effet,

1 Pour compléter la pensée de Maimonide, il faut ajouter : « a titre de cha-
timent ».



568 JULES WOLFF

pour sa désobéissance antérieure, a laquelle rien ne ’avait
contraint, que Dieu le punit en Pempéchant de faire droit a
Israél, de sorte qu’'on le tua; c’est ce que déclare I'Ecriture :
« Et Sichon, roi d’Hésébon, ne consentit pas & nous laisser
traverser son territoire, » etc. (Deut. 2 : 30); et, si tous les
commentateurs se sont heurtés a ce passage, c’est qu’ils sup-
posaient que Sichon a été puni pour n’avoir pas permis &
Israél de traverser son territoire, et qu’ils se sont demandé.
comment il pouvait étre puni,alors qu’il était contraint d’agir, -
comme il I'a fait'; de méme, ils supposaient que Pharaon,
ainsi que tous ses partisans, furent punis pour n’avoir pas
laissé partir Israél, tandis que tout ce récit* ne doit étre in-
terprété que conformément a notre explication ?, je veux dire
que la punition que Dieu infligea & Pharaon et a ses parti-
sans en raison des injustices commises par eux antérieure-
ment consiste dans leur impénitence®, de sorte qu’ils furent
atteints par tous ces fléaux (= les dix plaies), et pareillement
la punition infligée & Sichon pour ses actes d’oppression et
ses injustices accomplies antérieurement dans son royaume
résida dans 'impossibilité pour lui de faire droit a Israél, de
sorte qu’'on le tua. Dieu lui-méme (qu’il soit exalté!) a déja
déclaré par 'intermédiaire d’Isaie qu’il punit parfois certains
rebelles en entravant leur retour {au bien], et qu’il ne leur
laisse pas la liberté de s’amender, conformément a cette pa-
role : « Couvre de graisse le coeur de ce peuple, alourdis ses
oreilles et mets unenduit sur ses yeux, afin qu’ilne s’amende
pas et ne puisse guérir » (Isaie 6 : 10). — Ce texte est si clair
qu’il peut se passer de commentaire, bien plus, il est comme
la clef d’un grand nombre de passages obscurs®; c’est égale-
ment d’aprés ce principe qu'on doit entendre la parole d’Elie
(que la paix repose sur lui!) relative aux impies de son

1 Ibn Tibbon ajoute : « car I'Eternel endurcit son esprit et son cceur » ; cetle
citation n’est pas dans le texte de Pococke.

2 En arabe : « celte chose = cette affaire ».

3 Tout le morceau qui suit jusqu'a : « et le tua» a été omis par Ibn Tibbon.

4+ Maimonide dit : « qu’ils ne se convertirent pas ».

5 Maimonide dit : « d’'un grand nombre de serrures ».



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE HoY

temps : « et toi, tu as ramené leur cceur en arriére » (1 Rois
18 : 37) c’est-a-dire, puisqu’ils ont désobéi de leur plein gré,
la punition que tu leur infligeras sera de detourner leur
cceur de la voie de la conversion et de ne leur laisser ni la
liberté, ni le désir d’abandonner cette rébellion et, pour ce
motif, ils persistent dans leur incrédulité, selon cette parole
d’Osée 4 : 17 : « Ephraim est attaché aux idoles, » laisse-le,
c’est-a-dire, il a voué, de son plein gré, un culte aux idoles
et les a aimées, eh bien ! qu’on le laisse a cet amour, ce sera
sa punition ; c’est 14 le sens [des mots| : laisse-lel.

Voilaune de ces excellentes explications qui sera strement
appréciée de ceux quientendent les pensées fines.

Quant a ce passage d’Isaie 63 : 17 : « Pourquoi nous
égares-tu, kternel, de tes voies, et rends-tu notre coeur in-
sensible a ta crainte, » il est absolument étranger 4 ce sujet
et ne s’y rattache en aucune maniére, mais le sens de ce pas-
sage, eu égard au contexte ?, est, & coup sur, celui-ci: que [le
prophéte] déplorant [les maux de| 'exil, notre éloignement
|de la patrie], la perte [de notre indépendance] et la domina-
tion que les adeptes d’autres religions font peser sur nous,.
s’écrie, en suppliant: O Seigneur! en voyant la situation [qui
résulte] de la suprématie des impies (= les paiens), ils [les
Israélites] s’écartent du chemin de la vérité, et leur coeur
s’éloigne de ta crainte, et c’est alors, comme si toi-méme tu
poussais ces insensés a renoncera la vérité, d’apreés cette pa-
role de Moise, notre Maitre : « Et toutes les nations qui ont
entendu parler de toi, diront : c’est par 1mpuissance que
I’Eternel » ete., (Nombres 14 : 15 et 16) et c’est pour cela
qu'lsaie dit ensuite : « Reviens pour l'amour de tes servi-
teurs, des tribus de ton héritage » (Isaie 65 : 17), c’est-a4-dire
pour qu’il n’en résulte pas de profanation du nom divin %. Et
de méme dans [le livre] des Douze Petits prophétes, [Ma-
lachie| (2 : 17) exposant le discours de ceux [des Israélites|
fidéles a la vérité qui, néanmoins, ont été assujettis aux

1 = gu’il est livré & lui-méme.

2 Litt. « a ce qui précede et a ce qui suit ».

3 = Le mépris de la religion.



H70 JULES WOLFF

peuples au temps de l'exil, les fait parler ainsi : « Quicon-
-que fait le mal est bon aux yeux de I’Eternel, et il se com-
plait en ceux-la, ou bien : ol est le Dieu de la Justice? » (Ma-
lachie 2 : 17) ; le prophéte [Malachie] nous fait aussi dire &
-cause des rigueurs * de I’exil : « Vous dites, c’est en vain que.
nous servons Dieu, et quel avantage y a-t-11 & garder des pré-
-ceptes et 4 marcher humblement devant I’Eternel Cebaoth ?
-¢h bien | nous félicitons les impies, oui, les artisans d’ini-
quité se relévent, » etc. (Malachie 3 : 14-15; 18). — Mais, en-
sulte, il déclare que Dieu (qu’il soit exalté!) révélera lui-
meéme la Vérité : « Vous vous amenderez et vous verrez alors
la différence entre le [sort du]juste et [celui de| 'impie » ete.
(Malachie 18). — Tels sont les passages difficiles de la Loi et
-des Prophétes pouvant faire supposer par erreur que Dieu con-
traint’homme aux transgressions, mais nousen avons donné
surement le sens [véritable] et, aprés mare réflexion, ce com-
mentaire parait conforme a la vérité. — Nous maintenons
donc nos principes, & savoir que 'obéissance [a la Loi| et la
transgression dépendent uniquement de ’homme, qu’il est
libre de ses actions, qu’il peut faire ou non ce qu’il veut,
mais que, toutefois, pour certains péchés commis, Dieu peut
le punir en supprimant son libre arbitre, comme nous ’'avons
expliqué; de plus, que ’acquisition des vertus est au pouvoir?*
de 'homme et que, par conséquent, il doit spontanément
faire des efforts et s’évertuer a atteindre ce but®, aucune in-
fluence extérieure ne pouvant s’exercer sur lui pour Iy
porter*, et c’est la ce que disent [nos docteurs| dans les ma-
ximes morales de ce traité : « Sije ne me préoccupe pas moi-
méme | de mon salut], qui le fera pour moi»(traité Aboth1 :14).

Il ne mereste plus qu’a ajouter quelques mots sur un point
de cette question {le libre arbitrel, et j’aurai épuisé la matiere

' Qu d’aprés Ibn Tibbon : « de la prolongation de I'exil ».

2 En arabe : « dans la main de... »

* [’arabe répéte : « & Pacquisition des vertus, » mots que nous avons remplacés
par ce dernier membre de phrase.

4 L’arabe dit : « puisqu’il n’a a sa portée aucun mobile qui I’y puisse porter du
-dehors. »



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 571

de ce chapitre, et, quoique je n’eusse pas absolument le dessein
de I'aborder, la nécessité m’y acontraint : ils’agit de lascience
de Dieu se rapportant aux choses a venir?, car c’est ’argu-
ment que font valoir contre nous ceux qui prétendent que
I’homme est contraint a ’obéissance et a la transgression et
qu’aucune de ses actions n’est libre, que le choix de’homme
dépend de la liberté divine. Mais Ia raison de cette crovance,
c’est que nos adversaires posent ce dilemme? : Dieusavait-il,
oui ou hon, que tel individu serait juste ou impie? Que si tu
prétends qu’il le savait, il en résulte que cet homme a été
contraint & cette maniére d’agir que Dieu connaissait
d’avance, ou bien que la science de Dieu n’est pas véritable.
Que si tu prétends au contraire que Dieu ne le savait pas
d’avance, il s’en suit alors d’énormes monstruosités et les
bases de la religion sont ébranlées *. Eh bien ! écoutez ce que
je vais dire et réfléchissez-y bien; c’est & coup sur la vérité.
11 est démontré dans la théodicée, ¢’est-a-dire en métaphysi-
que, que Dieu, le Trés-Haut, ne sait pas par la science®, et
qu’il ne vit pas par la vie, de facon que lui et la science cons-
tituent deux choses distinctes, comme il en est de ’homme
el de sa science, car ’homme est distinct de la science,
comme la science est distincte de lui et constituent par con-
séquent deux choses différentes. Mais, si Dieu savait par la
science, il s’en suivrait la multiplicité [dans la notion de
Dieu], et les choses éternellement existantes seraient mul-
tiples : Dieu et la science par laquelle il sait, la vie par la-
quelle il vit, la puissance par laquelle il est puissant, et ainsi
de tous les [autres] attributs (divins). Or, je ne vous ai pro-
duit 1a qu’un argument facile & saisir et que le vulgaire com-
prend aisément®, mais il est d’autres arguments et démons-
trations qui réfutent cette opinion® lesquels sont péremp-

1 (Vest-a-dire le probléme de la prescience divine.

? L’arabe dit tout simplement : « c’est qu'ils disent ».

# L’arabe dit tout simplement : « et des murs s’écroulent ».

4 Voir Guide des égarés, trad. Munk, I, p. 232, 233, note 2.

5 C’esl la théorie des Motazales. Voir Guide 1, p. 337, n. 1; p. 180, n. 1.
& Ibn Tibbon : « qui résolvent ce doute ».



572 JULES WOLFF

toires et évidents. — Il est démentré * que Dieu, le Trés-Haut,
est identique a ses attributs, el que ses attributs sont identi-
ques 4 lui-méme, au point qu’on peut dire qu’il est la science,
celui qui sait et I’objet de la science; qu’il est la vie, le Vi-
vant, et celui qui fournit & lui-méme la vie ?, et ainsi de tous
ses aulres attributs. Ce sont la des notions ardues qu’on ne
peut espérer ® saisir parfaitement d’aprés deux ou trois lignes:
de ma dissertation *, mais je n’ai voulu en parler qu’en pas-
sant. — En vertu de ce principe important, la langue hébrai-
que ne permet pas quon dise : « Hé (= a ’état construit)
Adaunay Cebhaoth (= par la vie de I'Eternel Cebhaoth),
comme l'on dit : Hé nafchékha (= par la vie de ton ame);
Hé Phar’o (= par la vie de Pharaon), c’est-a-dire le substantif
a l’état construit, car le substantif & ’état construit et celui
auquel il est annexé ® sont deux choses distinctes; or, 'on
ne peut mettre une chose en annexion avec elle-méme, et
comme la vie de Dieu est identique 4 son essence, et que son
essence est identique 4 sa vie et n’est pas quelque chose
de distinct de lui, on ne I’'a pas exprimée a I’état construit,
mais l'ondit: Hay Adaunay ® (— aussi vrai que Dieu vit)
dont le sens est que lul et sa vie ne sont quune seule et
méme chose. — 1l est encore établi en métaphysique que
notre esprit est impuissant & embrasser parfaitement la [no-
tion de; I'essence divine et cela & cause de la perfection
méme de son essence et de I'infirmité de notre esprit, et que
nous ne possédons pas de moyens par lesquels nous puis-
sions la connaitre ; de plus, que notre esprit ne peut pas plus
saisir I’essence de Dieu que notre organe visuel la lumiére du
soleil 7, et cela non pas acause de la faiblesse de la lumiére du
soleil, mails, au contraire, parce que cette lumiere est plus

1 Voir Guide 1, chap. LXVIII, p. 301 et suiv.; p. 302, n. 3.

2 Wolff traduit inexactement.

3 Maimonide dit : « que tu ne peux espérer», etc.

4 Litt. « il ne t'en parviendra que les énoncés ».

5 CCest ce qu'on appelle en grammaire le nom régissant le nom régi.

6 Ibn Tibbon a ici deux citations bibliques.

7 L’arabe dit littéralement : I'impuissance de notre esprit... ressemble & I'im-
puissance de la lumiére de Veeil...



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 573

forte que ’eeil qui voudrait la saisir'. Bien des auteurs ont
déja traité ce sujet qui comporte des propositions justes el
claires®, Il en résulte donc que nous ne connaissons pas non
plus la science [de Dieu] et que nous ne pouvons absolument
pas 'embrasser, puisqu’il est sa science, et que sa science,
¢’est lui-méme [ = sont tous deux identiques]. Voild une pro-
position étrange et difficile® qui a échappé & mes contradic-
teurs* et les a portés & des extravagances °. Sachant que l'es-
sence de Dieu, en raison de sa perfection, ne peut étre atteinte,
ils se sont évertués a saisir sa science de maniére & ce qu’elle
soit accessible & leur esprit ; or, cela n’est pas possible, car,
si nous pouvions embrasser sa science, nous embrasserions
'par la-méme] son essence : ces deux choses n’en faisant
qu'une ; car la connaissance parfaite de Dieu consiste & le
connaitre tel qu’il est dans son essence : sa science, sa puis-
sance, sa volonté, sa vie el tous ses attributs sublimes. Ainsi,
nous avons montré que la spéculation en vue de saisir la
science de Dieu est pure folie; tout ce que nous savons, c’est
qu’il sait, comme nous savons aussi qu’il existe. Si don¢ 'on
nous demande quelle est la nature de sa science, nous répon-
drons que nous ne pouvons la comprendre, pas plus que
nous ne pouvons saisir parfaitement son essence. D’ailleurs,
il a été aussi blamé celui qui prétend saisir lascience de Dieu,
car & lui s’adressent les paroles de Job : « Crois-ta toucher le
fond de la sagesse de Dieu et prétends-tu arriver jusqu’a la
perfection du Tout-Puissant ? » (Job 11 : 7). — [Eh bien!] de
tout ce que nous avons dit, il résulte que 'homme est le
maitre de ses actes, et qu’ll dépend de lui d’étre vertueux oun
vicieux, sans qu’il soit contraint par Dieu a4 'une ou a P'autre
de ces manieres d’agir, comme, de 14, résulte également 1’op-
portunité ¢ des commandements, de 'enseignement, des me-
sures de précaution, de la récompense et de la punition. Et

! Yoir Guide I, p. 252. — 2 Iba Tibbon traduit simplement : « vraies ».

% Tbn Tibbon ajoute un membre de phrase qui manque dans le iexte de
Pococke.

4 L’arabe : « qui « leur » a échappé, » c'est-a-dire a mes contradicteurs.

5> En arabe : «et les a perdus ». — © En arabe : « la nécessité ».



574 JULES WOLFF

tout cela ne souffre aucune difficulté. — Quant a définir la
[nature de la] science de Dieu et la maniére dont il connait
toute chose, notre intelligence bornée ne saurait v parvenir,
comme nous 'avons démontreé.

Voila tout ce que nous avions dessein de développer dans
ce chapitre, et c’est le moment pour moi de m’arréter et de
commencer le commentaire de ce traité (d’Aboth) en téte
duquel nous avons mis ces chapitres®.

Index des passages de la Bible
cités dans les Huit Chapitres et dans 1’Avant-Propos.

Genése 3:22; 15:13-14; 18:20 sq.; 45:27.

Exode 1:10; 9:15-16; 10:1 ; 14:4; 16:4; 20:12; 22:2%;
23 :5, 10-11; 30 : 18, 20, 23.

Lévitique 18:3; 19:7, 9-10, 18-32; 20:12, 21 sq.; 22:16; 23:D,
10, 11; 25:1-13; 30 : 18, 20, 23.

Nombres 6:1-21; 14 :15-16; 18:21 sq.; 19 ; 20:7, 10, 12, 24 ; 27.

Deutéronome 1:17; 2:30; 4:10; D:1; 6:5; 14:22 sq., 28-29;
15:18q.,8; 17:11; 20:5-7; 22:1,4,8; 23:9,18; 24:6,19-21;
28:1 sq., 15sq.; 29:18; 30:15-19; 31:16; 32: 4, 51.

2 Samuel 23: 3.

1 Rois 3:5; 8:46; 18:37.

2 Rois 3:156.

Isaie 6:10; 13:9; 23:9; 59:2; 63:17; 66 : 3-4.

Jérémie 3:38-41; 9:1.

Osée 4:17.

Zacharie 7:3, 5, 9; 8:19.

Malachie 2:17; 3:14-15, 18.

Psaumes 19:8: 28:5; 49:13; 50:23; 76; 88 :8; 90:10.

Proverbes 1:9; 2:8,10; 3:6; 4:9; 12:195; 14:12; 16:25; 19:2;
21:10,15; 20:11; 27 : 1.

Job 4:17-18; 8:44-15; 9:20; 10:146; 11:7; 15:14; 17 :19-22
25:4; 30:26; 36.

Lamentations 3:38-41; 4:3.

Ieccelésiaste 1:9; 2:22; 7:20; 9:16.

Néhémie 13 : 26.

1 Chroniques 28 : 3.

1 Le texte de Wolff n’a pas cette fin.




SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE
Rapport sur I’exercice de 1909-19111

FERNAND BARTH

président sortant de charge.

Messieurs et chers collégues,

Il y a dix-huit mois, & propos de I’envoi qui lui avait été
fait du rapport présenté par mon prédécesseur, M. Rod. Ber-
gier, un ancien membre de notre Société, un « renégat »,
comme il g'intitule lui-méme, m’adressait les lignes sui-
vantes :

« Le dit rapport que j’ai lu avec intérét m’a montré que la
Société de Théologie n’a pas encore trouvé la voie de ce que
j’avais espéré étre sa mission : Travailler & donner au chris-
tianisme évangélique de langue francaise la théologie qui a
si cruellement manqué au moment du Réveil. Jaurais voulu
qu’elle entendit ’appel : Levons-nous et batissons! Si I'on
prend les trente et quelques années de l’existence de la So-
ciété de théologie, en est-il résulté quoi que ce soit de vrai-
ment utile & I’ceuvre de Dieu? »

Qui aime bien chéatie bien. Il faut que notre ancien collegue
soit encore attaché de cceur a la Sociéte de théologie pour

pouvoir lui donner la verge d’aussi magistrale facon. Trés
sincérement nous ’en remercions. Rien ne vaut une bonne

t Rapport lu a la Séance annuelle de la Société vaudoise de théologie, le 26 juin
1911,



	Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction à la Michna d'Aboth : maximes des Pères (de la Synagogue) [suite]

