
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 6

Artikel: Les plus anciens cantiques chrétiens : les Odes de Salomon

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PLUS ANCIENS CANTIQUES CHRÉTIENS

LES ODES DE SALOMON
PAR

CH. BRUSTON

Notre connaissance de l'ancienne littérature chrétienne
s'enrichit de jour en jour : après la AiSk^» ou Doctrine des

douze apôtres, après un fragment important de l'évangile
apocryphe et de l'apocalypse de Pierre, après divers
fragments de quelques autres anciens évangiles 1, après un traité
perdu d'irénée, qui a été retrouvé dans une version
arménienne 2, etc., voici une autre production littéraire des
premiers âges de l'Eglise qui reparaît au jour dans une traduction

ou plutôt dans un texte syriaque.
Un savant anglais bien connu, M. Rendei Harris, a

retrouvé récemment, dans un manuscrit venu des bords du

Tigre et qu'il attribue au xvie siècle, un ancien recueil de

cantiques nommé les Odes de Salomon, mentionné quelquefois,

mais très rarement, par les Pères de l'Eglise et qu'on
pouvait croire à jamais perdu. Il faut dire cependant que
cinq d'entre eux s'étaient conservés (du moins en partie) en

copte, dans l'ouvrage gnostique nommé Pistis-Sophia (Foi-
Sagesse).

Outre ces odes, qui étaient au nombre de quarante-deux,

1 V. Ch. Bruston, Fragments d'anciens évangiles récemment retrouvés, 1909.
3 JC'lç étriâeiçiv tov àTrouTo?UKov taipv-yfiaToc. Mentionné par Eusèbe, H. E.

V., 20.

THÉOL. ET PHIL. 1911 3t



466 GH. BRUSTON

le manuscrit renferme aussi les Psaumes dits de Salomon,.
connus depuis longtemps par une traduction grecque.
Seulement, comme il est mutilé au début et à la fin, les deux

premières odes et le commencement de la troisième ont
disparu, ainsi que le dernier des dix-huit psaumes et la fin de

l'avant-dernier.
M. R. Harris a publié le tout, accompagné d'une traduction

en anglais et d'une savante introduction *.

On sait que les Psaumes de Salomon sont d'origine juive
et furent composés en Palestine vers le milieu du siècle qui
précéda l'ère chrétienne.

Les Odes de Salomon, au contraire, sont certainement
d'origine chrétienne : il suffit de les lire pour s'en
convaincre. Le Messie y est appelé le Bien-aimé, le Fils de Dieu,
la Lumière, etc. Il y est question de sa naissance miraculeuse,

de sa marche sur les eaux, des attaques dont il fut
l'objet, de ses souffrances, de sa croix, de sa descente aux
Enfers, de sa glorification, etc., etc.

M. Harnack assure cependant, dans une étude importante
qui accompagne la première traduction des Odes en
allemand 2, que deux d'entre elles sont certainement d'un auteur
juif et qu'il en est de même de la plupart des autres ; seulement,

plusieurs de celles-ci auraient été plus tard interpolées

par un chrétien.
Bien qu'elle ait été solidement réfutée par plusieurs

savants allemands, français ou anglais, cette opinion,
recommandée par la célébrité du nom de son auteur, a été adoptée

par d'autres, en France en particulier par MM. Wabnitz
dans la Revue de théologie de Montauban (1910), Goguel dans
la Revue chrétienne et Salomon Reinach dans la Revue de

l'histoire des religions (1911). Il ne sera donc pas inutile de

la discuter ici.

1 R. Harris, The Odes and Psalms of Salomon, etc. Cambridge, 1909. second

éd. revised and enlarged, ivith a facsimile, 1911.
5 Ein jüdisch-christl. Psalmbuch aus dem ersten Jahrh., aus dem syrischen

übersetzt v. J. Flemming, bearbeitet und herausgegeben v. Ad. Harnack, Leipzig,

1910.



LES ODES DE SALOMON 467

I

L'hypothèse d'une origine juive.

M. Harnack n'admet que quatre odes chrétiennes, entièrement

(la 19e et la 27e) ou essentiellement (les deux
dernières). Douze seraient plus ou moins interpolées *. Toutes
les autres seraient donc en entier d'origine juive

Mais pourquoi une telle supposition Sur quoi se fonde-
t-elle donc? Sur ce que, d'après Harris, les odes 4 et 6

parleraient du temple (de Jérusalem) comme existant encore et
ne devant jamais être échangé pour un autre. Harnack adopte
cette opinion en l'aggravant, et il va jusqu'à dire que cette
interprétation ne peut être écartée par aucune exégèse 2.

Cela est-il bien sûr?
1. Voyons d'abord le second de ces textes. Le voici,

d'après la traduction allemande de Flemming3 :

« Nos esprits louent ton Saint-Esprit. Car un ruisseau est
sorti et est devenu un grand et large fleuve, car il a tout
englouti et renversé et porté vers le temple ; et les digues
des hommes n'ont pu l'arrêter... ; car il est venu sur la face

de toute la terre et a tout rempli, et tous ceux qui avaient
soif sur terre ont bu Heureux les ministres de ce breuvage,
à qui son eau (celle du Très-Haut) a été confiée : ils ont raf-
fraîchi les lèvres desséchées, etc. » (od. 6).

Il doit être clair pour tous ceux qui connaissent un peu la
littérature biblique 1° que l'image du ruisseau, qui devient
un grand fleuve, provient du prophète Hézékiel (ch. 47)
2° qu'elle décrit une extension déjà grande du christianisme
dans le monde4 et suppose par conséquent au moins une

> La troisième, les n»' 7-10, 17, 23 et 24. 29, 31, 36 et 39. V. o. c. p. 107.
a P. 123.
3 Une deuxième traduction en allemand a été donnée par Ungnad et Staerk,

Die Oden Salomos etc. Bonn, 1910. Et M. Labourt en a donné une en français

dans la Revue biblique internationale, 1910 et 1911. — Inutile de dire que ces

diverses traductions ne sont pas toujours d'accord dans les passages difficiles ; et

il y en a un bon nombre.
4 Harnack y voit lui-même une « description de la puissante extension de la

connaissance de Dieu sur toute la terre ». Cf. od. 10, 23, 24, etc.



468 CH. BRUSTON

partie du iie siècle ; 3° que les phrases : Tous ceux qui
avaient soif, etc. Heureux les ministres de ce breuvage, etc.,
(cf. od. 30) font allusion à ces paroles de Jésus-Christ dans

l'évangile de Jean : «Que celui qui a soif vienne à moi et

qu'il boive. Celui qui croit en moi, des fleuves d'eau vive
couleront de son sein » (7 : 37 et 38). « Mon sang est un vrai
breuvage » (6 : 55), — probablement aussi aux textes où les

apôtres se nomment des ministres (Staxovot) à qui l'Evangile a

été confié (mmtneuptu, 1 Cor. 9 : 17), qui ont ce trésor dans
des vases d'argile (2 Cor. 6 : 7) et qui en abreuvent les

hommes (1 Cor. 3 : 2, etc.).
S'il en est ainsi et si ce texte parle réellement du temple

de Jérusalem, ce doit être pour dire, non qu'il existait encore,
mais au contraire qu'il avait été détruit. Et c'est en effet ce

que dit fort clairement le texte syriaque : « il a tout entraîné *,

et il a renversé (ou détruit) et emporté le temple. » (&ODTS7)-
Le ne signifie pas à (ou vers), comme en hébreu, mais
indique ici le régime direct, ce qui est très fréquent dans les

divers dialectes araméens. Cf. 39, 1, etc. Que pourrait en
effet porter vers le temple ce grand et large fleuve, après
avoir tout détruit Aussi ces deux verbes actifs n'ont-ils
pas d'autre régime direct. C'est Xv^n7 qui est le régime
direct de l'un et de l'autre.

L'ode sixième a donc été composée assez longtemps après
la ruine de Jérusalem et par un chrétien. Voilà comment elle

prouve qu'elle provient d'un Juif écrivant avant l'an 70 de

notre ère2

2. Voyons maintenant le premier des textes allégués par
M. Harnack. Le voici, toujours d'après la traduction
allemande de Flemming: « Nul ne change ton lieu saint, ô mou
Dieu, et personne ne peut l'échanger et le placer à un

1 Dans le Judaïsme. Après avoir tout détruit en Palestine, il s'est répandu sut-

la terre entière et a lout rempli.
2 Harris a reconnu lui-même dans eette ode l'allusion au texte d'Hézékiel, un

universalisme aussi grand que celui de saint Paul et une allusion à i Cor. ï : ii,
dans la phrase : «afin que ces choses soient connues, qui nous ont été données

par sa grâce » (y. 5).



LES ODES DE SALOMON 469

autre lieu, parce qu'il n'en a pas le pouvoir. Car tu as déterminé

ton sanctuaire avant de faire les (autres) lieux ; le

plus ancien ne doit pas être échangé avec ceux qui sont

plus récents que lui » (4e ode, début).
11 s'agirait là, dit-on, du temple de Jérusalem «. et

vraisemblablement aussi de celui de Léontopolis (en Egypte), de

celui de Garizim et d'autres sanctuaires juifs qui existaient
dans la Diaspora ». Ces paroles seraient «dirigées contre des

Juifs égyptiens (peut-être aussi contre les Samaritains) ».

Le texte est obscur assurément, mais une telle interprétation

me paraît bien hasardée et invraisemblable.
Remarquons d'abord que le lieu saint ou le sanctuaire de

Dieu ne désigne pas nécessairement le temple de Jérusalem.
Cette expression pourrait fort bien désigner le Paradis ou le

ciel1 ; elle peut aussi, sous la plume d'un chrétien, désigner
l'Eglise et même chaque fidèle : « Vous êtes le temple de

Dieu », disait saint Paul aux chrétiens de son temps, etc.
Et il est bon d'observer que le poète a dit dans l'ode

précédente : « J'aime le Bien-aimé et mon âme l'aime ; et là où

est son repos, j'y suis aussi, et je ne serai pas un étranger », etc.
Observons ensuite que cette interprétation a pour résultat

de détruire tout lien entre le début et le reste de l'ode,
et cela de l'aveu de M. Harnack lui-même : « La deuxième
et la plus grande partie de l'ode, dit-il, n'a aucune liaison
avec la première », etc. Aveu singulièrement grave, car c'est

une règle élémentaire de l'exégèse qu'un passage obscur doit
être éclairé par le contexte.

Une autre raison qui ne permet pas d'adopter une telle
explication, c'est qu'il est dit que Dieu a fait les lieux dans

lesquels on veut voir des sanctuaires juifs. Or il n'est pas
admissible qu'un Juif de Palestine ait parlé ainsi des temples

de Léontopolis ou du Garizim.

1 Gunkel a essayé d'interpréter le texte dans ce sens (Z. f. N. T. W. 1910,

p. 297), et il entend par « les (autres) lieux » le reste de l'univers, en alléguant

que « dans la Gnose, totcoi se dit des lieux célestes ». Mais les ennemis du
sanctuaire de Dieu sont ici des hommes : « Aucun homme ne change ton lieu saint »,

«te. Les lieux en question sont donc sur la terre.



470 CH. BRUSTON

Remarquons encore que la même ode renferme des
allusions assez claires aux idées et au langage du Nouveau
Testament : par exemple, le sceau de Dieu (cf. Apoc. 7: 2. Eph. 1 :

13, etc), les anges élus (cf. 1 Tim. 5 : 21),

Auprès de toi il n'y a pas de repentance,
De sorte que tu te repentisses de ce que tu as promis... (cf.

Rom. 11 : 29) ;

Car ce que tu as donné, tu l'as donné gratuitement,
De sorte que tu ne le reprendras pas, etc.

Comment supposer qu'une poésie qui exprime de telles
pensées, et renferme de telles expressions et allusions,
débute en disant que le temple de Jérusalem ne sera jamais
échangé pour un autre

Que signifie donc le début? Il doit nécessairement exprimer

une idée plus ou moins analogue à celles qui suivent,
par conséquent l'immutabilité du dessein de Dieu à l'égard
de ses élus ou de son Eglise, ou quelque chose de pareil.

Le lieu saint ou le sanctuaire de Dieu peut désigner, en
effet, soit l'Eglise chrétienne dans son ensemble (1 Cor. 3:16;
2 Cor. 6:16 ; Eph. 2:21) soit chaque fidèle séparément (1 Cor.

6:19), en qui Dieu habite. Dans ces odes elles-mêmes, Dieu
est appelé Celui qui habite en eux (dans les saints) (od. 32),

l'habitation des saints (od. 22), etc. On voit par là que le
sanctuaire de Dieu peut ici, aussi aisément que dans le Nouveau

Testament, avoir une signification symbolique. Dans un
cantique qui fait allusion en tout cas à l'épitre aux Romains,
une réminiscence des épîtres aux Corinthiens ou aux Ephésiens,

peut-être aussi de celle de Pierre (2:5 : «Vous êtes une
maison spirituelle») n'a rien d'invraisemblable; et à la suite
de l'ode précédente, où le poète dit :

Là où est son repos, j'y suis aussi,

une interprétation de ce genre n'aurait vraiment rien de

surprenant.

Ce passage signifie simplement, à mon avis, que personne
n'a le pouvoir de chasser du lieu qu'il occupe celui qui
demeure en Dieu et en qui Dieu demeure, vu que Dieu est

partout.



LES ODES DE SALOMON 471

Il suppose, comme plusieurs autres, que l'Eglise était alors

en butte aux persécutions des païens, et il exprime la pensée

qu'ils ne peuvent rien contre les élus.
Ainsi compris, ces premiers vers se rattachent intimement

aux suivants, qui ne font que développer la même idée:

Tu as donné ton cœur, Seigneur, à ceux qui croient en toi,
Tu ne cesseras jamais, etc.

C'est-à-dire que l'ode tout entière exprime l'idée de l'inamis-
sibilité du salut des fidèles, en vertu de la prédestination
divine :

Car tout était dès le commencement déterminé devant toi,
Et c'est toi, Seigneur, qui as tout fait. Halelouyah.

Ne dirait-on pas un écho de l'épître de Paul aux Romains?

Qui nous séparera de l'amour de Christ? Ceux qu'il avait
prédéterminés, il les a aussi appelés, etc. (ch. 8). Car de lui,
par lui et pour lui sont toutes choses. A lui la gloire éternellement.

Amen. (ch. 11.)

Comment supposer qu'un tel langage ait été tenu par un
autre qu'un chrétien, et un chrétien nourri de la moelle des

écrits du Nouveau Testament, encore plus que de ceux de

l'Ancien?
Quoi qu'en dise Harnack, la «dévotion au temple peut

donc être (et même aisément) écartée par l'exégèse». Ces

deux passages ne prouvent nullement l'origine juive des odes

où ils se trouvent, mais au contraire leur origine chrétienne.

II

Allusions aux textes du Nouveau Testament.

Au reste, il suffit d'en lire quelques-unes au hasard pour
se convaincre que leur auteur a connu les principaux livres
du Nouveau Testament: les évangiles canoniques, plusieurs
épitres de Paul, celle de Pierre, celle de Jean, l'Apocalypse,
etc.

Nous venons de voir que la quatrième et la sixième
supposent déjà quelques épîtres de Paul et l'évangile de Jean.



472 CH. BRUSTON

1. Plusieurs expriment clairement la doctrine paulinienne
du salut gratuit :

J'ai reçu ta bonté gratuitement.
Je vis (ou je suis sauvé) par elle. (Od. 8.)
Laissez-vous sauver par sa grâce. (Od. 9) etc.

La septième s'exprime ainsi en parlant du Messie :

Sa bonté rendit petite sa grandeur.
Il devint comme moi, afin que je le reçoive;
Par l'apparence, il fut considéré comme pareil à moi.
Alin que je le revête.
Et je ne tremblai pas quand je le vis,
Car il a eu pitié de moi.
Il fut comme ma nature, afin que je le comprenne,
Et comme ma forme, afin que je ne me détourne pas de lui.

Qui ne reconnaîtrait ici la pensée et même les expressions
de saint Paul dans son épître aux Philippiens : iv ópotwpuwt

mBpwnan ysvofisvo; xai (T^jjfiaTt svpiOuç ùç àvSpwwo;, etc. (2 :6-8) La
locution revêtir le Christ, qui se retrouve aussi ailleurs
(od. 33) est empruntée également au même apôtre (Rom.
13:14 ; Gai. 3 :27), de même que revêtir la sainteté, l'immortalité,

la bonté de Dieu, la lumière, la joie, la charité, etc.d.
«Je ne tremblai pas quand je le vis-» est probablement

aussi emprunté à l'Apocalypse (1 :17:) « Quand je le vis, je
tombai comme un mort; et il me dit: Ne tremble pas. »

On lit dans l'ode suivante :

Je ne détourne pas mon visage de ce qui est à moi,
Car je les connais (cf. Jean 6:37; 10:14).
Et avant qu'ils fussent, je les ai connus, je les ai scellés, etc.

(Cf. épitres de Paul, passim).
Je n'ai pas honte d'eux, car ils sont mon œuvre (Cf. Eph. 2:9

Nous sommes son œuvre).
Qui se lèvera donc contre mon œuvre, etc. (od. 8). Cf. Rom. 8:33

Qui accusera les élus de Dieu

L'ode 28 présente aussi quelques allusions du même genre
J'ai cru, c'est pourquoi j'ai trouvé la paix,
Car il est fidèle, Celui en qui j'ai cru. (Cf. 2 Cor. 4:13: J'ai

cru, c'est pourquoi j'ai parlé. 1 Cor. 1:9: Le Seigneur est fidèle
2 Tim. 1:12 : Je sais en qui j'ai cru.)

1 Cf. od. 13, 15, 20, 21, 23 et 3.



LES ODES DE SALOMON 473

Et l'épée ne me séparera pas de lui (cf. Rom. 8:35).
Car... j'ai été posé sur ses ailes immortelles. Cf. dans l'Apocalypse

(12:14) les ailes du grand Aigle, c'est-à-dire de Dieu.

Ce qui est peut-être plus significatif encore, c'est qu'un
passage, fort obscur jusqu'ici, de l'ode 10 (vers la fin) devient
fort clair lorsqu'on y a reconnu une allusion à un texte de

l'épître de Paul aux Romains. Si l'on traduit :

Tout a été comme ton reste,

on ne voit pas ce que cela peut bien signifier. Mais on peut
traduire :

Tout a été à toi, comme le Reste,

c'est-à-dire que tous les hommes ont été à Dieu, comme (ou
au même titre que) le Reste d'Israël dont parle saint Paul

(Rom. 11:5; 9:27), d'après Esaïe, et qui avait cru en J.-C.

A l'époque du poète, au moins dans la région où il habitait,

le judéo-christianisme particulariste était donc vaincu
et dépassé.

2. Dans l'eau vive et éternelle que le poète a bue (od. 11)

ou par laquelle on est sauvé (od. 6) et qu'il faut puiser à la

source vive du Seigneur (od. 30), qui ne reconnaîtrait le

langage de Jésus dans l'évangile de Jean (ch. 4, etc.)? Il n'est

guère moins clair au début de la même ode 11 (indubitablement

juive, d'après Harnack :

Mon cœur a été taillé et sa fleur est apparue...
Et il a porté des fruits pour le Seigneur (Cf. Jean 15) ;

et aussi un peu plus loin clans l'affirmation que

Il y a beaucoup de place dans le Paradis du Seigneur (Cf. Jean
14:2).

Le Paradis, mentionné aussi dans la vingtième, rappelle
à la fois l'évangile de Luc (23 : 43), la 2rae épître aux Corinthiens

(12 : 4) et l'Apocalypse (2 : 7).
La troisième suppose la première épître et l'évangile de

Jean :

Je n'aurais pas su aimer le Seigneur, si lui ne m'avait aimé (Cf.
1 Jean 4:19: Nous aimons parce qu'il nous a aimés le premier).

Là où est son repos, j'y suis aussi. (Cf. Jean 17:24 : Mon désir



474 CH. BRUSTON

est que là où je suis, ceux que tu m'as donnés y soient avec moi,
etc.)

Le Christ glorifié dit dans la dixième:

J'ai fait le monde captif...
Et les peuples dispersés ont été rassemblés. (Cf. Eph. 4:8;

ch. 2; Jean 11:52, etc.)

3. Dans les textes suivants, qui pourrait méconnaître le
langage et les idées de saint Paul, comme aussi ceux du
4me évangile et de l'épitre de Pierre?

J'ai revêtu l'incorruptibilité par son nom
Et rejeté la corruptibilité par sa grâce.
La mortalité a été anéantie devant moi,
Et l'enfer a été aboli par ma parole.
Une vie immortelle... a été donnée en abondance à tous ceux qui

se confient en lui. (Od. 15). Cf. 1 Cor. 15: 53 ss.; 2 Cor. 5, etc.
La parole du Seigneur sonde ce qui est invisible (Od. 16).

Cf. 1 Cor. 2:10 ; 2 Cor. 4:18, etc.
J'ai été justifié en mon Seigneur...
J'ai été délié de la vanité,
Et je ne suis pas un condamné.
J'ai pris la forme d'une personne nouvelle.
J'ai ouvert les portes qui étaient fermées
Et rompu les barreaux de fer,
Et rien ne m'a paru fermé,
Car j'étais la porte pour tout (Cf. Jean 10 : 7 ss.) etc.
Us ont été sauvés,
Car ils ont été pour moi des membres
Et moi leur têtei.
Gloire à toi, notre tête, Seigneur, Messie (Od. 17). Cf. 1 Cor. 6:15,

etc., Eph. 4:15; Col. 2:19.
Une coupe de tait m'a été offerte,
Et je l'ai bue dans la douceur de la bonté du Seigneur (Od. 19).

Cf. 1 Cor. 3:2; 1 Pierre 2:2; Hébr. 5:12 et 13. etc.
Le Seigneur a élargi sa grâce (od. 24).
La grâce a élé manifestée pour votre salut:
Croyez, vivez et soyez sauvés (od. 34). Cf. Tim. 2:11, etc.
J'ai dépouillé les ténèbres et revêtu la lumière,
Et j'ai reçu en partage pour mon âme des membres
Dans lequels il n'y a ni douleur, ni peine, ni souffrance (od. 21).

1 Jusque là c'est le Christ glorifié qui parle.



LES ODES DE SALOMON 475

Harnack, qui assure que cette ode « n'a rien de chrétien »,
avoue cependant que ces membres « sont le corps de l'immortalité».

Mais qui a parlé de ce corps spirituel avant l'apôtre
Paul, qui a dit aussi : Déposons les œuvres des ténèbres, mais
revêtons-nous des armes de la lumière. Rom. 13 :12?

4. Voici encore quelques passages où l'on entend surtout
un écho du 4me évangile :

L'Esprit m'a engendré devant le Seigneur,
Et, bien que j'aie été homme,
•J'ai été nommé la Lumière, le Fils de Dieu.

Dieu m'a oint de sa plénitude. (Od. 36.)
Mon origine n'était pas comme la leur...
Ceux qui étaient après moi essayèrent en vain

de détruire la mémoire de celui qui était avant eux. (Od. 28.)

C'est le Christ glorifié qui parle ainsi, naturellement. Le

poète lui-même dit ailleurs:

La vérité m'a conduit...
Et m'a placé sur les bras de la vie éternelle....
Je demandai à la vérité : Qui sont ceux-ci
Elle me répondit : C'est Celui qui égare et l'Erreur.
Ils ressemblent au Bien-aimé et à son Epouse,
Mais ils égarent et corrompent le monde, etc. (Od. 38.)
Que je porte des fruits en toi. (Od. 14), etc.

5. L'image de la lettre lancée du ciel par le Très-Haut (ode
23) offre bien des obscurités, mais il est dit clairement qu'elle
représente la pensée ou la volonté de Dieu, par conséquent
Jésus-Christ ou l'Evangile. La description renferme en effet

diverses allusions à des passages du Nouveau Testament.
« Beaucoup de mains se précipitent sur elle pour la saisir,

mais elle leur échappe. » Cf. Luc 4:30, Marc 6:15, etc. — Le

sceau qu'on n'a pas la force de briser est une imitation du
livre scellé de sept sceaux, dans l'Apocalypse (ch. 5). —
« Ceux qui avaient vu la lettre la suivirent pour savoir où

elle demeurait. » Cf. Jean 1:37-39. — Il est question plus loin
du « Fils de la vérité, (venu) du Père Très-Haut, qui a tout
hérité». Cette lettre devient « un grand tableau, écrit du doigt
de Dieu et portant le nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit».

On a beau retrancher (arbitrairement) cette fin et « le Fils



476 OH. BRUSTON

de la vérité», etc. (Harnack); il n'en demeure pas moins que
toute cette description, l'ode tout entière est chrétienne,

suppose au moins le quatrième évangile et l'Apocalypse et

ne peut guère avoir été composée avant le début du second

siècle.
6. Il en est de même de la 41e, qui est un vrai cantique de

Noël :

Nous vivons dans le Seigneur par sa grâce
Et nous recevons la vie dans son Messie.
Car un grand jour nous a éclairés,
Et admirable est celui qu'il nous a donné par sa grâce....
Le Sauveur qui fait vivre et ne repousse pas notre âme,
L'homme qui fut humilié et fut relevé dans sa. justice,
Le Fils du Très-Haut est apparu dans la perfection de son

Père ;
Et la lumière a resplendi de la Parole
Qui dès le commencement était en lui ' ;...
...Il fut connu avant la fondation du monde -

Qu'il sauverait les âmes pour toujours, etc.

7. La fin de l'ode 22 fait allusion à un passage important
et célèbre de l'évangile de Matthieu :

Tu as fait venir ta face à ton monde,...
Afin que tout soit dissous et renouvelé,
Et que ton rocher devînt le fondement pour tout ;
Et sur lui tu as édifié ton royaume,
Et tu as été la demeure des saints'.

Qui ne voit que ces paroles supposent celles de Jésus à

Pierre : Sur ce rocher j'édifierai mon Eglise.... Et je te
donnerai les clés du royaume des cieux (l'Eglise de J.-C.)
(Mat. 16)

Cela n'est certainement pas accidentel, comme le veut
M. Harnack. Et ce Rocher, dans l'ode comme dans l'évangile,

1 Cf. Jean 1:1.
2 Cf. Jean 17 : 24, etc.
"¦ Le texte copte porte: et que ta lumière (au lieu de ton rocher) fût le fondement

pour eux tous. » Mais le fondement suppose un rocher et non une lumière.
— Cf. aussi « le rocher de la vérité» (od. 11)et l'ode 31, où le Christ dit: «Je
demeurai ferme comme un rocher inébranlable, battu par les vagues el qui
demeure solide. »



LES ODES DE SALOMON 477

ce n'est pas l'apôtre, mais la vérité proclamée par lui,
à savoir que Jésus est le Messie, ou peut-être le Messie lui-
même.

On trouve ailleurs des allusions à la naissance miraculeuse

de Jésus-Christ (od. 19), à sa marche sur les eaux.

(od. 31), à la prière dominicale :

J'ai sanctifié le Seigneur (od. 27),

«t:
Que je sois délivré du mal (od. 14) \
L'auteur connaissait donc les évangiles synoptiques, en

tout cas celui de Matthieu, aussi bien que celui de Jean.
8. Mais si l'ode 22 fait allusion à l'évangile de Matthieu,

comment douter que le Dragon à sept têtes dont elle parle
aussi soit un emprunt à l'Apocalypse (12 : 3) et sa défaite

une allusion au même chapitre (v. 7 ss.) et au chapitre 20 du
même livre Nous en avons déjà vu plusieurs : en voici
quelques autres :

J'écrivis mon nom sur leur tête (od. 42). Cf. Apoc. 14 :1.
Tous ceux qui auront vaincu seront inscrits dans son livre

(od. 9). Cf. Apoc. 3:5: Celui qui vaincra, je n'effacerai pas son
nom du livre de la vie, etc.

9. Le début de l'ode 20 :

Je suis un prêtre du Seigneur,
Et j'accomplis pour lui un service sacerdotal,
Et je lui offre le sacrifice de sa pensée, etc.

rappelle la première épître de Pierre (2 : 9) : (Vous êtes)
« un sacerdoce saint, pour offrir des sacrifices spirituels agréables

à Dieu par Jésus-Christ », et l'épître ou plutôt le traité
dirigé contre les Hébreux 2 (13 : 15) : « Présentons toujours

' Cf. aussi : « Il fut connu... qu'il sauverait les âmes... dans la vérité de son
nom » (od. 41). Allusion à Mat. 1 : 21.

« Comme le bras de l'époux sur l'épouse,
tel est mon joug sur ceux qui me connaissent» (od. 42. cf. Mat. 11 : 29).
Ils crièrent : « Aie pitié de nous, Fils de Dieu » (cf. Luc 18 : 38) etc.
Mais la colombe de l'ode 24 n'est pas celle du baptême de Jésus, ni celle

du Déluge. Voir plus loin.
2 C'est-à-dire contre (ttçoç) les erreurs des judaïsants. Tel est, à mon avis, le

sens de ce titre.



478 CH. BRUSTON

à Dieu un sacrifice de louange, c'est-à-dire, un fruit de lèvres

qui confesssent son nom. »

J'ai bu et me suis enivré de l'eau vive et éternelle (od. 11)

suppose vraisemblablement lerécitde la Pentecôte: «Ils sont

pleins de vin doux... — Ils ne sont pas ivres, comme vous
le pensez ». (Actes 2.)

Il y a même des allusions à l'épître de Jacques (1 : 24) :

Le Seigneur est notre miroir.
Ouvrez les yeux et regardez-les en lui,
Et apprenez comment est votre visage (od. 13),

et peut-être aussi à la deuxième de Pierre (2 : 4 et 3 : 11) :

Délivre-nous des liens d'obscurité (od. 42),

crient les morts au Messie.

Tu as fait venir ta face à ton monde pour la destruction,
Afin que tout soit dissous et renouvelé (od. 22).

10. Les nombreux passages qui parlent de « la vraie
couronne, qui ne ressemble pas à une couronne flétrie » (od. 1),
de « la couronne éternelle », qui est « la vérité, une pierre
précieuse, que la Justice a prise et donnée » aux fidèles (od. 9,

5,17 et 20), ne sauraient s'expliquer uniquement comme des

allusions à Esa'ie 28:5et à Proverbes! :9 et 4:9 ; ils supposent
manifestement les textes du Nouveau Testament qui
mentionnent la couronne de justice, ou de gloire ou de vie, qui
ne se flétrit pas (1 Pierre 5 : 4 ; Jacq. 1 : 12 ; 2 Tim. 4 : 8 ;

Apoc. 2 : 10 ; 3 : 11).
On n'en finirait pas si l'on voulait relever toutes les

allusions aux écrits et aux doctrines du Nouveau Testament.
On peut en écarter quelques-unes en alléguant soit qu'elles

sont incertaines, soit qu'elles furent ajoutées plus tard par
une main chrétienne; mais il en restera toujours assez pour
prouver que l'auteur ou les auteurs des cantiques non
suspectés d'interpolation partageaient les idées et connaissaient
les livres du Nouveau Testament, aussi bien que ceux des

interpolations supposées, aussi bien que ceux des cantiques
dont l'origine chrétienne n'a pas été et ne peut pas être mise
en doute.



LES ODES DE SALOMON 479

Plusieurs des allusions que je viens d'énumérer sont
empruntées en effet aux odes que M. Harnack reconnaît comme
chrétiennes, en entier ou en très grande partie ; mais un
grand nombre proviennent aussi de celles qu'il considère
comme étant d'origine juive.

L'image de la couronne, par exemple, ne se trouve pas
seulement dans les odes 9 et 17, qu'il considère comme
interpolées, mais aussi dans la lre, la 5me et la 20me qu'il
prétend être entièrement juives.

Nous avons vu que les odes 4, 6,11, 21, 22, 28, 30, 33, 34,

38, etc. (prétendues juives) renferment des allusions à

divers textes du Nouveau Testament, aussi claires et certaines

que celles qu'on remarque dans les autres. Comme celles-ci,
elles sont, elles aussi, pénétrées d'idées et de locutions
spécifiquement chrétiennes.

Il en résulte que l'hypothèse d'un remaniement et d'additions

chrétiennes à des cantiques juifs d'origine est absolument

arbitraire et invraisemblable.

III
Idées spécifiquement chrétiennes.

Quand on a éloigné systématiquement tout ce qui est

incontestablement chrétien, le reste pourrait assurément, à la

rigueur, avoir été écrit par un juif. Seulement, il ne
renferme non plus aucune idée spécifiquement juive. Alors,
pourquoi une telle supposition Tandis que la plupart de

ces cantiques expriment plusieurs idées spécifiquement
chrétiennes.

1. Ainsi, la christologie de ces odes, leur doctrine du salut
gratuit et de la vie éternelle supposent manifestement
l'enseignement de Jésus, de Paul et de Jean. Soutenir la thèse

inverse, c'est vouloir faire tenir une pyramide sur sa pointe!
2. L'universalisme y régne sans conteste et n'a plus besoin

d'être défendu contre les judaïsants. L'Eglise s'est manifestement

affranchie depuis longtemps de tout reste de
judaïsme et s'est déjà répandue au loin dans le monde païen.



180 CH. BRUSTON

Non seulement l'image du fleuve (od. 6) et celle de la
lettre (od. 23) supposent une extension puissante du
christianisme au moins dans la région habitée par l'auteur, mais
l'ode vingt-quatrième, très obscure au premier abord, parle
en propres termes de la ruine du culte des faux dieux, de la

rejection du peuple juif et de l'élargissement de la grâce de

Dieu (à tous les hommes).
Voici la traduction de cette poésie, remarquable à plus

d'un titre :

Ode 24.

La colombe a volé vers le Messie,
Parce qu'il a été son chef ;

Et elle a psalmodié sur lui.
Et sa voix a été entendue.
Et les indigènes ont craint
Et les domiciliés ont été émus.
L'oiseau a laissé (pendre) ses ailes ;

Et le reptile, un mal mortel le retenait dans son trou ;

Et les gouffres ont été ouverts et vidés.
Et ils invoquaient le Seigneur comme des femmes en travail,
Et il ne leur fut pas donné de nourriture ;

C'est pourquoi la destruction a été à eux.
Mais les flots se sont engouffrés dans le gouffre du Seigneur ;
Et ils ont péri dans la pensée même qu'ils étaient précédem¬

ment.
Car ils ont corrompu dès l'origine,
Et la fin de leur corruption a été le salut.
Et la table qui était imparfaite a péri du milieu d'eux,
Parce qu'il n'y avait pas de raison à donner pour qu'ils y per¬

sistassent.
Et le Seigneur a anéanti les pensées de ceux en qui la vérité

n'était pas.
Car ils ont été privés de sagesse ceux qui se sont enorgueillis

dans leur cœur,
Et ils ont été rejetés, parce que la vérité n'était pas en eux ;

Parce que le Seigneur a enseigné sa voie
Et a élargi sa grâce ;

Et ceux qui ont été instruits connaissent sa sainteté.
Halelouya.

Je ne puis m'attarder ici à justifier en détail cette traduction

ni à en expliquer les portions obscures. Qu'il suffise de

dire que les oiseaux, les reptiles et les gouffres sont les oi-



LES ODES DE SALOMON 481

seaux, les reptiles et les lacs sacrés du paganisme (oriental),
et que la table imparfaite est la Loi mosaïque. L'élargissement

de la grâce du Seigneur n'a, je pense, pas besoin
d'autre explication.

Quant à la colombe (au début), elle est, à mon avis, l'image
de l'âme simple et naïve qui instinctivement a reconnu en

Jésus-Christ son chef et, après avoir cru en lui, chante ses

louanges. Cf. «Soyez... simples comme des .colombes. » Il
faut accepter le royaume de Dieu « comme des enfants », etc.

3. Il n'y a dans ces cantiques aucune trace de l'attente de

la parousie ni de la fin du monde ; le spiritualisme de Jean

•et des dernières épîtres de Paul a triomphé sur toute la

ligne. La révélation de Dieu dans le Messie, la vérité, la
justice, la grâce, l'union avec Dieu ou avec le Bien-aimé, la vie

éternelle, la joie du salut, etc., voilà les thèmes constants

développés par le poète. Il ne lui manque guère que le
sentiment douloureux du péché ; mais de ce qu'il n'occupe pas

une grande place dans sa pensée, il serait téméraire de

conclure qu'il lui fût inconnu : le salut le suppose nécessairement.

Il est difficile de comprendre comment on a pu alléguer
un texte unique en faveur de la doctrine de la résurrection
de la chair (I). Le voici :

Ta main a aplani le chemin pour ceux qui croyaient en toi.
Tu les as choisis d'entre les tombeaux
Et séparés des morts.
Tu as pris les os morts
Et les as couverts de corps,
Et ils ne remuaient pas,
Et tu leur as donné aide pour la vie (od. 22).

Qui ne voit qu'il s'agit là d'une chose qui a déjà eu lieu

pour ceux qui ont cru et que par conséquent ces paroles ne

peuvent absolument pas faire allusion à la prétendue
résurrection des corps lors de la parousie ou de la fin du monde,
dont ces cantiques ne parlent jamais L'image est hardie,
assurément, mais quand on se souvient qu'elle provient du

prophète Hézékiel (ch. 37), où elle se rapporte (nul ne

l'ignore) au rétablissement du peuple d'Israël dans son pays,
THÉOL. ET t'Hlh. 1911 32



482 CH. BRUSTON

on comprend aisément qu'un vieux poète chrétien ait pu
s'en servir pour dépeindre le passage des morts de l'état où
ils se trouvaient dans les Enfers à celui où ils furent ensuite
placés, après avoir obéi à l'appel du Christ.

Quant à la parousie ou retour de Jésus-Christ, il en est

question une ou deux fois aussi, mais dans un sens manifestement

figuré. Dans l'ode déjà citée où la venue du Christ
dans le monde est représentée sous l'image d'une lettre
lancée du ciel sur la terre, il est dit qu'au bout de

quelque temps, un tourbillon la reçoit, et elle s'avance sur
ce tourbillon (comme J.-C. avait dit qu'il reviendrait bientôt

sur les nuées du ciel, Matth. 24, etc.), avec un signe de

royauté et de souveraineté (analogue sinon identique au signe
(cnjfistov) du Fils de l'homme mentionné dans le même

discours, Mat. 24 : 30) : elle triomphe de toutes les résistances,
de tous les obstacles, et toutes les nations sont réunies en

une seule grande famille dont le Christ est le chef, —

comme, d'après ie même discours, les élus de toutes les

tribus de la terre devaient être rassemblés (v. 31).
On voit que cette ode suppose aussi l'existence du grand

discours prophétique, tel qu'on le lit dans le premier évangile,

et probablement aussi le récit de l'ascension de Jésus-
Christ dans le livre des Actes.

Pour qu'on puisse en juger plus aisément, voici la traduction

de la seconde partie de cette ode.

Ode 23.

Ceux qui avaient, vu la lettre la suivirent,
Pour savoir où elle demeurait
Et qui la lisait et qui l'entendait.
Mais un tourbillon la reçut,
Et elle venait sur lui.
Et il y avait avec elle un signe de royauté et de souveraineté.
Et tout ce qui résistait au tourbillon, il le coupait et le brisait;
Et il entassa une multitude qui avaient été opposants.
Et il fit disparaître des fleuves et passa ;

[1 déracina de nombreuses forêts et fit une large route.
La tète descendit vers les pieds,
Parce que jusqu'au pied avait couru le tourbillon.
Et ce qui venait sur lui, ce fut une lettre de commandement,



LES ODES DE SALOMON 483

Parce que toutes les régions avaient été réunies en une seule,
Et qu'était apparu à sa tète le Chef qui avait été révélé
Et le Fils de la vérité (venu) du Père Très Haut,
Et qu'il avait tout hérité et pris,
Mais que la pensée de beaucoup avait été abolie.
Mais tous les adversaires s'obstinèrent et s'enfuirent,
Et ceux qui persécutaient s'éteignirent et furent détruits.
Mais la lettre devint un grand tableau,

écrit du doigt de Dieu, etc.

Voilà en quoi consiste « la venue du Seigneur » dont parle
une autre de ces hymnes :

Le Fils possédera tout,
Et le Très-Haut sera connu parmi ses saints.
Annoncez bien à ceux qui ont des psaumes de la venue du
Qu'ils sortent à sa rencontre \Seigneur,
Et lui psalmodient avec joie, etc. (od. 7).

Il s'agit manifestement d'une venue progressive et qui a

pour effet la conversion du monde.
De même que l'ode 23 suppose le chapitre 24 du premier

évangile, celle-ci suppose le chapitre 25, car l'expression :

Qu'ils sortent à sa rencontre est une imitation assez claire de

ia parabole des Dix vierges, sorties à la rencontre de l'Epoux:
« L'Epoux vient, sortez à sa rencontre » (v. 6).

4. La notion de la Descente du Christ aux Enfers exprimée
dans plusieurs de ces odes ne suppose pas seulement l'épître
de Paul aux Ephésiens et celle de Pierre, où elle a son
origine: elle nous transporte à une époque où l'idée de ces
deux apôtres avait été profondément modifiée ou plutôt altérée,

comme on le voit déjà dans Hermas et dans l'évangile
apocryphe de Pierre, par conséquent vers le milieu du second

siècle '.
5. Les allusions à certains récits apocryphes relatifs à la

naissance de Jésus-Christ nous transportent aussi à la même

époque, car on en trouve du même genre déjà dans les épîtres
d'Ignace, chez Justin et dans l'homélie connue sous le nom
de seconde épître de Clément de Rome.

Il en est de même de quelques images bizarres et choqua) îles

' Voir mon étude sur La Descente du Christ aux Enfers d'après les apôtres et

d'après l'Eglise (dans mes Etudes bibliques, Nouveau Testament).



484 CH. BRUSTON

pour notre goût qu'on y remarque aussi. On sait qu'elles ne
sont pas rares non plus chez Ignace.

Voici un exemple de ces images et de ces allusions à des

récits apocryphes :

Une coupe de lait m'a été offerte
Et je l'ai bue...
Le Fils est la coupe,
Et le Père est celui qui fut trait :

Et c'est le Saint-Esprit qui l'a trait,
Car ses mamelles étaient pleines, etc.
Il couvrit le sein de la Vierge,
Et elle devint enceinte...
Et elle enfanta un fils sans douleur...
Et elle ne demanda pas une sage-femme, etc. (od. 19.)

C'est l'ode citée par Lactance sous cette forme singulière :

Infirmatus est uterus virginis et accepit foetum et gravata
est et facta est in multa miseratione mater virgo L

6. Quelques expressions qui semblent docétiques ne le sont
probablement pas réellement.

En tout cas, le passage de l'ode 19 où M. Batiffol a cru voir
une preuve de docétisme n'a certainement pas un tel sens.
Dans le vers

Comme un homme (wir) elle enfanta volontairement,

M. Batiffol voit l'idée « que la vierge enfanta un fils qui était
«comme un homme», c'est-à-dire qui n'était homme qu'en
apparence » ; et comme « volontairement n'a pas de sens non
plus» (dans une telle hypothèse), il suppose « que peut-être
le grec original portait !* ee^aroç, sous-entendu 6sov2».

M. Batiffol n'a pas considéré que, pour une telle idée, il
faudrait que le mot syriaque correspondît à àvepomoç et à

homo, tandis que le texte porte celui qui correspond à àvyp et
à vir.

Le texte syriaque n'est nullement inepte, comme il le pense.
Un homme (vir) engendre volontairement (cf. lx 9s),n^aToj «vSpoç

Jean 1:13); une femme ne peut pas ne pas enfanter quand ie

1 Instit. div. IV, 13.
2 Revue biblique, 1911, p. 58.



LES ODES DE SALOMON 485

moment est venu. Eh bien il en fut autrement pour la Vierge-
mère: tout, en cela, fut exceptionnel.

Quant à l'objection qu'un « homme n'enfante pourtant pas »,

il suffit, pour en apprécier la valeur, de se rappeler que dans

les langues sémitiques le même verbe signifie à la fois enfanter
et engendrer.

Il est difficile cependant de méconnaître une certaine
analogie avec le gnosticisme dans un passage comme celui-ci :

La ressemblance de celui qui est en bas,
C'est Celui qui est en haut;
Car tout est en haut,
Il n'y a rien en bas,
Mais il le semble à ceux qui n'ont pas la connaissance (od. 34).

Aussi cinq de ces cantiques ont-ils été reproduits et
commentés (d'une manière bien étrange dans la Pistis-Sophia.

L'auteur n'était pourtant pas gnostique ; il combat au
contraire vivement le gnosticisme, sous l'image de l'Epouse de

Celui qui égare, laquelle ressemble à l'Epouse du Bien-aimé,
c'est-à-dire à la vraie Eglise chrétienne. Mais il avoue qu'il a

failli tomber dans ces erreurs fatales et que seule la vérité,
qui l'accompagnait, l'en a préservé (ode 38). Voici une bonne

partie de cette poésie :

Je suis monté à la lumière de la vérité comme à un navire,
Et la vérité m'a pris et m'a conduit
Et m'a fait franchir des abîmes et des détroits
Et m'a délivré de rochers et de vagues ;

Et un port de délivrance a été à moi.
Et elle m'a déposé sur les bras de la vie immortelle, etc.
Je ne me suis égaré en rien
Parce que je lui ai obéi, etc.
Et tout ce que je ne savais pas, elle me l'enseignait:
Tous les poisons de l'erreur et les attraits
Qu'on estime être la douceur de la mort.
Et je voyais le Destructeur de la destruction (c.-à-d. le Messie),
Pendant qu'était parée l'Epouse qui doit être détruite
Et l'Epoux qui détruit et doit être détruit.
Et je demandai à la Vérité qui étaient ceux-ci.
Et elle me dit: C'est Celui qui égare et l'Erreur.
Ils ressemblent au Bien-aimé et à son Epouse,
Et ils égarent le monde et le détruisent, etc.



486 CH. BRUSTON

Et je devins sage, de sorte que je ne suis pas tombé dans les
mains de Celui qui égare, etc.

Il est difficile de ne pas conclure de cette description que
le gnosticisme avait déjà produit de grands ravages dans les

églises d'Orient, que le poète en avait été plus ou moins
imbu et qu'il lui en était resté peut-être plus qu'il n'osait se

l'avouer à lui-même.
7. La conception du christianisme exprimée dans ces odes

offre de grandes analogies avec celle d'Ignace, de l'évêque
phrygien Abercius et de Clément d'Alexandrie. Chez ces
divers auteurs dominent les expressions symboliques et les
idées mystiques. Dans l'épitaphe d'Abercius, la sagesse divine
est appelée une vierge pure (irapQivoc zyvy), et on lit dans
l'ode trente-troisième :

Une Vierge parfaite se leva et cria :

«Hommes, convertissez-vous, etc.
Je vous rendrai sages dans les voies de la vérité.»

Ce qui fait assez clairement allusion à la description de la

sagesse dans le livre des Proverbes (ch. 8).
8. Quelques-uns de ces cantiques semblent indiquer que

l'auteur était ou avait été persécuté.
Il faut prendre garde cependant de ne pas interpréter dans

ce sens ceux où il fait parler le Christ glorifié, comme le

vingt-neuvième et quelques autres.
Bien que le christianisme eût fait de très grands progrès

dans la région où demeurait le poète, il y avait encore
naturellement des opposants. Mais que peuvent faire les ennemis
des enfants de Dieu? Tuer leur corps tout au plus. En réalité
ils n'ont aucun pouvoir sur ceux que Dieu a élus de toute
éternité, c'est-à-dire sur leur âme, immortelle comme Dieu
même ou comme le Christ ressuscité et glorifié :

Car celui qui s'attache à Celui qui ne meurt pas
Sera, lui aussi, immortel (od. 3).

Nous sommes autorisés à conclure de tout cela que ces

hymnes ne furent pas composées par quelque Juif avant la



LES ODES DE SALOMON 487

ruine de Jérusalem, comme le veut M. Harnack, mais vers le

milieu du second siècle, par un chrétien.
Cependant la mention des chanteurs et des voyants, c'est-

à-dire des prophètes, — non de ceux de l'Ancienne Alliance,
car il est parlé d'eux comme de vivants, — mais de ceux de

la Nouvelle (cf. 1 Cor. 12, etc.) qui « doivent s'avancer à sa

rencontre et louer le Très-Haut» (od. 7), semble indiquer une
époque assez ancienne, comme pour la Didachè, qui
mentionne, elle aussi, les prophètes contemporains. —Il en est de

même de « l'inspiration accordée par le Très-Haut à ceux qui
ne se sont pas souillés dans leurs pensées, et par laquelle ils ont
annoncé la vérité» (od. 18, fin ; cf. Apoc. 14:4), comme aussi
de la qualité de «prêtre du Seigneur» que le poète s'attribue
à lui-même (od. 20).

Peut-être ces odes existaient-elles déjà du temps de Pline
le Jeune qui, dans sa lettre à Trajan, parle de cantiques chantés

au Christ comme à un dieu ; mais, en tout cas, l'auteur
ecclésiastique romain qui, vers l'an 200, disait que tyoàuM ôo-ot

¦xai tòSat àîtùtfiàv an' àpyyç viro otittov ypatpuaai tov ioyov tou 8sou tov XjOiir-

Tov ùpsuin Bsoloyovvzsç, devait les connaître et y faire allusion
dans ce passage, conservé par Eusèbe (Hist, eccl., V, 28, 5).

Elles ont donc une très grande importance pour la connaissance

des idées qui régnaient dans les églises chrétiennes
d"Orient à partir du second siècle. Car elles furent chantées

longtemps dans ces contrées, d'où elles se répandirent en

Grèce, en Egypte et jusqu'en Occident, comme le prouvent
les citations de la Pistis-Sophia et de Lactance.

9. On peut se demander pourquoi des cantiques si clairement

chrétiens ne mentionnent jamais le nom ni de Jésus ni
d'aucun personnage biblique L Il en est de même dans l'épi-
taphe d'Abercius, car celle-ci ne renferme certainement pas
le nom de l'apôtre Paul2. La raison de ce silence est sans
doute la même dans les deux cas : une raison de prudence :

les chrétiens étant persécutés devaient éviter autant que
possible les expressions qui les auraient trop aisément désignés

1 II y est question cependant des patriarches et des apôtres.
3 Hav'Xov le latin paulum.



488 CH. BRUSTON

aux coups de leurs ennemis. Ainsi s'expliquent également et
le langage symbolique ou figuré de ces deux documents et le

nom IX0T2 ivjfTou; XptffTo; ©sou Yioç SwTvjp) chez Abercius et si

fréquemment ailleurs.
Nous pouvons donc en toute bonne conscience opposer

une fin de non-recevoir absolue à l'hypothèse de Harnack et

aux graves conséquences qui en résulteraient. Il s'en

suivrait, en effet, si elle était fondée, que plusieurs des idées
les plus caractéristiques des apôtres Paul et Jean auraient
eu cours au sein du judaïsme, de sorte que les apôtres
n'auraient guère fait que se les approprier et les adapter à la
religion nouvelle; et il est certain que l'idée de la vie éternelle,
par exemple, se trouve déjà dans la Sapience, les Psaumes
de Salomon et ailleurs. Mais qu'il en ait été à peu près de

même de celle de la nouvelle naissance ou du salut par grâce,
voilà ce que rien ne prouve; et l'on n'a pas le droit, pour donner

un semblant de base à une opinion si peu vraisemblable,
de transformer un livre chrétien en un livre juif antérieur
au christianisme, interpolé et augmenté plus tard par des

chrétiens. Une hypothèse aussi peu fondée ne saurait être

invoquée pour prouver quoi que ce soit. La critique scientifique

devrait se garder de créer des fantômes, et surtout de

les donner pour des réalités.

IV

Composition de ces odes en Syrie et en syriaque.

Quant au lieu de leur composition, il résulte d'abord dece-

qu'elles furent écrites en syriaque, et non en grec, comme on
l'a généralement supposé jusqu'ici.

1. Ce qui le prouve, c'est que celles qui furent jadis
traduites du grec, soit en copte, soit en latin, présentent des

erreurs ou des non-sens, tandis que le texte syriaque, en ces

endroits-là, donne généralement un sens clair et tout-à-fait
satisfaisant.

Pour qu'on puisse en juger, voici les principales variantes
du texte copte dans les quatre odes où nous pouvons le

comparer au texte syriaque :



LES ODES DE SALOMON 489

Ode

Syriaque.

1. Parce que je t'aime,
3. Gratuitement j'ai reçu ta

grâce ; je serai sauvé par
elle.

4. Mes persécuteurs viendront
et ne me verront pas.

7. Leur dessein deviendra
obscurité.

8. Ils se sont préparés
méchamment,

Et ils ont été trouvés sans
succès.

9. Parce que le Seigneur est
mon salut,

Je ne craindrai pas.

o.
Copte.

Car tu es mon Dieu.
Gratuitement tu m'as donné ta-

justice, et je suis sauvé par
toi.

Que mes persécuteurs tombent
et ne les laisse pas me voir.

Que leur dessein devienne im¬
puissant.

Et ils ont été vaincus, bien qu'ils

soient puissants,
Et ce qu'ils avaient préparé mé¬

chamment est tombé sur
eux.

Car tu es mon Dieu, mon Sau¬

veur.
(Supprimé.)

Ode 6.

7. Car un ruisseau est sorti.
8. Car il a tout entraîné,
Et il a détruit et emporté le

temple.
9. Les digues des hommes

n'ont pu l'arrêter.
10. Tous ceux qui avaient soif

sur la terre ont bu.
43. Ils ont relevé la volonté re¬

lâchée.

15. Ils ont redressé et relevé...
16. Ils ont donné la force à leur

marche.

Car une ânoppovn est sortie.
Il a tout entraîné,
Et s'est tourné vers le temple.

On n'a pu l'arrêter dans des
digues et des bâtisses.

Ceux qui se trouvaient sur le
sable aride ont bu.

Ceux qui avaient perdu la
force ont reçu la joie du
cœur.

Ils ont redressé...
Ils ont donné la force à leur

nappYltnx (altéré de nupovaia).

Ode 22.

2. Celui qui rassemble les
choses intermédiaires

Et me (les) attribue.
6. Tu fus là...
Et partout ton nom a été béni

pour moi.
7. Ta droite a détruit son

méchant venin.

Celui qui a porle là les choses
intermédiaires

Et m'a instruit sur elles.
Tu fus avec moi...
Partout ton nom m'a entouré.

Ta droite a détruit le venin de
celui qui dit le mal.



490 CH. BRUSTON

8. Tu les as choisis d'entre les
tombeaux

Et séparés des morts.
10. Et ils ne remuaient pas,

Et tu donnas aide pour la
vie.

11-12. L'indestructibilité a été
ta voie ;

Et tu as amené ta face à ton
monde pour la destruction,

Pour que tout soit dissous et
renouvelé.

Et que ta pierre soit le
fondement pour tout.

Et sur elle tu as bâti ton
royaume.

Et tu as été la demeure des
saints.

Tu les as délivrés des tombeaux

Et séparés des cadavres,
lit à ceux qui ne remuaient pas

tu donnas la force de la vie.

L'indestructibilité a été ta voie
et ta face.

Tu as mené ton monde à la des¬

truction,
Pour qu'ils fussent tous dissous

et renouvelés,
Et que ta lumière fût le fonde¬

ment pour eux tous.
Sur eux tu as bâti ton royaume,

Et ils ont été une demeure
sainte.

Ode 25.

4. Je ne le verrai plus.
8. J'ai été couvert de la cou¬

verture de ton Esprit
Et il m'a enlevé les vêtements

de peau.
10. Ils ont eu peur de moi.
11. J'ai été du Seigneur au

nom du Seigneur.
12. dans sa bonté.

Ils n'ont pas été visibles.
Tu m'as couvert de l'ombre de

ta grâce
Et fai été débarrassé des vête¬

ments de peau.
Ils se sont enfuis de moi.
(Supprimé.)

dans ia bonté.

Il suffit, me semble-t-il, de comparer ces textes avec

quelque attention pour voir que ceux de la première colonne
sont plus primitifs que ceux de la seconde.

Dans l'ode sixième, par exemple, le mot àmoppom (émanation),

conservé par le traducteur égyptien, ne convient
absolument pas au contexte, qui parle, d'après le syriaque, d'un
ruisseau (cf. Ps. 1), qui devient un grand et large fleuve.

Un peu plus loin, le texte copte montre que le traducteur
grec avait considéré itf?0TP (v. 8) comme signifiant vers

(ou contre) le temple ; ce qui est inintelligible. Mais en syriaque
ce mot est tout simplement le régime direct : (le fleuve) a

démoli et emporté le temple (de Jérusalem). Ce qui fournit un



LES ODES DE SALOMON 491

sens excellent *, comme nous l'avons montré plus haut.
De même au début de la vingt-deuxième, la traduction en

copte docuit me s'explique aisément par la lecture Nil au

lieu de MÏH, si l'on suppose que la version grecque d'où
elle est dérivée avait été faite sur un texte araméen. Mais le

syriaque donne seul un sens convenable au contexte. Le

Christ glorifié dit en parlant de Dieu : il me jette (c.-à-d.
m'attribue en partage) les régions entre le ciel et l'enfer,
c'est-à-dire toute la terre.

Au v. 6 (circumdedit me nomen tuum), le traducteur grec
avait lu évidemment TPID entouré, au lieu de 7l"H3 béni.
Mais le texte syriaque donne, quoi qu'on en ait dit, un sens
excellent :

Tu fus là (en Enfer) et tu m'aidas,

dit le Christ à Dieu, en parlant de sa descente aux Enfers,

Et en tout lieu ton nom était béni pour moi

(pour l'œuvre de délivrance accomplie par moi en Enfer
aussi bien que sur la terre).

Qui ne voit aussi que la fin de la même ode, parfaitement
claire en syriaque, est, en copte, un vrai galimatias? Qu'une
pierre soit un fondement et qu'on bâtisse sur elle une
demeure, cela est tout naturel. Mais qu'une lumière soit

un fondement pour tous les chrétiens ; que Dieu ait bâti son

royaume sur ceux-ci et qu'ils aient été (en conséquence) une
demeure sainte, voilà une série d'images et de locutions bien
extraordinaire 2.

On pourrait multiplier les observations de ce genre, mais

je m'assure que ce n'est pas nécessaire.
2. La même conséquence résulte du texte cité par Lactance :

1 Gressmann et moi l'avons reconnu à peu près en même temps et
indépendamment l'un de l'autre. V. Vie nouvelle. 31 déc. 1910. Zeitschr. f. N. T. W.,

1911.

- Comment une pierre a pu devenir une lumière, c'est ce qu'il est difficile

d'expliquer. Dans nerça le traducteur égyptien aurait-il cru voir le nom du dieu

Ra (le soleil)? Le nom propre Pet-Ra existait sans doute, aussi bien que Pet-

Osir, etc. Et celui qui appartient au Soleil ne pouvait être que lumineux.



492 CH. BRUSTON

Infirmatus est uterus virginis, etc. (od. 19). Le texte syriaque
signifie probablement: «Il (le Saint-Esprit)couvrit1 le sein de

la Vierge » etc. Î"l23i (l'Esprit est féminin). Mais dans l'écriture

du manuscrit, le 3\ ne diffère pas beaucoup du JJ. Le

traducteur a lu vraisemblablement HS^ (B. ïjl]) deficere

rr hébr. V\^ et PpJ) viribus defecit). De là, en latin, la

traduction infirmatus est.

Il serait difficile, je crois, d'imaginer un texte grec donnant

un sens convenable et d'où auraient pu dérivera la fois
deux traductions si différentes. C'est cependant le problème
qui s'impose nécessairement aux partisans d'un original
grec.

Si le verbe grec supposé signifiait voler ou s'élancer", ou
couvrir ou envelopper, peu importe, comment le traducteur
latin a-t-il pu croire qu'il signifiait infirmatus est Et s'il
signifiait infirmatus est, comment le traducteur syrien a-t-il
pu lui donner un sens si différent — De plus, si le
substantif grec était au nominatif (uterus virginis), comment
le traducteur syrien a-t-il pu en faire un régime (direct ou
indirect, peu importe) Et s'il n'était pas au nominatif,
comment le traducteur latin a-t-il eu l'idée d'en faire le sujet de

la phrase?
Voilà le quadruple problème que les partisans d'un original

grec sont appelés à résoudre, et cela pour un texte seulement.

Il est à craindre qu'ils n'y perdent leur latin, leur grec
et leur syriaque.

3. La même conséquence résulte encore fort clairement de

quelques assonnances. L'ode 34 commence ainsi :

Il n'y a pas de sentier dur (SÎT'up)
Là où le cœur estpwr (XD^EJS; simple).

On lit ailleurs :

Je ne fus pas méprisé, quand même je le fus supposé 3.

1 R. nij en araméen, clausit.
2 Quelques traducteurs ont donné ee sens au verbe syriaque. Mais alors il manque

»ine préposition pour signifier vers.
s 42, 13 : marcs fox rpbriDX *6-



LES ODES DE SALOMON 493

Un jeu de mots du même genre se trouve aussi dans l'ode
24. En parlant des oiseaux et des reptiles sacrés du
paganisme, privés de nourriture par suite de la conversion générale

de la région au christianisme, le poète dit, littéralement :

«C'est pourquoi1 a été d'eux (à eux) la ruine». Or le verbe
et le substantif ont exactement les mêmes lettres (SIP!) et

ne pouvaient différer que par les voyelles, qui ne sont pas
marquées dans le texte. Le substantif (iSin) est identique à

l'hébreu m'Pt (Héz. 7 : 26 ; Es. 47 : 11, etc.) et Pl-lPt (Ps. et

Prov. passim.) L'un des deux pluriels du substantif syriaque
Xriin> à|3u<ro-oç (Luc. 16: 26) : H.)T"\, montre que ce mot
devait exister aussi en syriaque.

Cf. aussi ode 42 : 3 : « l'allongement de mes (mains) est le

bois allongé qui fut suspendu surla voie du Juste ». (Il s'agit
naturellement de la croix.) Le rapprochement de ces deux
mots n'est certainement pas fortuit non plus 2.

Si èatuBev ày' «v Iwaösv prouve que l'épître aux Hébreux (contre
les Hébreux) fut écrite en grec, il en est de même de ces

textes : ils prouvent que ces odes furent composées en
araméen ou syriaque.

4. Il est vrai que la locution curieuse « les mamelles de

Dieu » suppose la version des LXX, où un passage du
Cantique des Cantiques (1:2) est traduit ainsi : àyofìoi oî pauToi wj.
Ces mots sont adressés à Salomon ; et Salomon était le type
de Dieu dans l'interprétation allégorique, alors régnante :

voilà comment ce qui était dit de Salomon a pu être dit
ensuite de Dieu. Mais il est permis de penser que l'Ancien
Testament avait été traduit en syriaque sur la version grecque.
Cette locution ne prouve donc pas en faveur d'un original
grec des Odes3.

Partant de l'hypothèse d'un original grec traduit en
syriaque, Nestle a pensé que dans l'ode 7 : Dieu « m'a donné

que je lui demande et que je reçoive de son sacrifice, » le

1 Le texte n'a nul besoin de correction en cet endroit.
2 Cf. encore ode 38 : 15 et 16.
3 La même image se retrouve chez Clément d'Alexandrie : 'Etti tov Xadiiajâsa

p.aÇov tov -irarçoç.... KaTaéevyop,sv... xt'a. Paedagog. I, 6, 43 et 45.



494 OH. BRUSTON

traducteur avait lu par erreur ®tsia, sacrifice, là où le texte

portait en réalité otsia, essence ; « que je reçoive de son

essence. » Cf. 2 Pierre 1:4.
Le passage est extrêmement obscur, mais avant de recourir

à une telle conjecture, il serait bon d'examiner quel peut
en être le sens général, d'après le contexte. Or, à la suite des

vers que voici :

Celui qui me créa avant que je fusse
Savait ce que je ferais quand je serais ;

C'est pourquoi il a eu pitié an moi dans sa grande compas¬
sion,

il est clair qu'il ne peut être question que du pardon de Dieu,
et nullement de la communication de son essence /

Je pense, d'après cela, qu'en cet endroit le texte ne doit
pas avoir été bien lu et qu'au lieu de PinPOl "112 (de son
sacrifice), il faut lire PUTIDI ]H

Il m'a donné que je lui demande
Et que je reçoive ce que j'avais demandé,

c'est-à-dire le pardon.
Il n'est pas bien étonnant qu'un am et un yod réunis

aient été pris pour un kheth. Quelques autres erreurs du
même genre ont été déjà reconnues ailleurs et corrigées.

5. L'ode 24e, citée plus haut, nous conduit au même
résultat. L'auteur dece cantique vivait dans une contrée où les
deux portions de la population : les indigènes et les étrangers

établis dans le pays, avaient embrassé la religion
nouvelle, et où les faux dieux, précédemment adorés par eux,
avaient des oiseaux et des serpents sacrés et aussi des lacs où
l'on conservait des poissons sacrés.

Tout cela convient fort bien à la Syrie, où la grande déesse

(Astarté ou Atargatis) avait des colombes et des tocs sacrés, où
Eshmoun, le dieu de la médecine, identifié par les Grecs à

Asclépios (Esculape), avait des serpents sacrés, et où les
Grecs et les Romains étaient mêlés aux indigènes.



LES ODES DE SALOMON 495

V

Unité de l'auteur.

Présentant partout le même style et les mêmes idées, ces

odes n'ont vraisemblablement qu'un seul auteur. Il ne serait

pas impossible assurément que l'une ou l'autre provînt d'une

plume différente ; mais rien absolument ne prouve qu'il en
soit réellement ainsi.

Il ne serait pas impossible non plus que quelques additions

eussent été faites plus tard au texte primitif ; mais, en

tout cas, pas dans les proportions supposées par M. Harnack.
C'est pour l'édification des églises chrétiennes, et non pour
celle des synagogues, que ces quarante-deux odes furent
composées. Nous avons vu qu'elles supposent chez leur
auteur la connaissance de presque tous les livres du Nouveau
Testament comme de l'Ancien, et probablement aussi celle
de quelques évangiles apocryphes perdus.

VI

L'origine du nom Odes de Salomon.

On peut se demander enfin pourquoi des cantiques d'origine

chrétienne furent appelés Odes de Salomon. Ce fut tout
simplement, je pense, parce qu'ils furent copiés à la suite
des dix-huit Psaumes de Salomon; de même que l'ancienne
homélie copiée à la suite de la lettre de Clément de Rome

passa pour une deuxième épître de Clément et que les

prophéties du grand inconnu du temps de l'exil babylonien
furent attribuées à Esaïe parce qu'elles avaient été copiées à

la suite du livre de ce prophète L

Une fois décorés de ce nom royal et vénéré, leur attribution,

non à l'Ancien Testament, mais aux Antilégomènes de

l'Ancien Testament, n'est pas plus surprenante que celle des.

1 11 resterait à expliquer pourquoi les Psaumes de Salomon furent appelés

ainsi. Mais cette question est étrangère à notre sujet: il n'y a pas lieu de l'aborder

ici.



490 CH. BRUSTON

Psaumes de Salomon eux-mêmes. Elle ne se trouve d'ailleurs
que plus tard : tandis que les Psaumes de Salomon furent
déjà admis dans le codex Alexandrin, au ve siècle, — mais à

la fin de la Bible entière, après l'Apocalypse de Jean et les

deux lettres de Clément de Rome, et en dehors des livres
bibliques proprement dits, — les Odes ne sont mentionnées,
avec les Psaumes, au milieu des Antilégomènes de l'Ancien
Testament, que dans la Synopse de l'Ecriture sainte attribuée
à tort à Athanase (6e siècle) et dans la Stichométrie de

Nicèphore (9e siècle). Seuls les Gnostiques et Lactance paraissent

leur avoir attribué une plus grande importance.
Si dans le manuscrit syriaque elles ont été placées enfin

avant les Psaumes de Salomon, et non après, c'est
vraisemblablement parce que dans les églises d'Orient (et cela est

assez naturel) elles étaient chantées de préférence à ceux-ci,
qui sont incontestablement d'origine juive.

Quelle différence entre ces deux recueils, soit pour les

idées, soit aussi pour le style De ce que le deuxième fut copié

d'abord à la suite du premier, puis avant, il n'en résulte
vraiment pas qu'il ait la même origine. De la première à la
dernière, ces odes sont chrétiennes, et se placent chronologiquement,

comme au point de vue littéraire et religieux, entre
Ignace d'Antioche et Clément d'Alexandrie, c'est-à-dire entre
le début et la fin du 2e siècle de notre ère.

P. S. — Dans la deuxième édition de l'ouvrage de

M. Harris1, quelques fautes d'impression ou de transcription

du texte syriaque ont été naturellement corrigées. La
traduction et l'interprétation ont été fort peu modifiées. On

a seulement ajouté en note, ça et là et assez fréquemment,
dans les passages difficiles, les sens proposés par d'autres
traducteurs ou critiques.

On a ajouté aussi, au début, un résumé et une discussion
des diverses opinions émises sur ces cantiques, surtout de

¦celles de Harnack, de Menzies et du doyen Bernard.
Menzies essaye de maintenir l'opinion de leur origine juive

1 Second edition revised and enlarged with a facsimile. Cambridge, 1911.



LES ODES DE SALOMON 497

en interprétant au point de vue juif les passages élagués par
Harnack comme étant des interpolations chrétiennes
postérieures. Par exemple, dans ceux qui parlent du Fils, ce terme
ne désignerait pas Jésus-Christ, mais le peuple d'Israël, qui
est appelé quelquefois dans l'Ancien testament, le Fils aîné
de Jéhovah

Le doyen Bernard soutient que ces Odes ne sont ni juives
ni judéo-chrétiennes (en quoi il me paraît avoir pleinement
raison), mais ii ajoute que ce sont des cantiques de personnes
récemment baptisées et renfermant de nombreuses allusions
à la cérémonie du baptême, telle qu'elle était pratiquée
jadis dans les églises chrétiennes, surtout en Syrie et en
Arménie. Par exemple, la couronne, le sceau, l'eau vive, dont
il est si souvent question, devraient être expliquées dans ce

sens spécial.
M. Harris écarte sans peine ces deux opinions, aussi bien

que celle de Harnack.
Il a ajouté enfin à cette seconde édition le fac-similé d'une

page du manuscrit syriaque, qui contient la fin de l'ode 26,

la 27e, qui est très courte, et le début de la 28e. Et cela est

assez important, parce que, d'après l'édition, on pourrait
croire que l'écriture du manuscrit diffère beaucoup plus de

l'écriture syriaque ordinaire qu'elle n'en diffère en réalité.

L'aleph, par exemple, n'a nullement, dans le manuscrit, une
forme pareille à celle de TK hébreu. Et il en est de même

de plusieurs autres lettres. Les signes de ponctuation sont
aussi assez différents. Il serait à désirer qu'un texte si important

fût reproduit tel quel, page par page et ligne par ligne,
avec un caractère d'imprimerie ressemblant autant que
possible à celui du manuscrit.

La page reproduite a quinze lignes, avec quatre ou cinq
mots seulement par ligne.

THÉOL. El PHIL. 191! 33


	Les plus anciens cantiques chrétiens : les Odes de Salomon

