
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: Le récit dit de la chute

Autor: Henry, Alfred-B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE

PAR

ALFRED-B. HENRY

pasteur.

I

Le texte Genèse 2:4b-3 est-il entièrement Jahvéiste?

Si l'on consulte les diverses introductions à la critique de

l'Ancien Testament, on remarquera que toutes s'accordent à

faire commencer le document élohiste au milieu de la Genèse,

dans l'histoire d'Abraham, les unes au chapitre 15, les autres
au chap. 20. Au chap. 15 était le point de départ fixé dès le

début par Ilgen (en 1798) et Hupfeld (1853), et les modernes,
à très peu d'exceptions près, ont respecté ce terminus a quo,
déterminé par leurs prédécesseurs. Ainsi Cornili (1892), ainsi
Driver (1898), ainsi Lucien Gautier (1906) \ Cette limite
initiale, assignée dès le principe à l'œuvre de l'Elohiste adonné
lieu à ce quasi-axiome de la critique biblique: Les textes qui
dans l'Hexateuque, depuis Genèse 2 : 4b jusqu'à 15
n'appartiennent pas à l'Ecrit sacerdotal, sont l'exclusive propriété du
Jahvéiste ou des écrivains de son école.

1 «Jusqu'ici (Gen. 15) nous n'avons point encore eu l'occasion de signaler un
seul passage venant de E (l'Elohiste) ; celui-ci ne commençait ses narrations qu'avec

Abraham, ou bien s'il renfermait des données relatives aux temps antérieurs, elles

ont totalement disparu.» Lucien Gautier, introduction à VAncien Testament,
tome I, p. 65.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 435

Et cependant, dans Genèse 2 : 4b à 3 fin, se trouve un texte

singulièrement énigmatique à ce point de vue. L'emploi
d'Elohim seul, puis celui si bizarre et impossible à trouver
ailleurs de Jahveh-Elohim ; d'autres particularités, sur
lesquelles il faudra revenir, auraient dû éveiller, semble-t-il,
l'attention des critiques. Eh bienl non, pour la plupart d'entre eux,
c'est toujours le Jahvéiste, plus ou moins remanié, qui reste
l'auteur de ce fragment. Il est juste de dire que les ressemblances

entre le style de l'Elohiste d'Ilgen et celui du Jahvéiste
sont assez marquées. Driver, le critique prudent par excellence,

— prudent au point d'en donner une légère pointe
d'humeur à Cornili, — a exprimé, d'une manière très
heureuse, un jugement plein de bon sens sur les rapports des

styles de l'Elohiste et du Jahvéiste. «En ce qui concerne l'analyse

de JE1, dit-il, les critères sont moins nombreux (qu'entre

P et J) et moins précis. Les points de démarcation ne

peuvent être déterminés dans tous les cas avec la même
assurance. Néanmoins, les indications que le récit est composite
sont d'une nature telle qu'il n'est pas facile de les contredire;
et la difficulté qu'on éprouve à dégager les deux sources n'est
qu'une conséquence naturelle de la plus grande ressemblance
existant entre eux qu'entre JE et P2. »

Il est frappant de voir que Driver, écrivant juste cent ans

après Ilgen, tient un langage qu'on dirait calqué sur celui
de ce lointain ancêtre, et il n'est pas moins remarquable de

constater, en relisant sa table de répartition des sources, qu'il
fait commencer l'Elohiste, comme Hupfeld, au chap. 15
seulement.

Une autre cause vint, à son heure, fortifier sur ce point le

sentiment des critiques. C'est la théorie, aujourd'hui
commune à presque tous les critiques indépendants de l'Alle-

1 Nous rappelons ici, pour mémoire, que les critiques ont adopté les symboles
suivants pour désigner les divers documents qui composent l'Hexateuque: J le

document jahvéiste; E l'Elohiste, le 2me Elohiste d'Hupfeld; P lo Code sacerdotal,

l'ancienne Grundschrift; D le Deutéronome primitif. Le couple JE est

souvent désigné sous le nom d'Ecrit prophétique.
2 Driver, Introd. to the Litt, of the 0. T., p. 19.



436 ALFRED-B. HENRY

magne et de la Hollande, des remaniements successifs apportés

par des rédacteurs de la tendance jahvéistique, retouches
d'époques et de caractères très divers, au document JE. Tantôt

il s'agirait de « retravaillements » harmonistiques, tantôt
de corrections d'un caractère religieux, quelquefois politique.
Ainsi, d'après Kuenen, le Jahvéiste (ixe siècle) aurait subi au
vne siècle un remaniement ayant pour but l'élimination de
l'ancienne mythologie hébraïque, perte compensée par
l'introduction des récits babyloniens du déluge, revus et corrigés
dans le sens du monothéisme jahvéistique. Ainsi donc pour le

savant hollandais, Genèse 2:4b à 3 fin aurait été retouché

par un premier ou par un second rédacteur jahvéiste. C'est

à l'un de ces derniers qu'on devrait l'addition DTPX à

mn''- Cette dernière retouche, venant d'un auteur jahvéiste,
n'est pas sans nous causer quelque étonnement.

La table des sources que donne Cornili, dans son Introduction,

indique pour notre texte une origine jahvéiste, sans
retravaillement. De même Driver et L. Gautier.

Wildeboer admet que de petits fragments de l'Elohiste se

trouvent dans Genèse, chap. 2 à 19 (car pour lui l'Elohiste
ne commence sérieusement qu'à 19), mais ils sont, d'après lui,
impossibles à discerner L

Sans insister davantage sur ce point, on nous permettra
de relever l'importance que les rédacteurs secondaires,
Jahvéistes, Deutéronomistes et Sacerdotaux, ont pris chez les

critiques contemporains. Ne peut-on pas se demander si le

rôle qu'on leur attribue n'est pas hors de proportion avec la

réalité? Non que cette théorie, — ou plutôt son principe, —

soit faux de tout point. On comprend sans peine qu'il se soit
imposé le jour même où s'est posée la question de la réunion
des divers éléments de l'Hexateuque, et que les complications
qui en résultaient soient devenues de plus en plus grandes à

1 II est regrettable que les moyens d'information dont l'auteur de la présente
étude dispose ne lui permettent pas d'apporter sur ce point le sentiment de

Dillmann, l'analyste le plus subtil, quelquefois, de l'Elohiste, tonjours le plus minutieux.

Il serait bien étonnant qu'il n'eût pas fait passer les chap. 2:46 à 3, au

creuset de son analyse.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 437

mesure qu'on remontait de l'Ecrit sacerdotal au Deutéronome
et du Deutéronome à l'Ecrit prophétique. La réunion du
Jahvéiste à l'Elohiste a dû, de toute nécessité, ajouter ses

propres difficultés aux précédentes. Les auteurs hébreux qui
ont travaillé cette matière se sont vus acculés à un labeur
assez compréhensible d'harmonistique. Les traces en sont
restées visibles, çà et là. Il leur a fallu aussi s'occuper, sinon
de fondre dans un ensemble plus ou moins bien lié, du moins
d'accorder vaille que vaille, des conceptions religieuses que
ces mêmes auteurs sentaient eux-mêmes assez différentes les

unes des autres. La possibilité demeure donc de retouches

littéraires, religieuses et politiques aux documents de

l'Hexateuque. Il y en a qui forcent l'attention, car on voit tout de

suite où le retoucheur a voulu en venir. Mais quel singulier
embarras éprouve le critique quand il lui faut se prononcer
sur certains cas spéciaux de ces reprises en sous-œuvre I Les

textes retravaillés sont souvent d'une minime étendue.
Surtout, quand on nous propose une correction d'ordre religieux,
nous nous sentons pénétrés d'une sorte de défiance. La

critique, en effet, côtoie ici d'assez près le cercle vicieux. Tantôt
elle part du texte pour statuer un certain état de développement

religieux, tantôt elle part de cet état religieux pour
situer le texte. On se rend compte que pour peu qu'il y ait,
embusqué dans la pénombre, un système arrêté sur l'évolution

de la religion d'Israël, les conclusions du critique en
seront plus ou moins influencées. D'où cette règle de

prudence: user avec la plus grande sobriété du système des

retravaillements littéraires; ne s'aventurer qu'avec les plus
grandes précautions sur le terrain des remaniements
religieux et se souvenir que les retravaillements deutéronomis-
tiques sont plus faciles à reconnaître que ceux attribués aux
écrivains de l'école jahvéistique.

On a vu que Wildeboer admet la présence de quelques
éléments élohistes dans Genèse 2 : 4b àl9, mais que ces éléments
sont pour lui indiscernables. Budde, de Strasburg, en 1883

et Gunkel, en 1901, ont montré moins de timidité. Ils ont
admis le prolongement en arrière du document élohiste dans



438 ALPRED-B. HENRY

un texte qui jusqu'alors avait été tenu pour complètement
jahvéiste. Ce point de vue est peu connu en France, où les

théologiens protestants s'inquiètent moins qu'ailleurs des

questions de critique et d'histoire, et où l'on dirait qu'ils mettent

leur amour-propre à demeurer tributaires de l'Allemagne,
— ou encore à se laisser devancer par les catholiques. On

ignorerait peut-être l'opinion de Budde et de Gunkel, si
M. le doyen honoraire Bruston n'avait publié en 1909 une
courte étude sur le récit de la chute, où il expose des vues
concordantes avec celles de Budde et de Gunkel. D'après
M. Bruston, la plus grande partie de Genèse 2: 4b à 3 appartient

à l'Elohiste.
Il y a déjà quelque temps que l'auteur de la présente étude

éprouvait, en lisant ce texte, l'impression qu'il était en
présence d'un récit sans grande cohésion intérieure. Le nom
donné à la divinité (DTPS mïT') qui ne se rencontre que
là, un certain flottement dans le nom désignant l'arbre fatal,
la notice géographique sur le site à'Eden, des répétitions
assez fréquentes et la place, jugée par lui anormale, du verset

20 du chap. 3 (il s'agit du nom d'Eve et de son explication)

lui faisaient penser à une combinaison. Malgré cela,
intimidé par l'opinion des critiques presque unanimes à voir
dans ce texte un document jahvéistique amendé peut-être
par un rédacteur de la même école, impressionné aussi par
la théorie des retouches, il gardait son sentiment pour lui,
jusqu'au jour où il fut mis à même de juger que d'autres,
plus autorisés, voyaient à la lumière du jour ce qu'il n'apercevait

qu'à l'état de soupçons obscurs. Aussi, après avoir-

exposé la méthode qui a conduit MM. Budde, Gunkel et

Bruston à statuer deux récits parallèles dans le texte Genèse

24b à 3, on s'efforcera, à leur suite, de reconstituer ces récits
dans leurs éléments essentiels, étant dès maintenant bien
entendu que si le texte est, dans sa grande masse, jahvéistique

et élohistique, l'hypothèse n'est pas exclue d'une mise

au point, ou tout au moins de raccords opérés par le rédacteur

de l'écrit prophétique.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 439

Voici le résumé, en quatre paragraphes, des particularités
qui militent en faveur de la dualité d'auteur.

1° Le double nom de Dieu DTYPN t\MV- Le Jahvéiste
emploie toujours le premier ; c'est une de ses caractéristiques
dans la Genèse. L'auteur sacerdotal ne l'emploie pas avant
l'histoire de Moïse. L'Elohiste non plus. Mais on ne rencontre
jamais ces deux noms joints, en dehors de ce passage. De

plus, dans le texte visé plus haut, nous relevons trois
passages où le nom d'Elohim est employé seul. Nous dirons
même qu'il se rencontre quatre fois, sans l'addition de niîT'j
si l'on consent à traduire au verset 5 du chap. 3 : « Vous
serez comme Elohim » et non «comme des dieux ».

2° L'arbre merveilleux est tantôt désigné par : « l'arbre de
la vie », tantôt par « l'arbre de la connaissance du bien et du
mal ».

3° Deux répétitions, injustifiées si le récit appartient à un
seul auteur. Le texte dans son état actuel dit, en effet, deux

fois que Dieu mit l'homme dans le jardin d'Eden ; deux fois
aussi qu'il l'en chassa.

C'est là une coïncidence fort remarquable dans un morceau

de si peu d'étendue et elle mérite de retenir l'attention,
parce qu'elle paraît un argument aussi fort que l'emploi du

nom d'Eloldm.
4° L'étymologie du nom de la femme revient aussi deux

fois et sous une forme différente. La première fois, la femme
tire son nom de t^X r= PIE^K (ce que nos versions
modernes ne rendent nullement, alors que les anciennes
employaient la ridicule expression hommesse; Reuss: mariée,
« parce qu'elle vient du mari »). La seconde fois, la femme

reçoit un nom propre, mil, dont l'étymologie est aussi donnée.

Voilà les raisons qui ont fait douter de l'unité du récit et de

sa légitime attribution, en son entier, au Jahvéiste (retouché

par un Jahvéiste postérieur). Elles ont été jugées décisives
dans d'autres cas. Pourquoi ne le seraient-elles pas dans
celui-ci?



440 ALFRED-B. HENRY

Maintenant, comment opérer les répartitions, entre le
Jahvéiste et l'Elohiste, des éléments Genèse 2 : 4 b à 3?

On a vu que le texte pris dans son ensemble actuel
emploie tantôt l'expression « l'arbre de la vie», tantôt celle de :

« l'arbre de la connaissance du bien et du mal ».

Réunissons tous les passages où il est question de « l'arbre
de la vie » ; écartons tous ceux où il est parlé de « l'arbre de

la connaissance », nous obtiendrons ainsi deux séries de

textes dont voici la première ; elle appartiendrait à l'Elohiste.
Dans 3, versets 1 b, 3 a et 5 a on trouve trois fois Elohim
seul. Le texte de l'Elohiste est donc à cet endroit à l'état
primitif et presque sans retouches. Nous y reviendrons.

Texte Elohiste : chap. 2 : 5 a y, 6-7, 9a7, 16-17, 18-25 ;

chap. 3 : 1-15 a, 21-22 et 24.

La plus grande partie de cette répartition est empruntée
à l'opuscule de M. le professeur Bruston 1. Il convient d'y
ajouter maintenant la remarque que nous avons fait pressentir

plus haut : c'est que le texte Gen. 2 : 4 b-3 contient un
passage dont on n'a pas fait suffisamment ressortir les

caractéristiques. Il s'agit du discours mis par l'un des auteurs
dans la bouche du serpent. Il se lit 3 : 2 b-5. «Il dit à la
femme : Est-ce qu'Elohim a vraiment dit : Vous ne mangerez

pas de tous les arbres du jardin La femme dit au
serpent : nous mangeons du fruit des arbres du jardin ; mais

quant au fruit de l'arbre qui est au milieu du jardin, Elohim
a dit : vous n'en mangerez pas et vous n'y toucherez pas de

peur que vous ne mouriez. Alors le serpent dit à la femme :

Vous ne mourrez pas, mais c'est qu'Elohim sait que le jour
où vous en mangerez, vous serez comme Elohim.... »

Ce morceau, qui emploie Elohim à l'exclusion de Jahveh,
et que personne ne songe à attribuer à l'écrit sacerdotal,

pour de bonnes raisons, forme à notre avis le noyau
élohiste du récit, où se retrouve le texte élohiste à l'état pur.
Remarquez aussi que l'arbre mystérieux est situé "pH "HUB)

« au milieu du jardin », comme il est dit au chap. 2 : 9 ay.

1 Ch. Bruston, Etudes bibliques. Ancien Testament. Paris, Fischbacher 1909.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 441

Il s'agit donc bien de « l'arbre de vie ». Seul il occupe dans
le jardin une place déterminée et « l'arbre de la connaissance
du bien et du mal » fait figure d'élément surajouté.

Voici donc reconstitué, par la méthode de MM. Budde,
Gunkel et Bruston, le premier des deux récits. On ne peut
s'attendre, évidemment, à ce qu'il soit entier, puisque dans
les écrits nés du mélange de deux sources, il a bien fallu que
l'écrivain prophétique (JE) sacrifiât certains éléments qu'il
trouvait représentés dans une des autres narrations
employées par lui. Quand nous aurons reconstitué le second

récit, nous serons mieux placés pour voir les lacunes du

premier.
En voici les éléments qui représentent le récit du jahvéiste:

chap. 2 : 4 b, 5 3, 8 a, 9 a 5-17 (moins le verset 12) ; chap. 3 :

16-19, 23, 20.

Au seul examen de cette enumeration, on peut voir que ce

récit jahvéistique, dégagé des éléments élohistes, présente
des lacunes très considérables et il ressort avec évidence,

que si l'hypothèse Budde-Gunkel-Bruston se vérifie, le rédacteur

de l'écrit prophétique a donné, en grande partie, la
préférence à la source élohiste. C'est ainsi qu'il n'a guère
supprimé de l'Elohiste que la partie relative à la plantation du

jardin d'Eden. La création de l'homme, dans le Jahvéiste, et
la désobéissance des protoplastes manque également. Les
détails de ces deux sources, envisagés séparément, devaient se

rapprocher beaucoup les uns des autres. S'il est permis de

hasarder une supposition, fondée sur le caractère assez constant

des narrations de l'Elohiste, on pourrait dire que leur
nature plus anecdotique, plus riche en menus faits, a paru,
par leur abondance même, préférable à l'histoire rapportée
par le Jahvéiste et que c'est sur ce terrain que s'est placé le

rédacteur de l'Ecrit prophétique. M. Bruston pense que,
vraisemblablement, le Jahvéiste, racontait aussi la création de

de l'homme, mais seulement après avoir décrit le jardin
d'Eden, tandis que l'Elohiste plaçait la création de l'homme
avant.

Le texte étant ainsi réparti entre le Jahvéiste et l'Elohiste,
THEOL. ET PHIL. 1911 29



442 ALFRED-B. HENRY

quelle sera, dans notre hypothèse, la part faite au rédacteur
de l'écrit prophétique ou aux retoucheurs de son école
Nous devons dire ici que nous ne suivons plus, dans le
détail de la répartition, M. le doyen Bruston. Il n'a jamais
envisagé avec faveur l'idée d'un retravaillement. Pour lui, les
documents de la loi mosaïque 4 ont été d'assez bonne heure
en rapport avec l'écrit sacerdotal qui reste pour lui la
Grundschrift. Quant ànous,nousn'admettonspasrantériorité
de l'écrit sacerdotal sur le Deutéronome non plus que sur
l'écrit prophétique, bien qu'il nous soit impossible d'en donner

ici la démonstration, pour laquelle il faudrait exposer
notre conception de la formation de l'Hexateuque. Qu'il suffise

de dire que nous nous rallions en gros à la théorie qui
naquit avec les travaux de Graf, pour aboutir, à travers
Reuss, à Wellhausen. Nous cessons aussi de suivre M. Bruston

dans son attribution au Jahvéiste des deux etymologies
relatives au nom de la femme. On sait que l'Elohiste donne,
lui aussi, de ces explications. Nous avons de lui, dans un
texte que tous lui reconnaissent sans discussion, une des

etymologies de Beer-Scheba (le puits du serment2). L'explication

du nom d'Eve nous paraît appartenir au Jahvéiste, qui
nomme expressément ainsi la compagne d'Adam, au chap. 4,
en donnant la signification des noms de Caïn et d'Abel.

Nous reconnaissons bien volontiers, avons-nous dit çà et

là, la main d'un rédacteur jahvéiste, retravaillant les sources
élohistes et jahvéistes primitives. Dans le texte Gen. 2 : 4b-3,
quelques éléments appartiennent à ce retoucheur. Les
retravaillements seraient :

Pour l'Elohiste.
1° L'adjonction de nin1 au nom DTVPM dans tous les

textes attribués ci-dessus à l'Elohiste, où cette expression se

rencontre. C'est exactement l'inverse de l'opinion de Kuenen.
Un auteur de tendance jahvéiste aura ajouté le nom de
Jahveh lors de la fusion des deux textes. Il est aisé de com-

1 Pour M. le professeur Bruston, les documents de « la loi mosaïque » sont au

nombre de cinq.
2 Gen. 20: 31.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 443

prendre qu'un auteur de cette école ait tenu à insérer ce

nom en première ligne, tout en laissant subsister le second.
2° Au verset 17, chap. 2 «L'arbre de la connaissance du

bien et du mal ». Cette expression a été substituée à celle :

« l'arbre de vie », qui précédait immédiatement ; en tous les

cas cette désignation se trouve isolée dans un texte qui forme
un tout ininterrompu, 2 : 18-25 et 3 : 1-15 et dans lequel
nous ne trouvons que l'expression : « l'arbre qui est au
milieu du jardin » équivalente à « l'arbre de vie » (cf. 2 : 9,
« l'arbre de la vie qui est au milieu du jardin »).

3° Chap. 3 : 4, après : « vous serez comme Elohim »,
l'apposition : «connaissant le bien et le mal». Comme le texte
de 2 : 17, correction jahvéiste.

4° Même observation pour 3 : 22 « pour la connaissance du
bien et du mal ».

Pour le Jahvéiste :

Il ne faut pas trop parler de retouches au sens strict. Il y
a cependant une parenthèse en 2 : 12 qui n'appartient pas
au texte primitif et qu'on n'a aucune bonne raison de
rattacher au Jahvéiste, ni à aucun autre écrivain de cette
tendance, à cause de son insignifiance : « L'or de ce pays est

bon, c'est là aussi que l'on trouve l'escarboucle et la pierre
d'onyx. » Ne serait-ce pas simplement une très ancienne note

marginale introduite dans le texte par quelque copiste? Très

ancienne, puisque les LXX ont sur ce point une version
analogue à celle des masorêthes.

En résumé, si l'hypothèse ci-dessus présentée se vérifie,
il en résulte que les Hébreux ont eu non pas deux mais trois
récits de la création : un appartenant au Jahvéiste, ixe siècle,
l'autre à l'Elohiste, vme siècle, et le troisième de provenance
sacerdotale beaucoup plus tardif. Ils ont possédé aussi deux
traditions voisines mais distinctes sur l'histoire du premier
couple humain. On sait que la conception que l'auteur
sacerdotal se fait de l'histoire exclut toute idée d'un conflit
entre les premiers ancêtres de l'humanité et le Dieu qui les

a créés.



444 ALFRED-B. HENRY

II

Le récit dit de la chute et la littérature de l'Ancien

et du Nouveau Testament.

Le récit qui vient d'être examiné au point de vue critique
a joué un rôle considérable dans la théologie chrétienne. Et
cependant, quand on réfléchit à tout ce que la pensée
religieuse a su tirer de cette page antique et à tout ce qu'elle y
trouve encore, on est en droit de s'étonner du silence
profond qui s'est fait sur elle pendant des siècles. Patrimoine
commun de Juda et d'Ephraim jugé digne d'être transmis
aux générations futures, ce récit est resté stérile pour les

écrivains bibliques du ixe siècle jusqu'aux approches de l'ère
chrétienne. L'Ancien Testament, en effet, ne contient aucune
allusion à l'aventure des protoplastes en Eden, bien qu'on
ait cru jadis, témoin certaines versions, qu'une citation de

ce récit se lisait dans le livre de Job. Il fallait, certes, être
bien prévenu pour trouver, au 31e chapitre de cet ouvrage,
un indice, même léger, qui pût faire penser au récit de la
chute. On traduisait alors le vers. 33 du chap. 31 de cette
façon: « Si j'ai caché mes péchés comme Adam. » Il y a fort
longtemps que ce sens est abandonné et on rend généralement

cette phrase :

« Si comme les hommes j'ai caché mes péchés » (Cahen,
Segond, Reuss).

On parle bien d'Eden, çà et là dans l'Ancien Testament,

pour rappeler que dans cet endroit, Jahveh avait un jardin
splendide. Ainsi Joël, ce prophète qu'on ne sait où placer
(chap. 2 : 3). Encore le grand anonyme de l'exil Esaïe 51 : 3.

Puis Ezéchiel, dans une apostrophe où il avertit Pharaon que
sa puissance sera ruinée, mentionne Eden et sa riche végétation.

Pour lui, Eden a disparu de la terre, il est descendu,
ou plutôt ses arbres ont disparu dans le Scheol, dans les

profondeurs du sol. Rien ne peut faire supposer que cet

engloutissement d'Eden se rattache à l'histoire de l'humanité.
Il semble plutôt que l'auteur ait voulu parler de la dispari-



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 445

tion d'un chose très vieille. Nous admettons parfaitement
qu'il a connu le récit de l'écrit prophétique, tout comme le
2e Esaïe, tout comme Joël. Mais on ne trouve chez lui
aucune allusion à l'aventure du premier couple humain et pas
le moindre indice que les origines de l'humanité ont été

souillées par un péché dont la coulpe et les conséquences
ont retenti sur la race entière (Ez. 31 : 9, 16, 18).

Ce n'est pas à dire que de l'Ancien Testament soit absente

l'idée d'un péché héréditaire et s'étendant à toute la race.
On disait communément en Israël : « Les pères ont mangé
des raisins verts et les dents des enfants en ont été agacées. »

Mais la notion d'un péché de ce genre n'est jamais rattachée
à l'histoire du premier couple humain. Les prophètes et les

auteurs pieux de l'Hébraïsme ont la conviction profonde
qu'il existe un péché dont les générations humaines se

transmettent le fardeau, que les fautes des pères retombent sur
les enfants. Pour punir ce péché, Dieu dispose des malheurs
individuels et des catastrophes nationales. Seul, Ezéchiel est

en réaction bien marquée contre cette croyance à la coulpe
héréditaire et il est, à ce titre, le précurseur lointain de

Pelage. Mais jamais les prédécesseurs d'Ezéchiel n'ont fait appel

au récit de Genèse 3 pour expliquer l'origine du péché,

pas plus que celle du mal et de la mort physique.
L'Hébraïsme n'a donc rien su — ou rien pu — tirer de Genèse 3.

Ce fait a été reconnu très loyalement par un théologien à la
fois très conservateur et très hardi, M. Astié, de Lausanne.
« L'Ancien Testament, dit-il, ne place la généralité du péché
dans aucun rapport exprès avec la faute du premier couple »

(Encycl.. Lichtenberger, art. Péché, p. 328). Déclaration
courageuse mais qui n'étonne pas ceux qui ont lu du même
Astié la clairvoyante préface des œuvres d'Eugène Le Savoureux.

Nous sommes tellement influencés par la projection en
arrière des conclusions de l'exégèse apostolique que nous
avons peine à comprendre comment la notion d'un péché
héréditaire a pu se développer dans l'Ancien Testament
indépendamment du récit de la Genèse. Comment ne s'est-elle

pas agrégée plus tôt l'histoire du premier homme? Et pour-



446 ALFRED-B. HENRY

tant il est positif qu'elle ne l'a pas fait. Serait-ce donc que les

prophètes et les auteurs des temps préexiliques, — tout
comme, du reste, les écrivains canoniques d'après l'exil, —
auraient eu l'intuition de la véritable portée de ce récit et
l'auraient jugé inopérant dans cette espèce? Ou qu'ils se

soient expliqué autrement l'origine du péché héréditaire?
Cette dernière alternative semble plus probable. Les désordres

sociaux, l'oppression des pauvres par les riches, la
vénalité de la justice, la lutte mélangée de succès et de revers
contre le polythéisme, la résistance opposée par la masse aux
réformes du culte de Jahveh, dans le sens du spiritualisme
contre l'idolâtrie, tels furent les facteurs qui contribuèrent
à former en Israël l'opinion qu'un péché héréditaire pesait
sur la race. On ne chercha pas le lien unissant les pécheurs
entre eux et avec leur descendance dans la transmission
physique du péché, mais dans la solidarité familiale et nationale

qui, pour les transgressions de quelques individus tolérés

dans le groupe, rejette Israël hors de l'alliance de Jahveh.
Le droit criminel d'Israël, comme le droit de tous les primitifs,

admettait la responsabilité collective et étendait la
culpabilité du père aux enfants, aux serviteurs, à tous les membres

du clan et de la nation. La responsabilité, d'ailleurs,
pouvait aussi bien remonter du fils au père que descendre
du père au fils. Du droit eoutumier, cette idée se transporta
dans la théologie des prophètes et leur fournit les liens dont
ils avaient besoin pour établir la solidarité de la race tout
entière dans le péché et dans la justice. Si l'idée d'une chute
du premier homme avait été, si peu que ce soit, sous-entendue

chez les prophètes, Ezéchiel, l'adversaire décidé de la

responsabilité collective et héréditaire, aurait été gêné pour
déclarer que chacun mourra pour son péché personnel et

que l'hérédité n'y sera pour rien. Cependant, il ne faudrait
pas méconnaître que l'idée d'une responsabilité collective,
telle que la professe l'Ancien Testament, jouera plus tard un
très grand rôle dans la théologie chrétienne, mais jusqu'à
présent on doit convenir que cette notion a passé à côté du



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 447

récit dit de la chute, sans lui donner la moindre étincelle de

vie, sans se mêler avec lui.
Le mythe de Gen. 2 et 3 a donc sommeillé bien longtemps,

et ce n'est guère qu'avec le judaïsme le plus rapproché de

l'ère chrétienne qu'il semble s'être réveillé. Sans doute,
avant cette époque, sous l'influence de la demonologie si

répandue en Chaldée, et plus tard au contact des Perses

dualistes, la croyance aux mauvais esprits, déjà constante chez les

Hébreux (où elle représentait les vestiges d'un animisme
ancien refoulé par le jahvéisme), dut se systématiser plus ou
moins et s'élever, du rang des simples croyances populaires,
à celui d'élément constitutif de la religion nationale. Mais,
d'allusion au récit de la Genèse nous n'en trouvons point, et

il nous faut aller jusqu'à la Sapience de Salomon, c'est-à-dire
descendre jusqu'au premier siècle avant l'ère chrétienne,
pour rencontrer la citation suivante :

Dieu a créé l'homme pour l'immortalité,
Et il l'a fait à sa propre image,
Mais la jalousie du diable a fait entrer la mort dans le monde.

(Ghap. 2 :23-24.)

Ici l'auteur de la Sapience rattache nettement l'introduction

de la mort dans le monde à une intervention de la jalousie

du diable. Dans le même morceau, l'écrivain affirme que
la mort physique est la conséquence du péché individuel, ce

qui n'est pas contradictoire.

Ne vous empressez pas vers la mort en vous égarant pendant
[votre vie

Et ne vous attirez pas la ruine par les œuvres de vos mains.
Ce n'est pas Dieu qui a fait la mort
Et il ne prend pas plaisir à la perte des vivants.
Il a créé toutes choses pour la vie :
Ce qui vient au monde est salutaire et ne renferme aucun

^principe de destruction.
L'Hadès n'a pas d'empire sur la terre, car la justice est immortelle
Mais les impies appellent la mort du geste et de la voix....



448 ALFRED-ß. HENRY

De ces deux passages de la Sapience on peut se rendre
compte qu'au premier siècle avant Jésus-Christ, la réflexion
théologique spéculait déjà sur le récit de la Genèse, mais

qu'il y a beaucoup de flottement encore dans cette pensée.
On dirait même, à lire la Sapience, que l'introduction de la
mort dans le monde par le péché du premier homme est
seulement le premier exemple du péché entraînant la mort, sans

qu'il y ait un lien nécessaire entre la mort des descendants
d'Adam et la faute de leur premier père. Pour être complet,
nous devons signaler une découverte faite par l'auteur de la

Sapience ou plutôt un exemple de la grande liberté que les

anciens prenaient avec les textes qu'ils traitaient. L'auteur
en question attribue à la Sagesse (qu'il appelle quelquefois
le Saint-Esprit) un rôle rédempteur pour les hommes. A

travers toute l'histoire sainte, telle que la conçoit cet écrivain,
elle joue le rôle d'ange gardien et de bonne conseillère de

l'humanité. Aussi lisons-nous (chap. 10:1-2):

Ce fut la Sagesse qui garda le premier homme, père du monde,
Elle l'arracha à sa propre faute [créé seul ;

Et lui donna la force de se rendre maître de toutes choses.

On ne trouve rien de pareil dans le récit original. La Sapience
a-t-elle tiré ce dernier trait de son propre fond? L'a-t-elle
emprunté au fond populaire? Ou bien était-ce professé de

son temps par les docteurs juifs d'Alexandrie? C'est ce qu'il
est impossible de dire. On peut maintenant, en tenant compte
de ce dernier passage, se faire une idée de la façon dont la
Sapience utilisait le mythe de la Genèse:

1° L'homme fut créé par Dieu à sa propre image (emprunt
au récit de Genèse I) ;

2° Le diable en fut jaloux, le fit tomber et introduisit dans
le monde le premier cas de mort physique ;

3° Depuis ce moment les hommes meurent, mais plus par
leur propre faute que par une transmission héréditaire du

principe de mort. Pour notre auteur, le salaire du péché
individuel, c'est la mort individuelle.

L'exégèse des auteurs bibliques jusqu'au christianisme n'a



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 449

donc fait qu'effleurer l'interprétation théologique du récit de

la Genèse. Ce sera le christianisme qui, recueillant ces
données, les exploitera à fond. Mais il est sage d'apporter à cette
affirmation quelques réserves en ce qui concerne la
prédication de Jésus, telle qu'elle est rapportée par les synoptiques.
Jamais le Seigneur n'a fait une allusion directe ou indirecte,
non pas au récit de Genèse 2 et 3, mais à la partie qui regarde
la catastrophe des protoplastes. Il cite Genèse 2: 24 dans les

termes mêmes de l'Ancien Testament. I! en tire l'institution
divine du mariage et son caractère infrangible — ce que le
récit ne comporte pas aussi expressément qu'il le dit. Comment

un texte aussi important pour l'histoire de l'humanité
n'a-t-il pas trouvé place dans sa prédication Il faut cependant

se rendre à l'évidence : l'idée d'une chute d'un premier
couple humain, à laquelle se rattacherait l'introduction dans
le monde de la mort et du péché, est totalement absente de

sa prédication. Est-ce à dire que, la connaissant — et il la
connaissait — il en ait fait délibérément bon marché, parce
qu'elle ne disait rien à sa conscience religieuse? Bien hardi
qui l'affirmerait Et non moins téméraire celui qui la déclare
nécessairement sous-entendue dans sa prédication C'est une
des faces de ce problème très délicat, à notre avis presque
insoluble, de la mesure dans laquelle Jésus a partagé ou
rejeté les opinions courantes de son temps. Sur cette question
toutes les opinions sont soutenables. L'un partira de ce
postulat que Jésus n'avait aucune bonne raison, étant un Juif
du Ier siècle, de ne pas partager les opinions des gens de son

époque. Comme eux, il croyait aux démons, comme eux, il
avait du monde une conception enfantine, comme eux, il se

représentait le royaume messianique comme devant se

réaliser matériellement sur cette terre. Jésus aurait donc accepté
tout ce que les hommes de son temps croyaient au sujet de

la chute et de ses conséquences. D'autres, au contraire, se

représentent Jésus comme un génie religieux très indépendant

des croyances juives, les modifiant dans le sens du
spiritualisme le plus éthéré. Plus d'espérances messianiques
grossières, plus d'attaches avec la Loi mosaïque, mais un



450 ALFRED-B. HENRY

idéalisme tout intérieur, tellement élevé, que ses disciples,
beaucoup plus terre à terre, n'ont jamais pu le comprendre
et n'ont pu réussir à tracer de lui un portrait qui ne portât
pas les marques de leurs propres préoccupations. C'est de ce

spiritualisme — nous dit-on - qu'il faut partir pour juger
les récits évangéliques. Qu'il y ait dans la première et dans
la seconde de ces altitudes une âme de vérité, nous le
reconnaissons bien volontiers, mais ces attitudes doivent être
prises après la lecture et l'exégèse des textes. Ce n'est pas
d'après des hypothèses ou des impressions de ce genre que
l'on doit critiquer les documents. L'une et l'autre façon de

se représenter les faits appartiennent à la critique dogmatique,

qui est toujours une exécrable méthode. Il faut d'abord
constater ce qui existe. Si l'on ne peut arriver à un résultat
positif, il faut se résoudre à ignorer. Or, dans le cas actuel,
les faits sont ainsi: Jésus a parfaitement connu le récit de la
Genèse et sur la question du péché, de la mort et du diable,
il n'a jamais fait la moindre allusion à ce récit. Et cela ne
veut pas dire qu'il ne l'a pas cru vrai.... Voilàl'extrême limite
de ce qu'on peut honnêtement affirmer.

La discrétion des auteurs bibliques cesse dès que l'on quitte
les Evangiles synoptiques pour aborder la période apostolique.

Paul, notamment, l'auteur de l'Apocalypse, et la littérature
johannique nous fournissent d'authentiques exemples de

l'utilisation chrétienne du mythe de la Genèse.

D'abord la littérature johannique. Dans l'Apocalypse 20 : 2,

se trouve une identification — la première, si l'on ne
considère que l'expression el non le sens — entre le serpent de

la Genèse et le diable de la mythologie juive et chrétienne.
Un ange saisit «le Dragon, l'antique serpent qui est le diable
et Satan». Ainsi, pour l'auteur de cet écrit, le Satan de l'Ancien

Testament, qui fut d'abord un fonctionnaire de la cour
de Jahveh, un des nombreux Bené Elohim, chargé d'exécuter
ses ordres, le Satan du livre de Job, et celui déjà un peu
différent de Zacharie et du Chroniqueur, est ici délibérément
identifié avec le Diable, et ces deux personnages ne sont autres

que le Serpent.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 451

Cette identification se retrouve dans le quatrième Evangile.
Le Serpent n'y est pas nommé, mais son identité avec le
Diable ne fait aucun doute. « Vous avez pour père le Diable
— fait dire au Christ le narrateur — et vous voulez accomplir

les désirs de votre père. Il a été meurtrier dès le
commencement et il ne se tient pas dans la Vérité. Lorsqu'il profère

le mensonge, il parle de son propre fonds, car il est menteur

et le père du mensonge. » Identique est la pensée
exprimée dans 1 Jean 8 : «Le diable pèche dès le commencement.

»

Ces textes, il est inutile d'insister, sont de véritables
explications de la Genèse. Bornons-nous à en extraire les données
essentielles.

En ce qui regarde le serpent, il est menteur, meurtrier
(en ce qu'il a causé la mort du premier couple, lui faisant
perdre l'immortalité naturelle) ; il est le vrai père de ceux
qui s'opposent à l'œuvre du Christ et qui la calomnient. Il
faut remarquer que, dans le quatrième Evangile, les incrédules

font partie d'une collectivité dont le diable est le chef,
le père. C'est vraiment la postérité du serpent, la race de

vipères. L'auteur ne fait pas remonter à Adam la paternité de

ces réprouvés, mais il les rattache directement au diable.
C'est là une des différences qui, dans le détail, sépare la

pensée johannique de la pensée paulinienne. Au point de

vue de la demonologie, il y a identité absolue entre la
conception, ou plutôt, les croyances de Paul et celles du
quatrième évangile (cf, 2 Cor. 11 : 3), où le serpent est dit avoir
séduit Eve par ses ruses. Mais, au lieu de faire remonter la

paternité des pécheurs au diable, Paul préfère les rattacher
au premier homme, dont ils héritent le triste privilège d'être
mortels. Créé être animal, corps animal, et perdu par sa

désobéissance, il a transmis cette condamnation à toute sa race.

Il y a une humanité qui, depuis l'origine, meurt à cause
d'Adam. Une seule faute a entraîné la condamnation de tous
les hommes, quand même ils n'ont point tous péché dans les

mêmes conditions qu'Adam (Rom. 5). A cette humanité
condamnée s'en oppose une autre dont le Christ est l'Adam nou-



452 ALFRED-B. HENRY

veau. Ceux qui le suivent, qui meurent spirituellement avec
le Christ et qui ainsi dépouillent le vieil Adam, acquittés
devant le tribunal de Dieu, ne sont plus sous l'empire du péché
et sont appelés à jouir de la résurrection des morts. « C'est

par un homme que la mort est entrée dans le monde.... C'est

par un homme aussi qu'est venue la résurrection des morts. »

Ceux qui jadis mouraient avec Adam, ressuscitent avec le
Christ L

Ceci est le terme final de l'évolution de l'exégèse apostolique

dans son appropriation chrétienne du mythe de la
Genèse. De toutes les interprétations que nous avons passées en

revue, celle-ci est à la fois la plus développée et la plus
originale. Le parallèle des deux Adam est un des traits les plus
intéressants de l'herméneutique paulinienne, un exemple
remarquable d'Hagada chrétienne et des ressources extraordinaires

que fournissait la typologie pour l'élaboration ou la
justification de leurs conceptions aux mentalités sémitiques,
privées des secours de la dialectique grecque.

Quelques allusions ou fragments de citations se lisent çà

et là dans 1 Cor. 6 : 16 sur le mariage ; 1 Cor. 11:8 antériorité

de l'homme. 1 Cor. 15 : 22 et Héb. 6 : 8 cite la terre qui
produit des épines, réminiscence plutôt que citation.

Le Nouveau Testament n'offre plus, à partir de ce moment,
qu'une citation relative à notre récit. C'est la littérature deu-

téro-paulinienne qui l'a conservée. Elle est curieuse en ce

que l'auteur de 1 Tim. a rencontré un des sens véritables,
bien qu'accessoires du récit de Gen. 2. Voulant établir la
subordination de la femme et le rôle muet qu'elle doit jouer

1 En quoi Adam pouvait-il être l'image de celui qui devait venir ou de ce

qui devait arriver Le passage qui suit immédiatement et qui commence par
« mais » montre que Paul a bien senti que son parallèle n'était pas rigoureusement

exact et que sa comparaison ne coïncidait pas jusqu'au bout. Relevons
seulement que, dans ce parallèle, Paul ne parle pas d'une transmission du péché, par
la voie physique de la naissance, mais d'une sentence une fois portée, après la
chute, sur la postérité d'Adam. Si nous voulions chercher un ancêtre aux infralapsaires

du XVIIe siècle (Amyraut, Testard et les Saumuriens), l'apôtre des Gentils
serait tout désigné par Rom. 5 : 16 : « La sentence qui suivit une faute unique »,
ou la faute d'un seul.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 453

dans l'Eglise, il relève qu'« Adam a été créé le premier, Eve

ensuite. »

Ce texte est le dernier qui fasse mention positive du récit
que nous étudions.

Avant de passer à l'étude du mythe lui-même et d'en
préciser la portée, il faut résumer les points acquis jusqu'à
présent.

1° Pour l'exégèse apostolique, l'homme a été créé avec la

possibilité d'être immortel.
2° Le diable l'a trompé et l'homme est devenu mortel.
3° Devenu pécheur et mortel, il a transmis sa double

condamnation à sa descendance, sans cependant que les
écrivains sacrés laissent transparaître que cette condamnation se

rattache au fait physique de la naissance.
La toute première antiquité chrétienne a donc cru se trouver

en face d'un récit de la chute.
S'est-elle trompée?

III
Le vrai sens du mythe.

Si l'on pouvait faire l'effort d'oublier les données de l'exégèse

apostolique, si l'on consentait à considérer le texte

indépendamment de son histoire juive et chrétienne, tout
comme s'il s'agissait d'un fragment n'ayant aucun rapport
avec nos propres antécédents religieux, Je vieux mythe
hébraïque prendrait, à nos yeux, une physionomie toute
nouvelle. Aucun de nos lecteurs ne contestera que c'est là la
seule vraie méthode. En la suivant, la conclusion s'imposera

que l'exégèse chrétienne, à la suite de l'exégèse juive a fait
fausse route.

A-t-on voulu vraiment raconter que l'homme était sorti
immortel des mains du Créateur?

Qu'il s'agisse du texte jahvéiste ou du texte élohiste
envisagés séparément, ou de l'ensemble de la combinaison, rien
de pareil n'apparaît.

Dieu a fait un homme de la poussière du sol (chap. 2 : 7),



454 ALFRED-B. HENRY

comme il a formé de la même matière tous les animaux. Si
l'on objecte que Dieu souffla en ses narines une respiration
de vie, ce qui n'est pas dit pour les animaux, nous répondrons

: Ce souffle vital n'implique pas, pour notre auteur, le
don d'immortalité. Pour que l'homme devienne immortel, il
eût fallu, aux termes mêmes du récit, quelque chose de plus,
savoir qu'il mangeât des fruits de l'arbre de vie (chap. 3 : 22),

peut-être même ne serait-ce pas forcer le sens que de dire
qu'il lui eût été nécessaire de s'en nourrir habituellement.
Au fait, après que l'homme a reçu de Dieu le souffle vital, il
est dit : « L'homme devint un ÏTTt Î2JS3 un souffle vivant
ou plus exactement un animal. » Traduire comme on le fait :

une âme vivante, c'est introduire dans le texte ce qui n'y est

pas. On trouve, du reste, l'expression T]**!! EJS3 employée
dans le sens d'animal, quelques lignes plus bas (chap. 2 :

19). Ainsi l'homme a la même origine que les animaux, et

comme jamais on n'a postulé pour eux une immortalité
originelle, pourquoi en réclamerait-on une pour l'homme si on
s'en tient aux termes de ce récit

On veut trouver la condamnation à mort de l'humanité
dans le discours de Jahveh-Elohim (chap. 3: 19). Qu'on y
regarde de près ; Dieu ne fait qu'instruire l'homme de sa
destinée future : après avoir vécu péniblement sur cette terre,
il mourra. Le châtiment, ou plutôt l'effet de la vengeance
divine sera de rendre plus dures les conditions de la vie, non
pas de la terminer par la mort, qui serait dans ce cas une
délivrance.

Le serpent, nous dit-on, est le Diable 1. On a mis longtemps

I Un exemple curieux de l'influence exercée par l'exégèse juive et chrétienne

se montre dans la fortune que le nom de Satan a rencontrée dans l'Islam. « Ve-

tustiore arabico Shaïtan serpentem significabat, inde vox ad Satanam quasi « ex-
secratum » indicandum transferta est. Item djannoun serpens in Qorano de daemo-

nibus adhibetur ;.... Ipsa vox hebr. tt32> effìcere potuit ut Shaïtan facilius novam

signiflcationem acciperet. — Puto hanc vocem esse adiect. formée quaytal a Sha-

tana, intravit m terram. » C. A. Nallino, Chrestomathia Qorani arabica. Page 41.

II se pourrait que ce soit l'identifiation déjà opérée du serpent avec Satan qui

ait donné naissance au sens de Shaytan serpens rattaché après coup à la forme

Shatana, rentrer sous terre.



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 455

à s'en apercevoir, mais pour être tardive, cette découverte
n'en est pas plus sûre. L'exégèse apostolique voulait que le

serpent fût menteur, qu'il ait séduit Eve par ses ruses. La

Sapience, on l'a vu, lui donnait pour motif la jalousie. Rien
non plus dans Gen. 2-3 n'autorise à penser cela. Qu'on en

juge : Jahveh-EIohim avait dit à l'homme : Le jour où tu
mangeras de ce fruit, tu mourras certainement :

nrari nia mn $2$ d^s
II est impossible d'échapper à cette traduction : « Le jour

même où tu en mangeras, tu mourras bien sûr 1 » (Cahen,
Reuss, la version anglaise ancienne et moderne.) Ce qui équivaut

à dire que Dieu a positivement prévenu l'homme que
ce fruit lui donnerait immédiatement la mort. Le serpent
vient à son tour et soutient à la femme qu'il n'en sera rien.
On peut manger de ce fruit sans mourir. Bien au contraire,
on acquiert, grâce à lui, l'accès à une condition supérieure.
Eve et son mari seront comme Elohim. Si Dieu leur a

défendu d'y toucher, c'est qu'il prévoit les conséquences et

qu'il veut éviter qu'il y ait dans le monde des êtres semblables

à lui.
Eh bien tout s'est passé comme l'avait dit cet honnête

serpent. Il n'a pas menti d'un mot. L'homme et la femme ont
mangé du fruit prohibé et ils n'en sont pas morts. Leurs

yeux se sont ouverts sur leur propre nature. Un sentiment

nouveau, inconnu de la création animale, s'est emparé d'eux :

ils connaissent la pudeur et sont devenus intelligents. Sans

doute ils craignent Jahveh et se cachent en entendant sa voix.
C'est qu'ils ont appris que Jahveh est un être puissant, redoutable

et jaloux, et qu'ils lui ont dérobé un bien qu'il entendait

ne partager avec personne. L'irritation de Jahveh montre
bien que le serpent avait dit vrai, car la divinité, ne sentant
plus son privilège en sûreté, les chasse d'Eden. S'ils allaient,
maintenant que l'ignorance ne les retient plus, faire leur
nourriture des fruits de l'arbre de vie I II ne s'agit donc plus
d'une immortalité originelle perdue, mais d'une vie naturellement

mortelle, que le premier couple aurait pu prolonger
jusqu'à l'immortalité, si la jalousie d'Elohim ne l'avait pas



456 ALFRED-B. HENRY

chassé d'Eden. Ne croirait-on pas lire une version sémite du

mythe grec de Prométhée

Qu'on ne parle donc plus de «chute» à propos de ce reciti
Qu'on dise plutôt que l'auteur a voulu parler d'une ascension

qui fait monter l'homme de l'état d'animal à l'état
pleinement humain. Si d'ailleurs, en restant dans les termes de

notre mythe, l'homme était, avant cet événement, d'une
nature semblable aux animaux, on ne comprend plus qu'il
puisse être question d'une chute. Un animal contrarie son

maître, sous l'impulsion du plaisir, ou de la douleur, ou de

l'instinct. Qui dira que l'animal a péché? Pour qu'il y ait
péché, il faut qu'il y ait un être intelligent et moral. Rien de

semblable au début du mythe. Ce n'est pas dans la désobéissance

de l'homme qu'il faut chercher les motifs de la colère
de Jahveh, mais dans les résultats possibles, pour lui, de

cette action du premier couple. Ils pourraient vivre éternellement,

Jahveh aurait des copartageants de son éternité, et

il ne serait plus le seul être soustrait à la nécessité de la mort
Si dans l'esprit qui présida à l'élaboration de ce mythe, il y

avait eu la moindre tendance à concéder à l'homme une
immortalité inhérente à sa nature, si la chute avait eu, aux

yeux de l'auteur, pour effet de faire perdre à l'homme un don
de ce genre, préexistant, il n'aurait pas écrit les phrases relatives

à son expulsion d'Eden par Jahveh, et il n'aurait pas

mentionné, d'une façon aussi précise, les chances reconnues

par Jahveh lui-même, que l'homme eût possédées, en

mangeant des fruits de l'arbre de vie, de vivre éternellement.
Le serpent n'a donc pas trompé l'homme et son caractère

moral a été injustement assimilé à celui du Diable. C'est un
peu, il faut l'avouer, la faute de la forme même que lui prête
le mythe.

Extérieur à l'homme, figuré sous les traits du serpent, cet
élément de notre récit a contribué à égarer l'exégèse apostolique

et à sa suite la spéculation chrétienne. Pourquoi le
choix de ce symbole? L'antiquité toute entière accordait au

serpent la ruse et la sagesse (le serpent d'Esculape ; « soyez
avisés comme des serpents», dira Jésus.) Nous avons donc



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 457

là un trait commun à toutes les mythologies aryennes et

sémitiques. On peut ajouter que le propre de la parabole et

du mythe est d'extérioriser certaines facultés de notre âme,

pour pouvoir les mettre en scène et les plier à leur enseignement.

De plus, c'est une tendance naturelle aux Hébreux
d'aimer ces sortes d'extériorisations, de projections hyposta-
tiques des êtres. Ainsi le Maleak Jahveh, non pas « l'ange
de l'Eternel », mais la délégation, ou mieux la « projection
de Jahveh»; ainsi les trois «hommes» qui viennent vers
Abraham, et dont deux s'en vont vers Lot à Sodome, et qui
sont simplement des dédoublements et des détriplements de

la divinité. Un texte très curieux, situé au chapitre 4 delà
Genèse, nous fait saisir le procédé sur le vif. Dieu parle à

Caïn et lui dit: «Si tu fais mal, le péché s'embusque à la

porte et ses désirs tendent vers toi. » Le mot que nous avons
traduit par s'embusque, VZ1Ì1, est le participe actif d'un
verbe qui peint l'action du fauve à l'affût, et la phrase entière
nous représente le péché comme un être extérieur à l'homme,
tendu vers l'homme par le désir. Pour le serpent, il en est
de même, à cette différence près que, dans le cas précédent,
nous avons une simple image, rapide, et ramassée dans une
phrase, tandis que dans Genèse 3, c'est déjà un procédé
littéraire voulu et conscient. Nous verrons donc, dans le

serpent, l'instinct à la fois obscur et subtil qui pousse l'homme
à s'élever au-dessus de la création animale et qui finit par lui
valoir la révélation de sa place véritable dans le monde.

Ce point de vue se serait imposé aux exégètes, s'ils n'avaient
pas été retenus, soit par des préjugés dogmatiques anciens,
soit même par leur répugnance à voir un tel rôle attribué
par nos livres saints à la divinité. On sait les scrupules qui
empêchèrent, pendant longtemps, certains hommes très avertis

d'admettre que dans la Bible il puisse se rencontrer des

pseudépigraphes. Comme si les anciens professaient la même
morale que nous en matière de propriété littéraire Nous

craignons que notre réhabilitation du serpent ne soit trouvée
bien peu religieuse et contraire à l'honneur de Dieu. Qu'il
répugne au sentiment des chrétiens du xxe siècle de mettre

THÉOL. ET PHIL. 1911 30



458 ALFRED-B. HENRY

une défense accompagnée d'un mensonge comminatoire dans
la bouche de Dieu, nous en demeurons d'accord. Mais nous
soutenons que les hommes de l'hébraïsme ne se faisaient pas
de pareils scrupules. Dieu, selon qu'il le jugeait opportun,
était le dispensateur de l'esprit de vérité comme de l'esprit
de mensonge. Lisez à ce sujet dans 1 Rois 22 :18 à 22, ce que
Michée, fils de Jinda, dit à Akhab et à Josaphat. Cf. Ps. 18:27 :

«avec l'homme pervers tu agis perfidement».
Bésumons donc, d'après ce qui vient d'être dit, le véritable

sens du mythe.
L'homme, créé mortel, est poussé par son instinct, à chercher

sa vraie place dans le monde, malgré la défense d'une
divinité jalouse. La réussite de sa tentative lui reste acquise.
Il sait qui il est et quelle sera sa part dans le monde, peine
et travail, avant de retourner au repos de la terre d'où il est

sorti. Dominé par Dieu, il dominera à son tour sur la femme,
dernière venue de la création et formée aux dépens de l'homme.
Si le lot échu à l'homme est des moins heureux, celui de la

femme le dépasse encore en dureté, car outre sa maternité
douloureuse et multiple, elle sera l'esclave de son mari.

Le récit que nous venons d'étudier n'est pas de tendance
féministe. Il faudra excuser ses auteurs sur la barbarie des

temps où ils vivaient. L'un écrivait vers le ixe siècle, l'autre
au vme avant Jésus-Christ. Ils ne pouvaient connaître l'Adam
et l'Eve modernes. Peut-être auraient-ils conçu leur mythe
autrement....

Avant de finir, nous attirerons l'attention sur un point qui,
laissé décote par l'exégèse apostolique, a beaucoup contribué
à la fortune de Genèse 2 et 3. Il s'agit des versets 14-16 du
chap. 3, où Jahveh Elohim déclare au serpent que la haine
existera toujours entre sa race et celle de la femme. L'exégèse

traditionnelle voit ici une prophétie messianique de la

venue du Sauveur et de son douloureux triomphe sur le

diable. Le catholicisme y voit en outre la prophétie de la
naissance de la sainte Vierge. Sans nous attarder à discuter
cette dernière opinion, rappelons que la version vulgaire,
maintenue par Segond lui-même, ne rend pas exactement



LE RÉCIT DIT DE LA CHUTE 459

l'original hébreu : «Elle t'écrasera la tête et tu lui blesseras le
talon» (3:15). Les termes rendus par «écraser» et par
«blesser» sont un seul et même verbe, Mttf. Il faudrait donc

traduire: «Elle t'écrasera la tête, tu lui écraseras le talon». Il
ne saurait donc être question d'une victoire définitive d'une
race sur l'autre, mais d'un état d'hostilité permanent. De plus,
le sens d'écraser donné au verbe S|î|2J est douteux. Mais il n'y
a pas lieu de s'arrêter à ce lieu commun de l'ancienne
théologie. L'étude de cette question excéderait le cadre de ce

travail, qui était circonscrit à Genèse 2:4b à 3 et à sa destinée
dans la littérature de l'Ancien et du Nouveau Testament.


	Le récit dit de la chute

