
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: L'introduction a l'ancien testament : dans sa phase actuelle

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTRODUCTION À L'ANCIEN TESTAMENT

dans sa phase actuelle i

PAR

H. TRABAUD

La combinaison du document deutéronomiste avec JE paraît
avoir répondu au désir de trouver réuni dans un seul

ouvrage tout ce que l'on connaissait sur le temps de Moïse.

Elle fut opérée dans le courant du vie siècle par un rédacteur
qui plaça D à la suite de JE, en réservant seulement pour la
dernière page du livre les données fournies de part et d'autre
sur la mort de Moïse. On le désigne par la formule Rd, en

raison de son étroite affinité avec D tant pour le fond que

pour la forme. C'est lui qui a introduit ici et là des éléments

deutéronomistiques dans l'écrit prophétique 2. Il est, répé-

1 Voir les livraisons de janvier-avril, de juillet-août ot de septembre-décembre
1910, p. 123-164, 344-386 et 463-485, et celles de janvier-avril et de mai-août

1911, p. 65-90 et 221-263. Dans le dernier article, p. 233, 16« ligne, et p. 234,
25e ligne, lire : « deutéronomiste », au lieu de « deutéronomistique » et de «

deutéronomique». P. 260, 15e ligne, lire :« Josias», au lieu de «Jonas».
2 Nous en avons donné plus haut la liste (voir année 1910, p. 158 s.; cf. p 466,

note 3). On peut encore y ajouter quelques gloses de moindre importance, à

savoir, dans Ex. 16, les versets 4b et 28 (s'ils ne sont pas afférents à P»), dans

Ex. 24:12 «la loi et les préceptes» (hatthorâvehammiçvâ), dans Ex. 34: 28 «les

dix paroles» (cf. Deut. 10 : 4), enfin, dans Nomb. 32 : 33, en tout cas le milieu du

verset, où l'on a indûment introduit, avec le territoire d'0g(cf. 21: 33-35) la demi-

tribu de Manasse, par considération pour les versets 39, 41 s., que Rd a sortis de

leur contexte primitif pour les placer ici par anticipation, et auxquels il a ajouté
le verset 40.

THÉOL. ET PHIL. 1911 26



394 H. TRABAUD

tons-le, parfois impossible d'établir une distinction nette
entre lui et Rje (ou plutôt JES), dont les retouches et adjonctions

ont été faites déjà dans l'esprit de D. Aussi plus d'un
critique voit-il sa main dans certains passages que nous avons
attribués au Jehoviste, en particulier dans ceux qui font
apparaître l'histoire comme la réalisation de paroles de Dieu
précédemment énoncées.

Sa rédaction est cependant moins personnelle et plus
superficielle que celle de Rje Ml a remanié JE dans une mesure
qui a varié et qui ne peut être partout déterminée de la même
manière. Si elle est très faible partout où J et E sont étroitement

amalgamés, en particulier dans la Genèse et dans les

Nombres, il n'en est pas de même dans une partie tout au
moins de l'Exode, où Rd a non seulement glosé le second

décalogue, donné au premier sa forme actuelle et imprimé
son cachet au Livre de l'Alliance, mais encore profondément
altéré, et même mis dans un désordre irréparable, tout le

récit de la promulgation de la loi au Sinai.
Ce désordre s'expliquerait, selon Kuenen, par le déplacement

du Livre de l'Alliance, qui, après avoir figuré, comme
testament législatif de Moïse, à la fin de l'œuvre de JE, avant

qu'elle fût unie à D, aurait été reporté en arrière par Rd, pour
faire place à D, et rattaché à la révélation de l'Horeb. Il en
serait résulté entre autres le transfert de 20:18-21, qui est

la continuation de 19:15-19, après le Décalogue, la transition
au Livre de l'Alliance qui suit immédiatement ce morceau
(v. 20:22 s.)2, la conformation particulière de 24:1-15«, et

aussi, au v. 14 de ce chapitre, la substitution des « anciens»

1 Comme nous le verrons, ce sera le cas également de celle de Rp. Aussi bien

ne nous semble-t-il pas absolument juste de mettre ces trois rédactions successives

de la Thorà sur le même pied, quoique cela soit très commode pour la clarté de

l'exposition. La plus ancienne (Rje), étant à bien des égards une création nouvelle,

doit être distinguée des deux autres, qui ne sont guère que des compilations, et

peut même être considérée jusqu'à un certain point comme une des sources secondaires

du Pentateuque, faisant suite à J'2 et à E2. Aussi nous sommes-nous cru
autorisé à en parler immédiatement après avoir traité de ces dernières, qui ici et

là se confondent plus ou moins avec elle.
2 Voir année 1910, p. 149 et 159.



l'introduction a l'ancien testament 395

au «peuple». M. Gautier trouve la supposition de Kuenen
très plausible: «elle explique pourquoi le Livre de l'Alliance
manque de raccordement avec ce qui précède et avec ce qui
suit; elle assigne au Décalogue seul une origine sinaï tique ;

elle accentue l'étroite parenté qui unit le Livre de l'Alliance
au Deutéronomiste.... Toutefois, ajoute-t-il, un problème
subsiste, celui du petit recueil de lois iahviste d'Ex. 34, qui
paraît bien se rattacher au Sinai. »

Cette difficulté a été levée par l'hypothèse, non moins
lumineuse que celle de Kuenen, que le décalogue sinaïtique de

E n'était pas celui d'Ex. 20, mais doit être cherché dans les

ordonnances cultuelles du Livre de l'Alliance, qui sont à peu
de chose près le pendant de celles du décalogue d'Ex. 34*.
Quand ce livre fut reculé, il ne comprenait donc que les

anciens mishpâtîm des plaines de Moab (Ex. 21:2-22:20),
avec les prescriptions humanitaires qui en forment l'appendice,

si elles y étaient déjà réunies. Rd aurait trouvé pour
eux, dans les «paroles de l'Horeb» deE, maintenant coupées
en trois tronçons, un point d'attache tout indiqué. Le Livre
de l'Alliance tel qu'il nous est parvenu serait le résultat de

l'adjonction de ces articles de droit eoutumier aux debârîm
de cette source. Cette adjonction aurait entraîné, au v. 3

d'Ex. 24, celle de veeth kol-hammishpâtîm à la mention des

« paroles » de lahvé, exclusivement indiquées au v. 4.

On a aussi relevé le fait que seules ces paroles peuvent
avoir servi de base au pacte sinaïtique, tandis que les
mishpâtîm étaient, à l'origine, des règles communiquées
personnellement à Moïse pour le diriger dans l'exercice de ses
fonctions judiciaires, règles qu'il proclama ensuite, avant sa mort,
comme obligatoires pour tout Israël.

Mais alors on ne s'explique pas bien pourquoi, peu après
leur promulgation dans les plaines de Moab, Josué établit
encore pour le peuple, à Sichern, « un statut et un droit »

(khôq oumishpât), et lui donne une nouvelle charte. Cette

objection tombe toutefois si l'on admet, avec Holzinger et

i Voir année 1910, p. 379.



396 h. trabaud

Staerk, que le Livre de l'Alliance était primitivement lui-
même, comme loi d'autorité mosaïque publiée après
l'achèvement de la conquête de Canaan, à la base du pacte que
Josué conclut avec Israël à cette occasion, et devait se trouver
entre le verset 25>et le verset 27 de Jos. 24, où il y a

évidemment une lacune 1. Dans ce cas, la main qui a mis D à la
place de l'ancien Livre de l'Alliance, ne l'aurait pas intercalé
à l'endroit même d'où celui-ci a été enlevé, et cela ne paraît
pas naturel. Staerk a cherché à tourner cette difficulté en
supposant que le discours de Josué qui sert d'introduction à

la conclusion du pacte, et qui fait double emploi avec celui du
chapitre 23, a aussi été déplacé et ne serait autre qu'un
discours de Moïse attribué après coup, moyennant quelques
remaniements, à son successeur. Quoiqu'il en soit, cette
seconde modification de l'hypothèse de Kuenen a l'avantage
de donner au Livre de l'Alliance, dont l'entrée en matière ex
abrupto n'est pas naturelle, un préambule historique et
parénétique pareil à celui qui introduit la législation de D.

Dans les derniers chapitres du Deutéronome, Cornili attribue

à Rd 31 :1-8, où, comme nous l'avons indiqué, il voit un
morceau destiné à rattacher D au reste du Pentateuque et au
livre de Josué. 34:2 s. (glose), 10-12 doit aussi venir de lui, ainsi

que l'insertion du cantique de Moïse au chapitre 32. Ayant
trouvé le recueil Deut. 1-30 a peu près sous sa forme actuelle,
Rd a eu peu de chose à y modifier. M. Vuilleumier lui attribue
cependant, — outre l'ordre actuel des éléments de Deut. 31-

34, et à côté de quelques adjonctions et transpositions qui
coupent malencontreusement l'ordre naturel des statuts dans
les chapitres 12-26, — 4 : 9-40 ; 28 :47-68 et 29 :22-30:10 s.

Nous avons vu que ces morceaux sont tous exiliques, par
conséquent postérieurs au Deutéronome primitif, mais ne

sont, chacun pour ce qui le concerne, pas d'une seule pièce.
Rien n'empêche cependant de les attribuer à Rd, si, par
cette formule, comme par Rje, l'on entend plutôt une collectivité

qu'un individu. Baentsch estime qu'en tout cas les

1 Le verset 26 est une glose deutéronomistique.
2 Cf., p. 262, les adjonctions de Rd admises par Marti.



l'introduction a l'ancien testament 397

retouches et adjonctions deutéronomistiques qu'on rencontre
dans l'écrit prophétique ne doivent pas être toutes ramenées
à une même main, mais provenir d'un remaniement continu
des anciens écrits.

Ajoutons que ce remaniement ne s'est pas limité au
Pentateuque, mais doit s'être étendu à toute l'histoire d'Israël,
jusqu'à l'exil en Babylonie, et avoir abouti à un grand ouvrage
historique exilique, allant de Gen. 2:4& à 2 Rois 25 et
mentionnant, pour terminer, la rentrée en grâce de Jojakin sous

Evil-Merodac, en 561. Dans cette œuvre de la seconde moitié
du vie siècle, la thorâ deutéronomique sert de norme pour
juger la conduite du peuple et expliquer son passé ; tout s'y
tient et y est marqué au coin du même pragmatisme
religieux.

Avant de quitter Rd, il nous reste à signaler, à titre de

renseignement, sans pouvoir la discuter, l'hypothèse, récemment
émise par Sellin1, qu'avant d'être combiné avec JE, D a d'abord
été réuni à tout ou partie de E. Cet auteur en voit la preuve,
entre autres, dans le rapport particulièrement étroit qu'il y a

entre ces deux documents. Ce serait déjà lors de leur
première et intime combinaison, et pour permettre l'insertion du
Deutéronome dans l'Elohiste, que le Livre de l'Alliance aurait
été « remué de la place qu'il occupait une fois, comme future
loi de Sichern, dans le dernier chapitre de la vie de Moïse »

pour être rattaché à la scène de l'Horeb.

La question de la formation du Deutéronome et de l'ouvrage
rédigé au vie siècle résolue, M. Gautier suit d'abord une
marche régressive, pour tenter de reconstituer, en étudiant,
en particulier, les sources (poétiques et législatives) de Jet de E,
les étapes antérieures du travail séculaire qui a jeté les bases

du Pentateuque. Pendant plusieurs siècles, c'est la tradition
orale qui a régné et qui a perpétué en Israël le souvenir des

temps anciens. Les documents bibliques ne nous apprennent
pas d'une manière claire et précise jusqu'à quel point la
documentation écrite a été pratiquée ni à partir de quelle date.

1 Après Procksch.



d9ö H. TRABAUD

Il est fait allusion, dans le livre des Nombres (21:14 E), au
«Livre des guerres de lahvé », auquel une citation est
empruntée. Peut-être les autres fragments poétiques de ce
chapitre sont-ils tirés de la même source. Quelques-uns pensent
aussi devoir chercher dans ce vieux recueil l'origine de

quelques poèmes conservés ailleurs dans JE: le chant de

Lémec, les « bénédictions » de Jacob et de Moïse, l'hymne au

passage de la mer Rouge, les oracles de Balaam.
La bénédiction de Jacob (Gen. 49: 2-27) paraît refléter assez

exactement la situation d'Israël au temps des Juges; celle de
Moise (Deut. 33) est quelque peu postérieure. Du reste, rien
ne prouve que les sentences détachées qui composent chacun

de ces deux poèmes doivent nécessairement être de même

provenance et de même date. Aux yeux de Staerk, ce sont des

restes d'ancienne poésie épique, à rapprocher de fragments
tels que Gen. 4:23s. (chant de Lémec); 9:25-27 (bénédiction
de Noé); 16:12 (Ismael bédouin); 24:60 (Rebecca bénie);
25:23 (oracle sur Esaù et Jacob); 27:27-29, 39 s. (bénédictions

d'Isaac). Wildeboer voit aussi, tout au moins dans le

testament de Jacob, la réunion en un seul tout d'anciennes
sentences, où le sort et le caractère des tribus d'Israël
trouvèrent leur expression, et dont quelques-unes remontent à

l'époque des Juges. C'est aussi l'avis de Kuenen et de

Holzinger.
Par contre, selon Kautzsch, la solution du problème posé

par ce morceau, d'après laquelle il aurait été formé de
paroles isolées de différentes époques, n'est pas soutenable, car,
malgré toutes les divergences qu'ils présentent, il y a

incontestablement entre ses oracles une certaine unité, aussi bien
dans la langue que dans l'assignation d'une prédiction à

chacune des douze tribus d'après un certain ordre : en premier
lieu les six fils de Léa, indiqués par rang d'âge à l'exception
des deux derniers, ensuite les quatre*fils des concubines de

Jacob, enfin les deux fils de Rachel. La « bénédiction » fait
aussi à Cornili l'effet d'une conception homogène, dont l'auteur

vise à faire la part de toutes les tribus ; mais cela ne

l'empêche pas de reconnaître que les oracles ne reflètent pas



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 399

tous la même époque et les mêmes circonstances, et qu'ils
diffèrent aussi entre eux d'une manière surprenante quant à

leur étendue et à leur disposition. Comme précisément les

plus longs se laissent facilement décomposer en petits oracles

détachés, unis par un lien assez lâche, on peut admettre,
avec Gunkel, que des morceaux de ce genre étaient chantés,
depuis des temps très anciens, par les aèdes d'Israël, mais

que les oracles isolés se modifièrent, au cours des temps,
avec la situation des tribus. On fait généralement dater Gen. 49

du temps des premiers Rois.
Nous avons déjà vu 1, quand nous avons discuté son

attribution à E par M. G., que le testament de Moïse est encadré
dans un psaume sans grand rapport avec les paroles sur les

benê-Israël (v. 6-25) et datant au plus tôt de la fin de l'exil.
Tandis que plusieurs critiques portent sur celles-ci le même

jugement, dans un sens ou dans l'autre, que sur le testament
de Jacob, Wildeboer estime qu'ici tout au moins nous n'avons

pas, comme dans ce dernier, une collection de sentences qui
couraient dans la bouche du peuple, mais, sans aucun doute,
l'œuvre d'un seul auteur, qui exprime son jugement et ses

désirs relatifs aux diverses tribus. La postériorité de ce poème,

par rapport à celui de Gen. 49, résulte de la prééminence
qui y est attribuée à Joseph, soit au royaume d'Ephraim, et

du rôle sacerdotal qui y est assigné à Lévi, lequel n'est rien
moins que béni par Jacob dans la << bénédiction » de ce

dernier. On incline à en placer la rédaction vers l'an 800 ou
à la fin du vme siècle, sous Jéroboam II, soit à un moment
où le royaume des Dix tribus était particulièrement
florissant.

Le cantique d'Ex. 15 a été en tout cas amplifié ; on croit
qu'un thème primitif y a été repris et développé ultérieurement.

Ce thème se réduirait à la strophe par laquelle il
commence et qui revient àia fin, dans la bouche de Marie (v.21).
Les v. 13 ss. racontent, au temps historique, la conquête du

pays de Canaan ; ils supposent même l'existence du « lieu

> Voir année 1910, p. 151 s.



400 H. TRABAUD

que lahvé a préparé pour sa demeure » : c'est là une preuve
de la postériorité de cette partie de l'hymne, qui aurait été

ajoutée après l'érection du sanctuaire de Silo ou plutôt de celui
de Jérusalem. Pour des raisons métriques, Sievers considère
les v. 14-18 comme d'une plume plus jeune et arrête le chant
primitif au v.13; mais ce dernier ne peut se séparer des
suivants. Plus récent que E, dont il a utilisé le récit du passage
de la mer Rouge, l'hymne est, sous sa forme actuelle, rédigé
en une langue très pure, dans le style des psaumes et dans

l'esprit de D ; c'est dire que le dernier stade de sa rédaction
ne remonte pas au delà de la fin du vne siècle. Valeton le

croit même postexilique. Comme il porte incontestablement
un caractère liturgique, Ewald y a vu un psaume composé

pour être chanté à la Pâque. Cornili et Holzinger contestent
qu'il renferme même un petit noyau plus ancien que le reste,
et pensent que son auteur a simplement brodé sur le thème
donné par la réplique de Marie aux « enfants d'Israël ».

Parmi les « paroles » de Balaam, il en est vraisemblablement

de fort anciennes et de plus récentes ; après celles qui
ont leur place marquée dans la trame du récit, d'autres
semblent surajoutées ; les dernières, dit M. G., font allusion
aux événements de l'époque assyrienne (vme et viie siècles;.
Selon Renan, les oracles primitifs datent probablement du

temps de David : «on les créa sur le plus beau rythme de

l'ancienne poésie, et l'on fit de ces morceaux des cadres

sibyllins pour les prédictions relatives à l'avenir d'Israël et
des autres peuples». Ce ne sont, en tout cas, pas de véritables
oracles, mais, comme les testaments de Jacob et de Moïse, au

genre desquels ils appartiennent, des revêtements poético-
prophétiques de situations et d'événements historiques,
inspirés par la fierté nationale d'Israël.

D'après von Gall, les introductions aux oracles qui suivent
le premier de la série (Nomb. 23 : 1-12), et ces oracles eux-
mêmes, ont été successivement ajoutés par cinq rédacteurs
différents, qui ont fourni 23 : 13 ss.; 23 : 25 ss.; 24 : 12 ss.;
24 : 20a, 21a; 24 : 23a. Mais von Gall n'admet pas, pour
cela, que le plus ancien ait appartenu à JE. Il les attribue



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 401

tous à la période postexilique de l'histoire d'Israël; le dernier
ne daterait même que du temps de Pompée, et certaines
adjonctions d'une époque plus récente encore. Selon lui,
JE se serait borné à rapporter brièvement que Balaam bénit
Israël, sans donner le texte de ses paroles. Les raisons avancées

pour placer cette composition si tard sont presque toutes

empruntées à la statistique de la langue \ Elles n'ont pas

paru à tous convaincantes et, comme le remarque Holzinger,
à côté de l'opinion que les oracles de Balaam sont tous d'origine

tardive, qu'en particulier les derniers (àpartirde24:14),
qui, d'ailleurs, sortent du cadre historique donné, sont le

produit de la prophétie messianique postérieure et même

apocalyptique, subsiste l'idée, fondée aussi sur des raisons

critiques, que les oracles sont un écho des combats d'Israël
au premier temps des Rois et doivent avoir été composés peu
après l'époque de David.

Il faut admettre des appendices, non point seulement,
comme on l'avait dès longtemps reconnu, à partir de 24: 20,
mais déjà à partir de 24:14; car l'oracle de 24:15-19 ne
se rattache plus guère à la situation. Selon Gressmann, son
caractère supplémentaire ressort, en premier lieu, du fait
qu'il reproduit textuellement l'entrée en matière de l'oracle
précédent. Ensuite, il se distingue des trois premiers par un
coloris de prédiction très marqué : le ton de l'oracle, qui aime
à s'envelopper de mystère, apparaît dans l'allusion énigma-
tique à 1'« astre » qui sortira de Jacob, au « sceptre » qui
s'élèvera d'Israël. C'est une prophétie nettement messianique.

Les trois oracles suivants s'adaptent encore moins bien à

la situation des tribus dans les plaines de Moab et, d'après
leur propre texte, n'ont pas besoin d'avoir été prononcés par
Balaam. Ils peuvent avoir été réunis plus tard seulement aux
morceaux poétiques avec lesquels ils forment maintenant un
seul tout. On ne sait trop que faire de celui sur Amalek,

1 C'est ainsi que, pour ne citer qu'un ou deux exemples tiiés du premier oracle,

von Gall estime que «Jacob», pour désigner l'ensemble du peuple, et la forme

poétique « El » (23 : 7 s.), sont des termes postérieurs. De même l'emploi de

«Eliôn» seul (24:16) indiquerait une rédaction postexilique.



402 H. TRABAUD

(24: 20), qui a peut-être été inspiré par l'idée de compléter le

nombre des peuples se trouvant dans l'horizon d'Israël au

temps de Moïse. En revanche, on a vu dans les deux derniers
des allusions, non pas à la période assyrienne, mais à une
époque bien postérieure. Assour y serait employé, comme ce

terme l'est ailleurs (cf. Zac. 10 :10 s. ; Es. 19 : 23-25), pour
désigner la puissance mondiale du jour, persane ou syrienne, et

ils annonceraient le triomphe de cette dernière (24: 21 s.) sur
les Nabatéens, qui avaient pris la place des Kéniens, puis
(24:23 s.) la victoire de l'Europe sur l'Asie par les armes
d'Alexandre-le-Grand, sorti, d'après Macc. 1 : i, du pays de

Kittim, ou par celles des Romains, qui, d'après Dan. 11: 30,

forcèrent, par l'envoi de «vaisseaux de Kittim», Antiochus IV
à évacuer l'Egypte.

« Ni par leur langue, ni par leur fond religieux et théologique,

dit Holzinger, dont la conclusion nous paraît très
pondérée, les paroles de Balaam ne font l'impression d'être très
anciennes. La question reste ouverte de savoir si elles ont à

leur base d'antiques oracles, si, à partir de 24 :14, les appendices

se rapportaient aussi aux circonstances historiques de

l'ancien Israël, si, par conséquent, des matériaux qui peut-
être circulaient çà et là sous le nom de Balaam ont été peu à

peu groupés ici. D'autre part, l'obscurité de certaines allusions
peut avoir fourni l'occasion de leur donner un sens eschatologique.

Dans ce cas, les noms d'anciennes tribus disparues
auraient servi à désigner, d'une manière voilée, des

puissances du jour. Dans l'un comme dans l'autre cas, on ne peut
prétendre à tout tirer ici au clair. »

Les dates généralement adoptées pour la composition du
lahviste (au ixe siècle, vers 850) et celle de l'Elohiste (cent
ans plus tard) sont relatives à la rédaction finale de recueils
dont les premières bases peuvent fort bien avoir été jetées
plus tôt. Selon M. G., « on aurait grand tort de s'appuyer sur
ces dates pour en tirer des conclusions défavorables sur
l'historicité de telle ou telle narration. »

Des portions législatives de JE, le Livre de l'Alliance (B)
ne nous est certainement pas parvenu sous sa forme origi-



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 403

nelle : en l'analysant, on voit qu'il a été constitué au moyen
de groupements antérieurs. Il y a donc, comme le dit plus
loin M. G., une distinction à faire entre ce code tel que nous
le possédons et son noyau primitif, « dont les premiers
éléments peuvent remonter jusqu'à Moïse ». Modifiant cette

appréciation, M. G. dit à ce propos, dans son excellent petit
livre sur la Loi sous l'ancienne Alliance, qui est venu si
heureusement compléter la partie de son Introduction relative
au Pentateuque 1

: «Pas plus pour l'élément rituel que pour
l'élément juridique du Livre de l'Alliance, il n'est possible
de fixer la date d'entrée en vigueur de ces lois à un moment
déterminé de l'histoire d'Israël, par exemple à l'époque de

Moïse. Le code d'Hammourabi démontre que, bien plus
anciennement déjà, les peuples sémitiques observaient, en
matière de droit, des règles du genre de celles que contient Ex.
21-23. Semblablement, il est infiniment probable que les

quelques observances relatives au culte que nous relevons
dans le Livre de l'Alliance ont leur origine dans des usages
extrêmement antiques, se perpétuant de génération en

génération. »

Cherchons à élucider dans la mesure du possible les questions

que soulèvent les anciens textes groupés dans B et

constatons, d'abord, qu'il est le produit de tout un
processus littéraire, les éléments hétérogènes qu'il renferme

ayant été graduellement réunis en une seule collection.
Déduction faite des adjonctions de Bje et de Rd2 que nous y

1 Lausanne, Bridel & C'5, 1908.
2 II faut en ajouter une ou deux autres, de provenance différente : 22 : 31, où

apparaît une notion toute rituelle de la sainteté et où l'interdiction de manger de

la therêphâ ne cadre pas avec d'autres dispositions du code (21 : 34 s. ; 22 : 11,

13) et peut-être 23 : 13, où nous rencontrons un vous suspect et, semble-t-il, une

allusion au Décalogue. On a toutefois voulu voir dans ce dernier verset la fin
primitive de B. Sa première moitié : « Vous observerez tout ce que je vous ai dit »

paraît bien être la conclusion d'une législation. Mais, ainsi que l'observe

Baentsch, comme B comprend plusieurs collections de thorôth, on ne sait après

laquelle 23 : 13a avait à l'origine sa place : peut-être était-ce après les « paroles
de l'Horeb ». Quant à 23 : 136, il rappelle tout à fait 20 : 23 et 22 : 20 ; c'est

donc peut-être aussi un fragment détaché des debarim de E1.



404 H. TRABAUD

avons rencontrées, des debârîm qui formaient le décalogue
cultuel de E et des prescriptions humanitaires qui sont
venues l'amplifier, il ne reste, pour constituer le noyau primitif

de B, qu'un petit code de droit civil et criminel, dont les

articles, formulés à la troisième personne, visent des cas

spéciaux, indiqués par la forme conditionnelle. Mais ce code n'est
lui-même pas absolument homogène, car de la série des

mishpâtîm se détachent, par leur forme lapidaire comme par
leur contenu, les stipulations prononçant la peine de mort
contre les auteurs de divers délits moraux et religieux (21 :

12, 15-17; 22: 18-20J). Nous avons donc ici déjà l'œuvre
composite d'un rédacteur d'origine inconnue, que E a fait
rentrer dans sa narration. On s'accorde, en effet, à reconnaître

que le noyau primitif de B n'est pas de E et n'a été

qu'introduit par lui dans son œuvre.
Si cette première codification du droit eoutumier israélite

rappelle à bien des égards, pour la forme et pour le fond, la
législation d'Hammourabi, qui date du deuxième millénaire
avant J.-C. (vers 2200), et par conséquent, relève d'un ancien
droit sémitique en usage dans toute l'Asie occidentale, cela

n'implique pas, quoi qu'en dise Benzinger, qu'elle soit dans

une dépendance directe de cette législation babylonienne,
ni qu'elle ait d'abord été écrite en caractères cunéiformes,
pour n'être Lraduite en hébreu qu'au temps des premiers
rois. Il est, eu revanche, infiniment probable que c'est
seulement alors, soit au xe siècle, que la tradition légale en

cours, probablement héritée des Cananéens, puis adaptée au

iahvisme, a été fixée, ensuite du développement des institutions

politiques et sociales du peuple, de sa constitution en

un Etat organisé et de la nécessité de réglementer les
coutumes locales d'une manière uniforme. B suppose, en effet, les

benê-Israël, non plus nomades, mais sédentaires, voués à

l'agriculture autant qu'à l'élevage du bétail, connaissant

l'argent monnayé, possédant des esclaves et ayant leurs juges.
Tout cela nous reporte passablement après l'entrée en Ca-

1 22 : 18, interdisant de laisser vivre la magicienne, où apparaît le tu, a même

été rattaché aux ordonnances cultuelles.



l'introduction a l'ancien testament 405

naan. On a même conclu du fait que B a été admis par E,

qu'il fallait y voir un produit de la littérature du royaume du
Nord. Wildeboer en cherche l'origine dans les cercles
sacerdotaux de Béthel. Seul, Stade, en s'appuyant avant tout sur
sa partie cultuelle, en place la rédaction au vip siècle, sous

Manasse, et y voit le premier signe d'une réaction nationale
contre l'invasion des idées et des coutumes religieuses étrangères.

On ne sait si B nous est parvenu au complet et dans son

ordre primitif, mais on a de fortes raisons pour en douter
et pour croire qu'il ne suffit pas d'en retrancher les passages
secondaires pour en retrouver la figure originale. Si l'ordre
dans lequel les articles se suivent est raisonné et non point
arbitraire, il n'est pourtant pas, à proprement parler,
systématique et, en plus d'un endroit, il paraît avoir été dérangé.
21 : 17 devrait aller avant 21 : 16. 22 : 2, 3a se trouve intercalé

à une mauvaise place et paraît avoir appartenu à un morceau

aujourd'hui disparu sur le meurtre, dont la notion n'est

pas étrangère à l'auteur du code (cf. 21 : 28). 22 : 9 n'est pas

non plus à sa place. 22 : 21 se trouve répété 23 : 9. Si 23 : 4 s.,
sur le bœuf et l'âne de l'ennemi, qui détonne dans son
contexte et qui indique un point de vue plus avancé que son par-
rallèle deutéronomique (Deut. 22: 1-4), n'a pas été ajouté, ce

passage est, en tout cas, aussi déplacé. D'autre part, Gen. 31 :

39, qui trahit la connaissance de B (cf. Ex. 22 : 12), en
suppose un texte plus complet que celui que nous avons, et

l'article sur la vierge séduite (22 : 16), seul de son espèce,

paraît être le reste d'une série de lois sur les relations
illicites, comme il s'en trouve dans D (Deut. 22 : 22-30) et
surtout dans H (Lév. 20 : 10 - 21 ; cf. 18 : 6-20, 22 s.). A ces

observations de Baentsch, qui s'est spécialement occupé du

Livre du Pacte, en même temps que des Lois de sainteté, on

peut ajouter l'idée, émise par Stade, que le commencement
de notre code fait en tout cas défaut.

On a supposé qu'il fut d'abord ordonné d'après un plan
tout à fait régulier et sous forme de décades dont il s'est
conservé des traces visibles ; mais peut-être celles qui sont au-



406 H. TRABAUD

jourd'hui mutilées n'étaient-elles complètes que dans ia ou
les sources utilisées par le premier rédacteur.

A propos du Décalogue d'Ex. 20, M. G. se borne à dire
que, ramené à sa forme primitive la plus vraisemblable, il
présente un commandement, — le deuxième, relatif aux
«images taillées », — qui n'a longtemps pas été observé, si
l'interdiction qu'il formule est très antique et qu'elle remonte
à Moïse même. Dans son livre sur la Loi, qui ici aussi nous
servira à compléter l'Introduction, il remarque qu'à l'origine,
cette défense portait uniquement sur l'image taillée (pése/).
Plus tard, pour déjouer toute tentative d'éluder le commandement,

il fut ajouté : « Ni aucune ressemblance (themounâ)
quelconque de ce qui est dans les cieux en haut, ou sur la
terre en bas, ou dans les eaux sous la terre. » Il semble à peu
près certain que, d'une manière générale, dans les commandements

du Décalogue tels que nous les possédons, il y a des

éléments essentiels, primitifs, et des adjonctions ultérieures ;

d'où résulte, au point de vue extérieur, la différence sensible
des dimensions que présentent les divers préceptes. Il est

également probable, — comme on est en droit de l'inférer de

la comparaison des deux textes de l'Exode et du Deutéronome,

— que des modifications portant plus profond ont
été opérées ici et là. Mais sous la forme — ou plutôt sous les

deux formes — que revêt le Décalogue, nous ne pouvons
déterminer avec sûreté ce qu'il y a de primitif et ce qui est

venu s'y ajouter plus tard ; en d'autres termes, l'histoire du
Décalogue présente encore, et présentera peut-être toujours,
de grandes obscurités.

Essayons d'en donner tout au moins une idée. Le premier,
Ewald, qui fut suivi par Dillmann, a réduit le Décalogue à

un squelette donné comme sa forme primitive, parce qu'il le

jugeait trop long pour tenir sur les deux tables de pierre où,
d'après le Pentateuque, il fut gravé par lahvé. Ce point de

vue a été ensuite adopté par les théologiens de l'école
critique qui n'admettent pas l'origine mosaïque des dix
commandements et qui ne voient dans leur inscription sur les

tables qu'une idée éclose dans les cercles deutéronomistes.



l'introduction a l'ancien testament 407

Plus d'un indice, en effet, montre qu'ils ont passé par des
rédactions successives, mais avant tout le fait que certains
d'entre eux sont accompagnés de considérants et de

promesses, tandis que les autres revêtent une forme absolument
sommaire.

A côté des adjonctions deutéronomistiques que nous avons
eu l'occasion d'y signaler (Ex. 20 : 5b, 6, 126) et d'autres
éléments du même genre tenus également pour secondaires sans

qu'on puisse aussi exactement en indiquer la provenance
(v. 2b, Ab, ha, 1b, 9 s., 17b), il est un considérant propre
au texte de l'Exode qu'on a longtemps cru dépendant de P,
à savoir celui qui motive le repos du sabbat, non comme
le fait le texte deD, par le souvenir de la servitude d'Egypte,
mais par le repos de lahvé après les six jours de la création.
Mais des divergences entre sa terminologie et celle du récit
de Gen. 1-2 : 4a (ainsi Hî|3 au lieu de J13tÖ)> comme aussi

l'adjonction de la mer au ciel et à la terre, seuls mentionnés
dans ce dernier, ont amené Budde, dont l'hypothèse, admise

par Holzinger et par Cornili, tend à prévaloir, à supposer
que ce considérant a été emprunté par E2, ou par JES, à la
narration de J2, aujourd'hui disparue, qui est à la base de

celle du Document sacerdotal.
Après le retranchement de tous les éléments secondaires,

on se trouve en présence de debârîm de forme lapidaire,
dont quelques-uns tout au moins paraissent avoir déjà une
histoire derrière eux et n'être que la transformation, dans le

sens prophétique, d'anciennes thorôth, dont les racines
remontent jusqu'à l'époque antérieure à l'établissement d'Israël
en Canaan et qui ont pu subsister longtemps, sous leur
forme première, dans la tradition orale.

Il est certain, aux yeux de M. G., que « la pensée mère du
Décalogue représente la vérité primordiale dont Israël est
redevable à Moïse ». Dans notre ouvrage sur la Loi mosaïque*,
nous en avons mis l'origine en rapport avec le prophétisme
du vme siècle plutôt qu'avec la personnalité du fondateur du

1 p. 15.



408 H. TRABAUD

iahvisme, en avançant, entre autres raisons, celle que la

complète ignorance du deuxième commandement pendant
des siècles ne s'explique pas s'il est mosaïque et que, quoi
qu'on en ait dit, il n'est pas plus récent que les autres. Nous

avons vu, d'autre part que, si le Décalogue n'est pas, comme
on l'a aussi supposé, un produit du mouvement deutéronomique

1, il ressortit tout au moins à E2. La constatation de

ce fait, et celle de l'existence d'un décalogue cultuel dansE1,
sont donc venues confirmer la j ustesse de cette thèse. Il résulte
aussi de son insertion tardive dans la contexture de

l'Elohiste, qu'il doit être considéré désormais, non plus comme
une source, mais comme un complément de JE.

Après être remonté jusqu'aux origines de l'écrit prophé-
que, avec 621 pour point de départ, M. G. se tourne vers la

période postérieure à cette date et commence par constater

que la thorâ d'Ezéchiel (ch. 40-48) marque sur plusieurs
points, surtout au sujet de la hiérarchie sacerdotale, un pas
en avant sur D, et à plus forte raison sur JE. Chez lui, on ne
trouve sans doute encore aucune trace d'aaronisme. Cependant

son projet de constitution se rapproche de P et une
relation particulière unit Ezéchiel aux Lois de sainteté ; ces

rapports existent, non seulement entre les chapitres terminaux

de son livre, mais entre ce livre tout entier, et H, notamment

Lév. 26. Ezéchiel n'est cependant pas, comme on l'a
supposé2, le rédacteur de ce code; car, s'il y a, entre lui et H,
d'incontestables analogies, il y a pourtant aussi des divergences
appréciables 3. M. G. incline avec raison à envisager Ezéchiel
comme antérieur à H, les traits caractéristiques communs
aux deux écrits lui semblant avoir chez le prophète une
saveur plus originale. Le prophète n'a toutefois exercé sur H

1 Meinhold le fait môme dater de l'exil. — 2 Graf, Colenso, Kayser, Horst.
3 Ezéchiel ne connaît pas le grand prêtre, et H ne fait pas de différence entre

les prêtres et les lévites. Si Ezéchiel mentionne une année de liberté (46 : 17), il
ignore les années sabbatiques. Dans H manquent les sacrifices expiatoires. Les

prescriptions sur les sacrifices ne sont pas identiques dans les deux écrits (cf.
Lév. 23 : 13 et Ez. 46 : 14), non plus que celles sur la pureté des prêtres (cf.
Lév. 21 : 1-9 et Ez. 44 : 20-22, 25-27).



l'introduction a l'ancien testament 409

qu'une influence indirecte. La substance des Lois de sainteté
est sans doute antérieure à lui, mais elles-mêmes ont été

rassemblées après lui par un rédacteur qui appartenait au cercle
de ses disciples. Les chap. 21 à 26 du Lévitique sont toutefois

plus tardifs que le reste du recueil et leur substance est

postérieure à Ezéchiel, ce qui n'est pas le cas pour les autres
lois de sainteté.

Il est intéressant de rapprocher de ce point de vue celui de

Baentsch, qui s'est spécialement occupé des Lois de sainteté,
et qui en considère aussi la rédaction finale comme

postérieure à Ezéchiel. Selon cet auteur, elles comprennent
trois groupes distincts, à savoir : a) Lév. 17; b) Lév. 18-20 et,
dans les chap. 23-25, ce qui est afférent à H, le tout reposant
sur plusieurs anciennes séries de lois ; c) Lév. 21 et 22,
également retravaillés d'après des matériaux existants. La couche
du milieu serait plus récente que D, mais antérieure à

Ezéchiel ; seules les deux autres, qui traitent spécialement des

questions relatives au culte, dépendraient de celui-ci, ainsi

que le chap. 26, qui leur fut ajouté — remanié — vers la fin
de l'exil, dont il reflète la situation.

Bertholet ne veut distinguer, dans Lév. 17-25, que douze

morceaux isolés, dont il renonce à déterminer les dates
précises. A ses yeux, toutefois, le chap. 20 est d'une origine
plus ancienne que son pendant, le chap. 18, non pas tant,
comme on l'a supposé, parceque quatre des unions sexuelles
interdites dans ce dernier n'y figurent pas, mais parce qu'il
y manque un parallèle de 18 : 18, défendant le mariage avec
deux sœurs (encore donné comme tout naturel dans l'histoire
de Jacob).

Selon Budde, au contraire, de ces chap. 18 et 20, qui donnent

deux rédactions différentes de la même loi, le premier
est, en somme, le plus ancien. L'adultère est mieux à sa place
18 : 20, après les mariages consanguins, que 20 : 10, en tête
des unions illicites. La série de ces unions paraît plutôt
raccourcie au chap. 20, où l'on constate l'absence de 18 : 7,10,
17& etl8\ qu'allongée au chap. 18. Autre signe de postériorité:

» 20 : 19 18 : 12 s.) est une adjonction.

THÉOL. El PHIL. 1911 27



410 H. TRABAUD

le chap. 20 renferme des éléments étrangers à son sujet
(v. 1-6, 9, 27), dont un seul, la condamnation des sacrifices
au Mélek, se retrouve au chap. 18 (v. 21), mais en harmonie
avec le contexte ; il n'est donc pas ici une glose, comme on
l'a prétendu. Enfin le chap. 18 donne l'interdiction simplement

comme telle, sous la forme impérative du décalogue
moral. Dans le chap. 20, par contre, nous avons la forme
conditionnelle, suivie de la pénalité ; ce qui indique un
remaniement postérieur.

En revanche, le chap. 18 trouve, à tous égards, dans le 19e

sa continuation et son complément. Ces deux morceaux
forment ensemble, sur la base du Décalogue, de B et de D, une
thorâ complète, pour l'essentiel, de ce qui touche au domaine
moral et religieux. L'élément cultuel proprement dit en est

seul exclu, de telle sorte qu'on paraît presque n'y avoir en

vue que la diaspora, où un service du temple n'était pas
possible. Le chap. 20 s'explique le mieux comme un extrait
de ce petit catéchisme, où l'on a passé sur la morale sociale.

Ici, comme ailleurs, Budde est très ingénieux, très intéressant,

mais aussi très subjectif. D'après lui encore, H comprenait

à l'origine les chap. 17, 21-23 et 25. D'abord, semble-t-il,
on a ajouté le chap. 20, plus tard seulement aussi le code
18 s., pour ne pas laisser perdre une matière de valeur.

On le voit, l'accord n'est pas près de se faire entre les

critiques sur la manière dont H s'est formé, mais on reconnaît
généralement que sa rédaction actuelle s'est opérée en deux

ou trois temps et qu'elle s'est achevée vers 550. Comme ledit
très bien Staerk, nous avons en lui un compendium de lois
comprenant différentes couches, colligé par plusieurs mains
et à diverses reprises. Il faut y voir un projet de loi destiné
à régler, d'après les idées acquises au cours de l'exil, alors

qu'on en prévoyait sûrement la fin, le culte à rétablir à

Jérusalem : ses rédacteurs poursuivaient donc le même but
qu'Ezéchiel, mais avec un sens plus juste des possibilités.

Une nouvelle étape dans l'histoire de la formation du
Pentateuque est marquée un siècle plus tard, par la promulga-



l'introduction a l'ancien testament 411

tion de la loi d'Esdras, qui a canalisé le judaïsme postexilique.

Ce scribe est-il lui-même l'auteur, le seul auteur du
Document sacerdotal A-t-il eu des collaborateurs, des

précurseurs peut-être Où et quand a-t-il composé son œuvre
En Babylonie? à Jérusalem Et cette loi, était-ce seulement
P? ou bien était-ce le Pentateuque comprenant aussi JED?
Autant de questions discutées que M. G. a dû se borner à

indiquer en passant, en ajoutant qu'on n'a pas les éléments
nécessaires pour leur donner une réponse sûre. Il ne sera

pas sans intérêt de signaler les hypothèses auxquelles on a

eu recours pour les résoudre dans un sens ou dans un autre.
Ces hypothèses supposent naturellement l'historicité de ce

qui nous est raconté d'Esdras dans l'Ancien Testament. Nous
devons toutefois faire remarquer préalablement que ce qui
le concerne ne paraît pas aussi sûrement établi que ce qui a

trait à Néhémie. Renan en fait même très peu de cas et
considère comme légendaires les récits qui le mettent en scène,
et il n'a pas été seul à trouver étonnant qu'Esdras ne soit
mentionné ni par Néhémie dans ses Mémoires, ni parle Siracide,
(qui donne pourtant une place à ce dernier personnage, après
Zorobabel et le prêtre Josué, dans son « éloge des pères »),

pour ne pas parler de 2 Macc. 1 : 20 ss., où l'on s'étonne de

ne pas le voir non plus apparaître (cf. 2 :13). Cheyne n'admet

aussi qu'un noyau historique dans le récit de Néh. 8,
qui ressemble extraordinairement à celui de la lecture du
livre de la loi sous Josias, et la narration de la réforme du
mariage, dans Esdr. 9 s., ne lui paraît pas moins pleine
d'invraisemblances.

L'Américain Torrey va encore plus loin. Selon lui, abstraction

faite des anciens matériaux connus par les livres
historiques antérieurs et des « paroles de Néhémie » (chap. 1-6),
le Chroniste n'avait aucune source quelconque, mais inventa
tout lui-même. Les Mémoires d'Esdras sont donc un fruit de

son imagination et les «documents» araméens contenus dans

son livre, une fiction composée par ses disciples
poursuivant le même but quelui dans la rédaction de son œuvre.
L'historicité des faits rapportés dans les livres d'Esdras et de



412 H. trabaud

Néhémie a été enfin contestée par Willrich, qui n'admet pas

qu'il y ait jamais eu de scribe Esdras ni de loi rapportée de

Babylonie. Selon lui, l'histoire de Juda et le développement
de sa littérature se sont poursuivis sans interruption en
Palestine, où le 2e Esaïe, en particulier, a été écrit.

L'impartialité nous faisait un devoir de signaler, avant
d'entrer en matière, les hardiesses de cette critique
ultraradicale. L'adoption de ses conclusions simplifierait
considérablement le multiple problème en présence duquel nous
nous trouvons ; mais celles-ci ne nous apparaissent rien
moins que démontrées et même des historiens aussi peu
suspects de conservatisme qu'un Stade et un Guthe ne les
ont pas adoptées.

Abordons donc la première question posée. Pour affirmer
qu'Esdras était lui-même l'auteur de la loi qu'il fit adopter à

Jérusalem, on s'appuie 1 sur un passage du chap. 7 de son
livre. Les dix premiers versets de ce chapitre sont une
introduction résumant brièvement les faits qui vont être décrits
plus en détail. On la considère comme un extrait des

Mémoires d'Esdras, rédigé par le Chroniste ou par un écrivain
intermédiaire, par conséquent postérieur à la rédaction de

ces Mémoires eux-mêmes. Suit, dans les v. 12-26, après une
indication sommaire en hébreu, qui ne peut en être séparée
(v. 11), un document officiel en araméen, qui reproduit une
lettre du roi Artaxerxès à Esdras. Comme le montre le v. 27,

ce morceau doit avoir été utilisé par Esdras lui-même pour
la composition de ses Mémoires ; il est donc plus ancien

que le précédent. Or Esdras y est qualifié, au v. 12, de

ktoö nVarn strn isp, et, au v.«, de-rnsp 'W ISO
nïrP- Ces expressions sont inexactement rendues par «

enseignant les commandements et les lois de l'Eternel » ou
«instruit des commandements de l'Eternel », et par «versé
dans la loi du Dieu des cieux2», alors que le terme 1 SO,

ou TSOj indique qu'il écrivit ces commandements ou

1 Ed. Meyer, Cheyne.
s Segond et Crampon. Voir aussi la traduction de Reuss.



l'introduction a l'ancien testament 413

cette loi, ce qui suppose qu'il ne le fit pas à titre de simple
copiste. Les Septante ne s'y sont pas trompés ; ils ont même

ponctué 120 le second des deux ISO du v. 11 et
traduit t<3 ypappaTeï ßißliov ïiywv Ivtoàûv Ku/k'ou, exprimant sans
malentendu possible l'idée qu'Esdras était lui-même l'auteur
ou l'éditeur du livre qui, d'après le firman du roi, était
« dans sa main » (v. 14). C'est seulement le Chroniste qui a

fait d'Esdras un « scribe versé dans la loi de Moïse » (JltÖÜ

rninS TTIH ISO), en prenant 13 0 dans le sens dérivé
de scribe, soit de docteur de la loi, (v. 6 ; cf. v. 10). Ce n'est

qu'en introduisant ce sens dans les v. 11 et 12 qu'on peut
contester, comme on l'a fait, qu'Esdras ait lui-même rédigé
P, parce que cela ne concorderait pas avec la manière dont
il est parlé de lui dans le chapitre qui vient de nous occuper.

On a aussi conclu du fait que le style et les particularités
linguistiques d'Esdras ne se rencontrent pas dans P, qu'il
voulait seulement faire connaître et pratiquer une loi existant
avant lui et même déjà connue en Babylonie dans quelques-
unes de ses parties. Selon Sellin, le respect dont Esdras
entoure P indiquerait que ce n'est pas lui qui l'a composé ;

selon Holzinger aussi, son initiative est, en tout cas,
psychologiquement plus compréhensible s'il n'a pas participé à la
rédaction de P que s'il a entrepris lui-même de l'élaborer,
soit déjà en Babylonie, soit seulement à Jérusalem, entre
458 et 444. Ces arguments ne sont pourtant pas décisifs.

On peut, en tout état de cause, affirmer que, même si c'est
à Esdras qu'il faut attribuer la paternité de la loi sacerdotale,
de même qu'il a eu des continuateurs, il a eu, sinon des

collaborateurs proprement dits, du moins des précurseurs
immédiats qui lui ont frayé les voies, dont il a utilisé les

travaux et qui ont contribué à faire de P moins l'œuvre d'un
individu isolé que celle de toute une école. Après la thorâ
d'Ezéchiel, d'autres hommes, animés de son esprit, avaient

conçu des projets de constitution religieuse différant sur des

points importants du livre de la réforme de Josias, lequel ne

répondait plus aux nécessités du moment. Le code des Lois
de sainteté ne fut sans doute pas la seule collection de ce



414 H. TRABAUD

genre. Il doit y en avoir eu d'autres qui ne se sont pas conservées

ou du moins pas maintenues distinctes, mais qui préparèrent

de leur côté les esprits à recevoir P. On s'explique que
le culte ait été mis au centre de cette législation nouvelle.
Non seulement il importait d'en sauver de l'oubli les

pratiques, la tradition orale ne suffisant plus à les conserver
depuis que l'exercice en était suspendu, mais justement
parce qu'on devait s'en passer, il fut idéalisé et entouré d'une
glorieuse auréole. Arrachés du service des autels, les prêtres
profitèrent de leurs loisirs pour se plonger avec ardeur
dans l'œuvre de sa reconstitution théorique. Les regards
dirigés vers le passé, ils en réunirent ce qui leur était cher
et sacré.

C'était cependant en vue de l'avenir qu'ils le faisaient. Ils
croyaient qu'au temps marqué par lui, lahvé «changerait le

sort» du peuple et qu'alors commencerait pour lui une ère

nouvelle, dont il fallait préparer l'avènement. C'est pourquoi
aussi il paraît s'être fondé en Babylonie des écoles consacrées
à l'étude de la loi, et qui, dans l'attente de la restauration du
culte, rassemblèrent, renouvelèrent et marquèrent de leur
sceau les traditions sacerdotales, peut-être déjà en partie
fixées. On remania les anciennes thorôth, on les purifia des

éléments cananéens et, en général, de tout ce qui n'était pas
en harmonie avec la sainteté divine telle qu'on la comprenait
alors, et on les systématisa. Après le retour de l'exil, ces lois,
transmises par écrit ou oralement, jouirent d'un grand
ascendant dans la communauté dirigée par Josué et par
Zorobabel.

M. Gautier a donc bien raison de le dire : on peut affirmer
sans présomption qu'outre H, Esdras — ou, si l'on préfère
employer l'anonyme, l'auteur de P, — a disposé des sources
écrites et orales que pouvait lui fournir la tribu sacerdotale;
il faut voir un indice de ce fait dans l'absence de données sur
la signification des anciens sacrifices, supposés connus,
popularisés par une longue pratique, et qui ne sont pas expliqués
comme le sont ceux, relativement récents, pour le péché et

pour le délit.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 415

M. G. relève de nouveau, à ce propos, le caractère conservateur

de P, que Volz s'est aussi appliqué à faire ressortir
dans d'intéressantes considérations: «P, dit-il, n'est pas une
loi nouvelle, composée pour une époque déterminée, mais

une collection de rites courant au sein du peuple, qui s'étaient
formés au cours des siècles et qui reçurent par lui leur
forme définitive. Esdras apporta à la communauté postexilique
toute la thorâ, qui devait devenir l'acte constitutionnel
(Staatsact) de la communauté jérusalémite. Il ne s'y trouvait
rien de bien nouveau, si ce n'est que la loi y était recueillie
dans l'esprit du sacerdoce et devenait maintenant le livre
sacré d'Israël.... Dans les rites de P, comme dans P lui-même,
se trouvent superposées plusieurs couches; à de très
anciennes observances mainte pièce a été ajoutée. Il s'agit de

dégager les différentes couches des rites particuliers et de

tracer un tableau de leur développement. En dépit de la
rédaction tardive de P, on y trouve des parties très vieilles;
tel de ses morceaux remonte peut-être à l'origine d'Israël. »

Suivant un courant très marqué dans certaine école, tels

critiques sont portés à accentuer plu s que de raison, nous
semble-t-il, ce caractère traditionnel de P. C'est ainsi que Sellin,
s'avançant dans une voie où était entré Merx, admet l'utilisation

de documents antéexiliques dans des parties de la

législation telles que la théorie de la ten te d'assignation comme
centre du culte, et aussi dans la portion narrative du Document
sacerdotal, à ses yeux simple vernis recouvrant, non seulement
dans le premiers chapitres de la Genèse mais aussi plus loin,
une rédaction en bonne partie au moins aussi ancienne, si

ce n'est plus, que J et E, de telle sorte que le livre d'histoire
sacerdotal était déjà fixé au moins au temps des rois.

A l'idée de faire remonter un peu haut la composition de

P dans son ensemble, Cornili oppose avec raison les
considérations suivantes: «Qu'on ne se laisse pas aller à l'illusion
que les anciens matériaux renfermés dans P indiqueraient
l'âge de la rédaction de cette loi. Par une singulière ironie du

sort, pour spiritualiser le plus possible la religion d'Israël,
elle a justement utilisé maints éléments païens du. iahvisme.



416 H. TRABAUD

Mais ce n'est pas leur présence en elle-même qui décide au

point de vue de l'histoire de la religion; c'est leur mise en

valeur et leur place dans le système ; or le fait qu'ils sont
devenus la chose principale dans le judaïsme et en constituent
l'essence caractéristique, est justement une manière de voir
qu'on ne rencontre pas avant P, et qui ne s'est produite que

par P. »

Les avis diffèrent aussi en ce qui concerne le moment précis

et le lieu de larédaction deP. Reuss, qui l'attribue à Esdras

lui-même, n'hésite pas à la placer après l'arrivée de celui-ci
à Jérusalem. Il ne peut avoir employé à autre chose les
quatorze ans qu'il y passa avant la promulgation de la nouvelle
loi, en 444. Mais la certitude de ce long séjour préparatoire
a été trop ébranlée, ces dernières années, par l'hypothèse très

plausible d'une arrivée plus tardive d'Esdras1, pour qu'on
puisse faire encore grand fond sur lui. Il n'est nullement
certain que 444 soit vraiment l'année de l'introduction de P,

ni que 458 soit celle du second retour de l'exil. Contre la

composition de P par Esdras après cette date, même si on la

maintient, on peut d'ailleurs invoquer le fait que la loi était
déjà entre ses mains (Esdr. 7 :14) lors de son arrivée à

Jérusalem.

Ensuite le milieu dans lequel P a vu le jour se trahit par
l'opinion — qui lui est particulière— qu'avant Moïse, les

patriarches, n'ayant pas de sanctuaire, vivaient comme les Juifs
en Babylonie, qui attestaient leur attachement à la fois patriotique

et religieux à lahvé par des observances telles que la

circoncision (déjà ordonnée à Abraham) et l'abstinence du

sang (prescrite à Noé après le déluge). Aussi l'opinion
maintenant prédominante chez les représentants de l'école critique
est-elle que P a été rédigé vers l'an 500, en Babylonie, par
Esdras ou par un autre légiste. Elle n'est cependant pas
unanimement acceptée. H. Schultz trouve que, dans ces condi-

1 A l'appui de cette hypothèse, on fait remarquer entre autres qu'Esdras n'est

pas mentionné lors de l'arrivée de Néhémie à Jérusalem et de sa première entrée

en scène.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 417

tions, l'origine babylonienne de P n'est pas plus facile à

comprendre que sa composition par Esdras à Jérusalem, vu qu'à
ce moment le temple était restauré et le culte rétabli. Selon
M. Westphal, qui partage cette manière de voir, la seule
manière que nous ayons d'expliquer la forme et le fond de cet

ouvrage, c'est d'en placer ia rédaction à une époque où
l'absence momentanée de toute organisation religieuse donnait
libre carrière aux conceptions idéales du clergé. P nous
présente la forme sous laquelle on souhaitait de voir reprendre
le culte. 11 n'a pas été écrit en vue de la restauration d'Esdras.

Renan aussi croit qu'il a été composé à un moment où

les espérances de la nation n'étaient que des rêves, où le pays
s'offrait comme une carte blanche et où l'on pouvait confier
au papier les solutions les plus hardies, parce qu'on n'avait

pas à subir le contrôle de la réalisation.
A propos de la thèse soutenue par M. Westphal, M. Gautier

s'est déclaré personnellement enclin à admettre que le

grand œuvre de P s'est élaboré un peu plus tard que la fin
de l'exil. Il est bien difficile de se prononcer, avec les
éléments que nous avons, sur cette question de date, que, pour
ce qui nous concerne, nous laissons en suspens jusqu'à plus
ample informé.

L'édifice sacerdotal n'a d'ailleurs pas été achevé d'un seul

coup. Déjà plus haut, M. G. y avait constaté la présence de deux
couches superposées (Pe et Ps), que nous nous sommes appliqué

à distinguer et à analyser. Il relève ici qu'à côté de

passages secondaires qui reviennent sur un sujet déjà traité
antérieurement pour le modifier ou le compléter, il en est qui
paraissent destinés à régler un point demeuré jusque là en

suspens. «Il est très probable, ajoule-t-il, que ce travail de

retouches s'est poursuivi assez longtemps après Esdras et

Néhémie, mais dans une mesure de plus en plus faible. On

peut donc dire que, sinon dès 444, du moins au cours du
siècle suivant, le Pentateuque a été constitué dans son
ensemble avec tous ses éléments importants. »

Ceci nous amène à aborder la dernière question indiquée
par M. G. : quelle était l'étendue de la loi promulguée par



418 H. TRABAUD

Esdras1? Se réduisait-elle au Document sacerdotal ou comprenait-elle

l'ensemble du Pentateuque? A l'appui de cette
dernière opinion, on fait valoir les allusions de la fin du livre
de Néhémie à quelques articles de la loi deutéronomique, —
défense d'épouser les filles des amrnê-haarec, ordre de

remettre les dettes l'année sabbatique, interdiction d'admettre
l'Ammonite et le Moabite dans l'assemblée de l'Eternel ' (Néh.
10:30 s. ; 13:1; cf. Deut. 7:2 s.; 15:2; 23:3), - et l'emploi
des expressions khouqqîm, mishpâtîm, miçvôth, familières
à D, pour désigner le contenu de la loi (Néh. 10 : 29). Mais,
de l'avis de critiques autorisés, toutes ces allusions et ces

expressions se rapportent à des faits antérieurs à la promulgation

de la loi d'Esdras. Comme le remarque M. G., les

ordonnances énumérées dans Néh. 10 semblent préparer et
acheminer la législation de P bien plutôt que la suivre, et ce

chapitre était peut-être destiné à faire suite au chapitre 13,

comme une sorte de sanction donnée aux réformes de Néhémie.

Même si ce n'était pas le cas, l'absence, dans P, de

certaines ordonnances supposées par le texte de Néh. 10 pourrait

aussi provenir de suppressions opérées dans le livre de

la loi d'Esdras, qui peut aussi bien avoir été raccourci à

certains endroits qu'amplifié à d'autres. I! est même probable

que des morceaux de Ps, et même de Ps, furent biffés lors de

la rédaction finale du Pentateuque.
A côté de critiques conservateurs, l'hypothèse qui attribue

à Esdras l'introduction de tout le Pentateuque a été soutenue

par Wellhausen. Il s'appuie sur le retranchement du livre
de Josué, selon lui antérieur à 444, pour affirmer que ce fut
Esdras qui donna sa forme définitive au livre de la loi, et que la

réunion de P avec JED se serait opérée par ses soins déjà en

Babylonie. Wellhausen fait remarquer, à ce propos, que, si
le livre de Josué, qui rentrait dans le cadre historique de P,
avait eu une valeur légale, il l'aurait conservée. D'autre part,
la fin de P n'aurait pas été coupée s'il avait été en vigueur
indépendamment du reste du Pentateuque. Enfin, on ne l'au-

1 Sur la date de cette interdiction, voir plus haut p. 257.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 419

rait pas tout d'abord tronqué pour en rattacher, après coup, la
plus grande partie au Pentateuque et la fin à Josué. P est

lui-même antérieur à Esdras qui n'aurait pas mutilé sa propre
œuvre, et qui retrancha Josué pour faire passer le

Pentateuque tout entier comme étant de Moïse. Ed. Meyer déclare

sans valeur l'argumentation de Wellhausen, pour la bonne
raison que le livre de Josué n'a pas été détaché de l'Hexateuque

constituant une œuvre littéraire indépendante, mais
de tout l'ouvrage historique qui va de Gen. 1 à 2 Rois 25.

Selon Budde, dont l'argumentation ne nous a pas paru
moins convaincante, il n'y a aucun doute à avoir que la
communauté jérusalémite s'engagea à observer la loi telle qu'elle
se présente dans P, simplement parceque c'est elle seule qui
fait règle à partir du moment de son apparition. Tout au plus
peut-on se demander si, pour faire passer sa loi, soit P, qu'il
avait apporté avec 1 ui de Babylone, Esdras a consenti à l'amalgamer

avec JED pendant son long temps d'attente à Jérusalem1.
Mais on a peine à le croire ; car ce qui parut acceptable plus
tard, à une génération rentrée dans l'ornière habituelle,
devait paraître impossible au légiste de l'époque décisive où il
s'agissait d'entourer le nouvel Israël d'une double muraille
protectrice, matérielle et spirituelle. Ensuite le
Pentateuque tout entier aurait été beaucoup trop long à lire et,
avec la masse d'éléments hétérogènes qui y sont accumulés,
il aurait produit sur les auditeurs une impression si confuse

qu'ils n'auraient passu à quoi ils s'engageaient.Esdras peut,
il est vrai, n'en avoir lu que des extraits, en s'en tenant à ce

qui devenait obligatoire et à ce qui restait en vigueur des

autres lois; cela ne serait pas inconciliable avec les textes du
livre de Néhémie (8:8,18; 9:3), qui parlent d'une lecture faite
« dans le livre de la loi ». Mais il est plus simple d'admettre
qu'Esdras ne se présenta devant le peuple qu'avec P, et, sous

l'impulsion d'un grand enthousiasme et d'un joyeux esprit

1 Nous avons dit que l'existence de ce séjour de 14 ans avant l'arrivée de

Néhémie est très contestée, un nombre croissant de critiques plaçant, pour dos

raisons très sérieuses, l'entrée en scène d'Esdras après le premier séjour de Néhé

mie à Jérusalem et le relèvement des murs de la ville.



420 H. TRABAUD

de sacrifice, obtint de lui, par l'adhésion àia nouvelle loi, le
renoncement tacite aux anciennes traditions et coutumes
devenues chères. Il semble même qu'il ne lui ait pas donné
connaissance de P au complet, mais seulement des lois qu'il
importait, pour le moment, de lui faire connaître.

Il ne s'agit naturellement que de P§', mais déjà augmenté
de H, avec une partie au moins des adjonctions qui y ont été

faites dans le sens de P. La fête des huttes telle qu'elle est

décrite Néh. 8 : 14 ss. suppose, en effet, Lév. 23 : 39-43 sous
sa forme actuelle. Elle est célébrée d'après les indications de

H, mais étendue à huit jours selon P (cf. Néh. 8 : 18 avec
Lév. 23 : 395 et Nomb. 29 : 35).

L'opinion qui vient d'être développée paraît être aussi
celle de M. Gautier, qui, après avoir dit que la composition
du Document sacerdotal se rattache au nom d'Esdras, ajoute :

« Son apparition sur la scène de l'histoire nous est racontée
dans le livre de Néhémie et appartient à la seconde moitié du
ve siècle. Peu après, le recueil déjà formé JED et l'œuvre
nouvelle de P furent assemblés de manière à constituer un
ensemble qui est, en fait, notre Pentateuque actuel.»

La réunion des deux codes doit avoir eu lieu vers l'an 400,

peut-être plus tard encore, lorsqu'on n'eut plus à craindre
que l'autorité de la nouvelle loi fût ébranlée. La scission
samaritaine impose, il est vrai, une certaine limite dans le

temps à ce travail d'un dernier rédacteur, car, de tout le

canon de l'Ancien Testament, les Samaritains ne reconnaissent

que le Pentateuque. Mais on sait que nous avons des

renseignements peu sûrs, et même contradictoires, justement sur
le moment où se produisit cette rupture, Josephe la plaçant
un siècle plus tard que ne le fait le livre de Néhémie, soif
au temps d'Alexandre-le-Grand. Gomme le dit M. G., «toute
cette histoire du petit peuple samaritain, de sa religion
et de ses saintes Ecritures, est tellement enveloppée de mystère

que tout essai de s'en servir pour élucider un autre
problème, historique ou littéraire, ne saurait être qu'illusoire. »

11 faut noter toutefois que le Pentateuque samaritain ne

diffère pas, pour l'essentiel, du texte massorétique ; cela



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 421

suppose que, lors de son adoption par la communauté
schismatique, le recueil sacré des Juifs était déjà définitif, achevé

jusque dans ses détails. Il semble donc que, pour la fondation

de cette communauté, la date de Josephe soit à préférer;
car si les Samaritains avaient déjà adopté le Pentateuque au

ve siècle, il resterait trop peu de temps pour l'insertion des

morceaux afférents à Ps, la combinaison de P avec JED et la
reeonnaissance de cette œuvre comme écrit canonique. Selon

Duhm, les deux grandes œuvres parallèles, celle de la réforme
de Josias et celle procédant d'Esdras, paraissent avoir assez

longtemps subsisté l'une à côté de l'autre. On pouvait les

employer simultanément ; car la plus ancienne n'avait pas
été complètement remplacée par la plus jeune et avait, de

plus, sur elle le privilège de l'âge. Ce n'aurait même été qu'à
l'occasion de la traduction grecque ordonnée par Ptolémée II
Philadelphe, vers 250, que se serait produite la réunion en
une seule thorâ de ce qui est maintenant renfermé dans notre
Pentateuque. Nous donnons cette opinion, qui nous paraît
très hasardée, à titre de curiosité, de même que celle d'As-

mussen, d'après lequel, le but des hommes de P étant de

refouler JED, ils auraient d'abord composé dans cette intention

la Chronique, et n'auraient réuni les deux œuvres
législatives qu'après s'être convaincus de l'impossibilité de

déloger JED. Le terminus ad quem pour la rédaction finale du
Pentateuque, ne nous paraît, en tout cas, pas pouvoir être

reporté si tard, car la Chronique suppose des institutions
dont il n'est pas question dans la Thorâ et ne peut être placée
qu'après elle.

Nous avons dit plus haut que, des adjonctions insérées
dans P, les unes sont antérieures, les autres postérieures à

sa combinaison avec JED. Il en est peut-être aussi qui y
furent introduites à l'occasion de cette combinaison. Selon

Kautzsch, ce fut même en constituant le nouveau recueil
qu'on y intercala, — pour réunir en un seul corpus juris
sacri tout ce qu'on possédait en fait de lois, — les codifications

émanées, avant ou après Esdras, des cercles sacerdotaux,

en partie comme morceaux parallèles de textes déjà



422 H. TRABAUD

antérieurement admis (ainsi Ex. 35-40 à côté de 25-29), en

partie pour traiter plus amplement des points fondamentaux.
En rapport plus ou moins étroit avec cette rédaction doit

s'être opérée la séparation du livre de Josué, ou plutôt de la
suite des livres historiques, et de la Thorâ, et la division de

celle-ci en « cinq cinquièmes». Cette division est plus
ancienne que la traduction des Septante. On ne sait quand ce

code si complexe est devenu canonique et normatif dans

toutes ses parties. Il est certain seulement que la canonisation

ne s'étendit tout d'abord qu'au Pentateuque, à l'exclusion

des écrits dont il avait été détaché.

C'est ici le lieu de dire quelques mots de l'œuvre du
rédacteur qui a combiné P avec JED (Rp), en prenant pour
base de son travail le Document sacerdotal, à ses yeux
absolument sacré, et en se plaçant à son point de vue. La fusion
qui en est résultée est moins complète que ne le sont celles

opérées par Rje et par Rd. 11 ne s'applique, en particulier,

pas autant que le Jehoviste à harmoniser les textes, à

supprimer par des raccordements les contradictions qu'ils
présentent : cela se voit, par exemple, au chap. 25 des Nombres,

où la débauche avec les femmes madianites est assez

mal soudée (v. 6) avec l'idolâtrie deBaal-Peor. Nous avons à

faire à un simple compilateur.
Si son principe est de respecter le texte de P, avec ses

cadres, sa chronologie, sa disposition des matières, de le

ménager, par conséquent, autant que possible, il ne l'a cependant

pas toujours laissé intact ; ainsi, dans la scène du Sinai,
le Décalogue, que P doit avoir connu l et auquel il fait allusion

ailleurs, a été supprimé au profit du récit correspondant
de JE. Ensuite, l'histoire de la dispensation de la manne et
des cailles (Ex. 16) a été avancée par considération pour JE.
Nous avons vu qu'elle ne s'adapte pas à la situation, — étant
donné qu'elle suppose, entre autres, l'érection du sanctuaire, à

un moment où l'on n'était pas encore arrivé au Sinai, — et que
1 Meinhold estime même que le Décalogue figurait à l'origine après Ex. 31 :

18 (P), d'où il aurait été transféré à sa place actuelle.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 423

le texte de J ne rapportait ici que l'envoi de la manne, celui des

cailles ayant eu lieu seulement plus tard (Nomb. 11 : 4 ss.).
Rp a donc suivi la marche de JE, en substituant, il est vrai,
pour l'essentiel, la narration de P à celle du Jehoviste.
L'envoi des cailles a subi le sort de celui de la manne, et ainsi
a été évitée une combinaison difficile avec le passage de JE qui
le rapporte. On a cherché à masquer, dans le récit de P, cet

antichronisme, sans y arriver complètement, en supprimant,
au v. 10 (où tiHJpörnVx a été remplacé par 12"!Urwï<)
la mention du sanctuaire qui s'y trouvait, et qui aurait été

anticipée. Mais, en somme, Rp a rarement sacrifié P à JE ;

quand les deux textes entraient en conflit ou se répétaient,
il a, en général, fait le contraire. C'est ainsi qu'il a inséré,
immédiatement après l'épisode dont nous venons de parler,
celui de l'écrit prophétique relatif à la source miraculeuse
(Ex. 17 : 2-7), qui suppose également l'arrivée à Horeb, pour
donner place à la narration parallèle de P dans Nomb. 20.

Rp n'a pas moins traité aussi JED avec beaucoup de respect,
en en conservant tout ce qu'il a pu et en n'en retranchant
que ce qui ne pouvait être raconté qu'une seule fois ou

d'après un seul point de vue, par exemple la mort d'Abraham
et la confection de l'arche; et s'il l'a souvent corrigé d'après
P, il a cependant laissé subsister les traits divergents des

divers récils.
Il n'est pas toujours facile de distinguer Rp de Ps, soit des

parties secondaires de P, dont quelques-unes sont très
tardives, postérieures même à sa réunion avec JED. C'est ainsi

qu'on a attribué à ce rédacteur les listes généalogiques de

Gen. 36 et 46 et d'Ex. 6, que nous avons rangées parmi ces

dernières, et les modifications que nous avons signalées dans

Nomb. 20:1-13 et Nomb. 32, chapitre dans lequel Bp paraît
avoir procédé d'une manière particulièrement indépendante1.

1 C'est peut-être par considération pour la position actuelle de Jos. 13:15 ss.,

passage d'après lequel cependant c'est déjà Moïse qui a partagé le territoire à

l'orient du Jourdain entre les tribus de Ruben et de Gad, que Josué et Eiéazar

ont été introduits après coup comme chargés par lui de distribuer ee territoire

(cf. Nomb. 34 :14 s. P').



424 H. TRABAUD

Certaines tournures deutéronomistiques qui se rencontrent
sous sa plume— ainsi dans Ex. 6:6-8 — peuvent aussi le
faire confondre ici et là avec Rd. Il est même des adjonctions,
comme celles d'Aaron, à côté de Moïse, dans l'histoire des

plaies d'Egypte, et des prêtres dans Ex. 19, qu'on lui a

rapportées plutôt qu'à Rje *.

Dans la Genèse, Rp a déplacé, ou ajouté comme transition
à J, 2:4a (thôledôth du ciel et de la terre) et introduit diverses

gloses pour harmoniser et compléter le texte, particulièrement

dans le récit du déluge (6-8). Voyez aussi 10:21 (« tous
les fils»); 10:24; 15:7s., 13-16s, 186-213 ; 27:46 (en
rapport avec 26:35); 35:13b s. *; 37:14 (Hebron ?); 43:14 (El-
Shaddaï) ;47:30 («dans leur sépulture»); 48: 7; 49: 28a. Dans

49:31, Rp a, par contre, supprimé «et Rachel» par
considération pour JE. Il a, en outre, établi, à partir du chap. 17,

aussi dans JE, la distinction entre Abram et Abraham, Saraï
et Sara. Il a substitué Sara à Abraham à la fin du chap. 24,

pour raccorder J avec P, et retravaillé, dans le chap. 34, le
récit de E, au point de le rendre méconnaissable, dans le sens
et d'après le vocabulaire de P.

Dans l'Exode, Rp n'aurait inséré, indépendamment de la
figure d'Aaron dans les chapitres 4 ss. que 4:9; 6:6-8;
12 : 42b, et l'expression «tables du témoignage» dans 31 : 18

et 34:29. Nous avons vu que 20:11 (adjonction au quatrième
commandement) est afférent à E"2 ou à JES.

1 Sellin attribue la dernière à Rd! On comprend que, étant donnée la difficulté

qu'il y a à répartir les gloses entre trois rédactions successives du Pentateuque,
Kautzsch y ait renoncé, soit dans son édition de la Genèse publiée en collaboration

avec Socin, soit dans les parties de la Thorâ qu'il a lui-même traduites et

commentées dans sa Heilige Schrift des A. T., et les ait uniformément désignées par
un R.

2 Dans ces versets, Gunkel a cru retrouver des traces de E, Holzinger des traces

de J, et l'un et l'autre n'admettent qu'un remaniement opéré par Rp.
3 Selon Holzinger, le v. 18b serait une amplification deutéronomistique, d'une

autre main que les v. 19-21.
4 Selon Cornili, tout le morceau 35 : 6a, 9-15 aurait été librement composé, en

enlevant, selon l'hypothèse de Gunkel, les v. 6», 11-13% 15 de derrière 28 : 9 pour
tenir compte du récit parallèle de JE.



l'introduction a l'ancien testament 425

Rp ne paraît pas avoir retouché le noyau législatif du Document

sacerdotal (Ex. 25-Nomb. 10:10). Dans les Nombres, il
a ajouté 11:7-9, pour rappeler ce qu'était la manne d'Ex. 16;
11:10 («dans chaque famille »); 11:21 («600 000»); 12:16b ;

17 :12 s. (tout au moins déplacé); 36 :13.
Dans le Deutéronome, Rp a laissé intact le code de 12-26,

mais on lui doit le remaniement de 1:1-5, pour le rendre
conforme à P, l'insertion de 4:41-43, le déplacement de

10:6 s. (tiré de Nomb. 21) et la forme actuelle du chapitre 27,
dont il a lui-même rédigé les v. 14-25, qui supposent H à côté
de D et de B.

Ici aussi nous avons l'œuvre non tant d'un seul rédacteur
que d'un cercle de sopherim, qui paraissent avoir fait école,
à en juger par les modifications qui furent encore apportées
au texte après l'achèvement de leur œuvre, comme le montre
la comparaison du Pentateuque hébreu avec les versions

grecque et samaritaine. M. G. a donc raison de dire qu'il est

permis de se demander si telle adjonction de détail ne serait

pas postérieure à celle des Septante.
Cependant la rédaction, dans le sens propre du mot, est

peu à peu devenue un simple remaniement fait en vue d'améliorer

le texte. «L'Orient, surtout dans le passé, n'a pas su

respecter la lettre des manuscrits. Les copistes retouchaient
les récits, ajoutant les gloses qu'ils trouvaient en marge, ou
bien remplaçant un mot effacé ou manquant par celui qui
leur semblait le plus juste.... Il serait difficile, surtout pour
les livres historiques de l'Ancien Testament, de dire à quel
moment précis s'est arrêté le travail de dernière rédaction

pour céder le pas au travail, rien moins que servile, des simples

copistes L »

On ne put toutefois plus introduire de nouvelles prescriptions

dans le Pentateuque quand se furent multipliés les

manuscrits de cet écrit, devenu normatif. C'est ce qui explique
que certaines institutions, comme la division des prêtres en

vingt-quatre classes, l'abaissement à vingt ans de la limite
d'âge pour l'entrée en fonctions des lévites, ne font leur appa-

1 H. Vuilleumier.

THÉOL. ET PHIL. 1911 28



426 H. TRABAUD

rition que dans la Chronique (1 Chron. 24:1-19; 23 :24; cf.

Nomb. 4:35 et 8:23). D'autres trouvèrent leur place dans la
loi orale, la halakâ, qui date, du moment où cessa la promulgation

de nouvelles lois écrites. C'est à elle que l'évangéliste
fait allusion quand il parle de la « tradition des anciens », à

propos de certaines coutumes des Juifs de son temps (Marc
7 : 3). On sait que cette tradition elle-même finit par être fixée
et canonisée dans la Mischna, à partir de la fin du ne siècle
de notre ère.

M. Gautier met de nouveau ici à part le chapitre 14 de la
Genèse, qu'il avait laissé en dehors de la répartition du
Pentateuque entre les quatre sources, et qui n'est que la dernière
intercalation un peu importante faite dans son texte. L'époque
de sa composition et sa valeur historique ne sont pas moins
difficiles à déterminer que sa provenance. Tandis que ce morceau

est pour les uns un document antique et original, dont
la narration constituerait l'un des plus remarquables des

récits bibliques, pour les autres il serait une sorte de pastiche
sans valeur historique. Suivant ici comme ailleurs la voie

moyenne qui, dans le cas particulier, ne nous paraît pas la

plus sûre, M. G. admet qu'il a un fond historique, sans nier
que la rédaction en soit tardive et qu'il s'y trouve plusieurs
détails sujets à caution.

Certains exégètes font grand état de la ressemblance des

noms de Kedor-Laomer et de ses alliés avec ceux qu'on a

découverts sur les tablettes cunéiformes. Schrader a même

identifié Amraphel avec le fameux Hammourabi ; or cette
identification soulève de graves objections. Quant au nom de

Kedor-Laomer, c'est à tort que le père Scheil a cru le retrouver

dans une inscription. Il a été établi que le nom en question
doit être lu autrement et que c'est celui d'un officier babylonien.

En tout cas, comme le remarque M. G., il faut distinguer

entre la simple mention de quelques noms propres et

l'ensemble de la narration. On n'est nullement autorisé à

conclure de leur présence dans le récit à l'historicité des

faits rapportés.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 427

Selon Ewald, suivi par Kittel, nous aurions ici un fragment
d'une très ancienne œuvre historique cananéenne. Mais la

langue rappelle P; ensuite la tendance sacerdotale apparaît
clairement dans la figure de Melchisédec, mis en scène pour
établir le droit du grand prêtre de Jérusalem, qui avait aussi

un caractère royal, à lever la dîme, à moins que ce personnage

ne soit, comme dans le Psaume 110, le prototype du roi
théocratique ou d'un prince maccabéen en Sion l. On a aussi

vu dans les versets 18 à 20, une interpolation ayant pour but
de légitimer Jérusalem comme lieu de culte par une
consécration remontant aux plus anciens âges2. Mais, même si l'on
fait abstraction de ce passage, les indices de composition
tardive ne manquent pas dans le reste du récit. Aussi faut-il y

voir, avec Kautzsch, Wildeboer, Cornili, une hagadda comme
il s'en trouve ici et là dans les livres historiques de l'Ancien

Testament et qui doit avoir élé tirée d'un midrasch sur
la Thorâ ou l'une de ses parties. Le but en est de glorifier la
valeur guerrière et le désintéressement d'Abraham.

Dans ses 318 serviteurs, — qui à eux seuls valent l'armée
des rois d'Orienti — nous avons peut-être, selon l'hypothèse
des rabbins, une guémâtrie du nom d'Eliézer3. Les noms des

rois de Sodome et de Gomorrhe, Bera et Birsha, signifient
« dans le mal » et « dans la méchanceté». Or les allitérations
et la création de noms à la signification à peine voilée sont
aussi un des traits caractéristiques du midrasch. Un autre
procédé de ce genre littéraire se retrouve dans notre
morceau, à savoir l'emploi de noms de lieux (Mamré, Eshkol,
Aner) comme noms de personnes. On peut juger, par ces

quelques exemples que nous relevons après Kautzsch, de ce

que valent les noms des personnages du morceau. La ressemblance

de ceux des rois orientaux et de leurs pays avec ceux
des inscriptions s'explique très bien si l'on admet que le
midrasch a été composé par un Juif résidant en Babylonie, où

1 Les Maccabées sont appelés par Josephe « prêtres du Dieu Très Haut».
2 H. Schultz.
a On a aussi supposé que 318 était le nombre des jours de l'année pendant

lesquelsla lune est visible.



428 H. TRABAUD

il pouvait facilement trouver des données sur l'histoire de la

Mésopotamie dans les anciens âges.
«Etant donné, dit M. G., le jour nouveau qu'a projeté sur

l'état du pays de Canaan aux temps patriarcaux la découverte
des tablettes de Tell-el-Amarna, il y a, semble-t-il, quelque
excès à vouloir contester toute base sûre et toute crédibilité
à cette page de la Genèse. » Sans doute cette découverte a

révélé une pénétration beaucoup plus ancienne qu'on ne le

croyait de la civilisation babylonienne dans la Palestine, qui
doit avoir été soumise à une époque très reculée au grand
empire des bords de l'Euphrate. Mais cela ne suffit pas, tant s'en

faut, pour infirmer les arguments que Nöldeke a, le premier,
victorieusement fait valoir contre l'historicité des faits
rapportés dans Gen. 14. Tout au plus peut-on admettre, à

supposer que le nom et la personne de Melchisédec reposent sur
une tradition relative à un prince sacerdotal servant le Dieu
Très Haut, l'utilisation d'anciens matériaux, pour la raison,
avancée par Gunkel, que l'idée d'un roi cananéen croyant au
vrai Dieu ne serait pas venue à un Juif de l'époque postexilique.

IV

La composition du Pentateuque : historique de la question.

Après avoir constaté que ni la Bible hébraïque, ni la Bible

grecque ne renferment de suscriptions qui attribuent le

Pentateuque à tel ou tel auteur, et que le titre de « livres de

Moïse » est de provenance ultérieure, M. Gautier examine
l'activité littéraire, ou plus exactement scripturaire, de Moïse

d'après JE, Pet D, et arrive à la conclusion qu'il n'y a, dans
le Pentateuque, aucune donnée positive sur son mode de

composition et sur son auteur. Les portions narratives, la Genèse

par exemple, demeurent tout à fait anonymes. Et quant à la
partie législative, les textes aboutissent à un résultat qui peut
se formuler ainsi : Moïse a écrit une loi. Quant à déterminer
les dimensions et la teneur de cet écrit, les informations
fournies ne nous le permettent pas. Il nous semble cepen-



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 429

dant que, contrairement à ce que dit M. G., les donnéesdeu-
téronomistiques dépassent ce qu'avaient affirmé le lahviste et

l'Elohiste, en ce qu'elles font visiblement allusion à la thorâ
des plaines de Moab qui les précède. Dans Deut. 31 : 9, 24, la
loi que Moïse écrivit ne peut être que les prescriptions et les

droits de Deut. 12-26, avec leur premier cadre, et, dans 27 :

3, « cette thorâ » doit certainement aussi être identifiée avec

eux (cf. v. 1 : «toute la miçva que je vous prescris aujourd'hui

»). L'ordre donné à Moïse d'en écrire sur des pierres
« toutes les paroles » n'indique pas nécessairement, comme
le pense M. G., que la loi en question devait être de dimensions

très restreintes1. Il en est de même de Jos. 8 : 3*2 ss.,

qui fait exécuter cet ordre par Josué et qui renvoie aussi au
code des plaines de Moab (cf. v. 32 et Deut. 17 : 18). Au v. 34,
les mots « la bénédiction et la malédiction » sont une
intercalation rédactionnelle, dont il y a d'autant moins lieu de tenir
compte qu'ils ne se concilient pas avec l'affirmation « qu'il
n'y eut rien de tout ce que Moïse avait prescrit que Josué ne
lût en présence de l'assemblée de tout Israël » (v. 35).

M. G. donne à ce propos, en ces termes, son opinion
personnelle sur la part que Moïse peut avoir eue à l'élaboration
de la loi : « Il v a, dans la législation hébraïque, un substratum

mosaïque qu'il est non seulement inadmissible de nier,
mais qu'il faudrait postuler dans le cas où nos textes ne
prononceraient pas le mot écrire, en corrélation avec le nom de

Moïse. Il paraît, en effet, impossible, quand on examine de

près les origines et le développement d'Israël, de sa religion
et de ses institutions, de ne pas attribuer à Moïse un rôle
d'initiateur dans toutes les sphères de la vie nationale—
Qu'à ses fonctions de chef, déjuge et de prophète, Moïse ait
ajouté celles de législateur, rien de plus plausible. Mais son

œuvre dans ce domaine ne nous est parvenue que transformée,

augmentée, adaptée à des besoins nouveaux ; nous la

possédons en substance, mais saus pouvoir la délimiter, sans
avoir la possibilité de dire : Ceci est primitif, cela est secon-

1 On sait que les 328 articles du code d'Hammourabi ont été trouvés gravés

sur un bloc de diorite d'un peu plus de deux mètres de haut.



430 H. TRABAUD

daire.... Tout ce qu'on peut dire, c'est qu'à la base du droit
israélite, il y a une œuvre, probablement très brève, due à

Moïse.»
D'accord avec M. G. sur le fond de la question, nous

croyons cependant que l'activité de Moïse s'est limitée au
domaine de la thorâ au sens primitif du terme, c'est-à-dire
de la thorâ orale, qu'il avait rattachée à lahvé et dont il avait
fait l'organe de la révélation. C'est par son intermédiaire que
le Dieu d'Israël dirigeait le peuple et lui donnait les lois, ou
plutôt les instructions dont il avait besoin. Il faut, ce nous
semble, distinguer entre Moïse dispensateur de la thorâ et
Moïse écrivain. Il a fort bien pu donner à ses compatriotes
des directions quant au culte et, d'une manière générale, à

la manière de servir Dieu, sans que, sur ses matières, il ait
laissé de documents écrits. Ce ne serait donc qu'indirectement,

par sa qualité' d'interprète de la volonté divine, qu'il
aurait agi sur la législation subséquente. Dès les plus anciens
âges, il dut circuler des énoncés et des verdicts mosaïques
en plus ou moins grand nombre, datant peut-être de l'époque
du séjour prolongé des tribus à Kadès1, et sur cette base se

développa un droit eoutumier, soit une pratique constante
en matière de culte et d'oracles. Après Moïse, les thorôth
primitives allèrent se développant et s'enrichissant de règles
nouvelles, appropriées à des besoins différents, mais pénétrées

de l'esprit du fondateur du iahvisme. Tous ces éléments
vinrent peu à peu se fixer plus tard dans la loi écrite.

Tandis que le livre de Josué ne fournit pas de renseignements

nouveaux, ceux des Juges et de Samuel ne font, pour
ainsi dire, aucune allusion à l'existence d'une loi quelconque.
Les prophètes préexiliques désignent par thorâ non la loi
écrite, mais, selon le sens étymologique du mot, l'instruction
donnée d'en haut, et très particulièrement la révélation
prophétique elle-même.

Chez Jérémie, qui vit à l'époque de la réforme deutéronomique,

la loi tient une plus grande place que chez ses pré-
1 On sait que cette localité est aussi appelée En-mishpât, source du droit (Gen.

14 : 7) et Merîbâ, juridiction (Nomb. 20 : 1, 13 ; Deut. 33 : 2).



l'introduction a l'ancien testament 431

décesseurs, et pourtant il n'y est pas question d'un livre de

la loi ; Moïse n'est pas mis en cause ; les prescriptions
rituelles et cérémonielles sont expressément rejetées à l'arrière-
plan. L'idéal de l'avenir est la loi écrite dans les cœurs. Avec le

VIe siècle et l'entrée en scène d'Ezéchiel, le caractère scripturaire

de la loi s'accentue, et le côté extérieur de la religion,
les ordonnances et les rites, commencent à occuper une place
considérable.

Si, dans le 2e Esaïe, on rencontre encore la conception
prophétique de la thorâ, après l'exil, chez Aggée et chez Malachie,

celle-ci est mise en rapport avec le sacerdoce et tend

toujours davantage à devenir loi écrite, prescriptions et
ordonnances mosaïques. C'est ainsi qu'elle apparaît notamment
dans la partie la plus récente du livre de Néhémie et dans

les Chroniques. « Mais, dit M. G., si la notion de la loi est

mise en corrélation étroite avec le nom de Moïse, aucun
texte, pas même dans les Chroniques, ne rattache directement

à Moïse la rédaction intégrale, ou même partielle, du
Pentateuque. » Il ne manque cependant pas de théologiens

pour affirmer que, sinon dès le temps d'Esdras et de Néhémie,

tout au moins lors de la composition de l'œuvre du

Chroniste, régnait déjà l'idée que Moïse était l'auteur de la

Thorâ. On croit en trouver l'indication dans des passages
tels qu'Esdr. 6 : 18 ; Néh. 13 : 1, qui parlent du «livre de

Moïse », et non plus seulement, comme le font d'autres textes

plus anciens, du « livre de la loi de Moïse » (Néh. 8 :1). Fait
significatif qui, selon M. Westphal, marque le passage de

l'idée biblique à l'idée traditionnelle, cette dernière expression,

qui se trouve aussi dans 2 Rois 14 : 6, est devenue « la

loi, le livre de Moïse» dans le texte correspondant de 2

Chroniques (25 : 4). M. G. ne relève la mention du «livre de

Moïse» que dans 3 Esdras (1 : 10), et il estime qu'elle «ne
permet pas de formuler une définition précise. »

Dans les livres poétiques, il n'est pas question d'un livre
de la loi. Dans les Proverbes, la thorâ divine n'est pas
présentée comme un livre, mais plutôt comme un principe de

vie et de lumière. Dans les Psaumes qui parlent d'elle, on



432 H. TRABAUD

ne trouve aucun indice d'une loi rédigée, codifiée. Moïse n'est

pas nommé. Le livre de Daniel reflète un état de choses
analogue.

Après avoir parcouru tous les livres canoniques de l'Ancien

Testament, M. G. arrive à la conclusion suivante :

« Rien, dans toute cette littérature, ne nous autorise à

proclamer : 1° que la thorâ, quel que soit le sens que les divers
écrivains bibliques donnent à ce terme, soit jamais identifiée
avec ce que nous appelons le Pentateuque; 2° que le
Pentateuque soit envisagé comme l'œuvre de Moïse. »

Les livres apocryphes nous font faire un pas en avant. Dans
Baruch et 3 Esdras, on rencontre encore des déclarations
conçues tout à fait dans l'esprit de celles des écrits canoniques.

Mais le traducteur de l'Ecclésiastique, qui vivait au
iie siècle avant J.-C, parle de la loi de façon à désigner par
là, sans équivoque possible, les cinq livres du Pentateuque,
sans cependant nommer Moïse comme leur auteur. Le

Pentateuque samaritain n'apporte aucune lumière nouvelle au
débat. Mais au début de l'ère chrétienne, le second pas est

franchi : on voit en Moïse l'auteur du Pentateuque, comme
en témoignent Philon, le Nouveau Testament et Josephe.
Donc la conception qui fait de Moïse l'auteur des cinq livres
de la Thorâ date de ce moment. Le Talmud excepte de la
rédaction mosaïque les huit derniers versets du Deutéronome,
qui racontent la mort de Moïse, mais la tradition juive
postérieure ne le fait pas. A certaines exceptions près, la
doctrine des Pères de l'Eglise est la même que celle des

rabbins.

Au moyen âge, aucun doute ne semble avoir surgi sur la
mosaïcité du Pentateuque, si ce n'est au sein du judaïsme.
Au xiie siècle, l'éminent docteur israélite Aben-Ezra relève
certains passages de la Thorâ qui, selon lui, seraient de

nature à faire douter de sa composition intégrale par Moïse, et

au xve, un autre Juif, Abravanel, prépare l'avènement de la

science critique par son hypothèse des écrivains officiels
attitrés, chargés, durant toute l'histoire d'Israël, de garder et de

transmettre à la postérité les livres sacrés du canon. Cette



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 433

hypothèse fut reprise par Richard Simon, qui supposa aussi
l'existence d'écrivains fonctionnaires et qui, le premier, s'est

attaché à relever les nombreuses répétitions que renferment
les livres du Pentateuque, les incohérences de ses récits, le

mélange d'éléments hétérogènes et le manque de coordination

qu'on y rencontre.
La doctrine traditionnelle de sa mosaïcité ne fut cependant

sérieusement ébranlée qu'au xvine siècle, par la découverte
du médecin Jean Astruc, qui, s'appuyant sur l'emploi alternatif

des noms de Dieu dans la Genèse, statua, pour ce livre,
une pluralité de sources, qui peuvent être ramenées à deux

principales. Le système d'Astruc est repris et perfectionné
par Eichhorn, qui reconnaît des différences linguistiques
entre ces deux sources. Ilgen découvre l'existence d'une
troisième. A l'hypothèse des fragments réunis vers l'époque de

l'exil (Geddes et Vater) et à celle des compléments (Bleek,
Tuch, DeWette) a succédé, à partir de Hupfeld, la nouvelle
hypothèse des documents. Enfin Graf, Kuenen et Wellhausen

établissent, en faisant passer P du commencement à la

fin de ia rédaction du Pentateuque, un nouvel ordre de la

composition des sources, et révolutionnent ainsi l'histoire
d'Israël. Après avoir eu quelque peine à se faire jour, cette

manière de concevoir et de résoudre les problèmes relatifs
au Pentateuque rencontre un assentiment toujours plus
général. On a vu, par tout ce qui précède, que M. Gautier a

fini par s'y ranger sans réserve. Nous croyons que, malgré
les tentatives réactionnaires de quelques orientalistes, elle
résistera à tous les assauts.


	L'introduction a l'ancien testament : dans sa phase actuelle

