
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: Les actes des apôtres et l'église apostolique

Autor: Porret, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE

PAR

CHARLES PORRET

Tout ce qui tient aux origines du christianisme est devenu

depuis plus d'un siècle l'objet de recherches minutieuses et

passionnées. C'est la personne de Jésus qui a d'abord provoqué

l'étude des savants et des penseurs de toutes les
tendances. Les Evangiles ont été et sont encore scrutés avec une
singulière persévérance. A côté d'eux, les Actes des apôtres
ont à leur tour attiré l'attention, et depuis une vingtaine
d'années, de nombreux travaux ont paru en Allemagne sur
ce livre et sur l'histoire qu'il raconte. Dans notre langue,
nous n'avons pas encore d'ouvrage qui aborde de front cette
matière. Aussi devons-nous être reconnaissants à M. de Faye
de nous avoir donné un livre qui met notre public au courant

de cette importante question 1. Bien qu'il n'ait pas la

prétention de la traiter tout entière, il l'aborde de telle façon

que le lecteur se trouve orienté sur les grands problèmes que
soulèvent les Actes des apôtres. Nous sommes renseignés par
lui sur les principales publications de la science allemande ;

mais il ne se contente pas de nous fournir les résultats de

son érudition ; il les prend comme point de départ de ses

recherches personnelles et nous fait assister au travail de

reconstruction qui l'aamené à formuler ses propres conclusions.

1 Etude sur les origines des Eglises de l'âge apostolique, par Eugène de Faye.

Paris, Ernest Lemery, éditeur, 1909.



372 CHARLES PORRET

Un de ses principaux mérites est de permettre à ses lecteurs,
en faisant usage des faits qu'il leur livre, de tirer eux-mêmes
les conclusions que ces faits comportent. Tel est le but qu'il
dit s'être proposé ; et nous pouvons lui rendre ce témoignage

que, sur ce point, il a réussi. Nous n'arrivons pas partout,
loin de là, aux mêmes résultats que l'auteur. Mais nous lui
savons gré de l'indépendance qu'il a voulu nous laisser. Ce

livre est éminemment suggestif. Il soulève nombre de

problèmes que l'on ne peut ignorer aujourd'hui et sur lesquels
quiconque s'occupe de théologie est appelé à se faire son
opinion. Ainsi ceux-là même qui ne sont pas d'accord avec l'auteur

quant à ses conclusions, lui seront reconnaissants de la

richesse et de la loyauté de ses informations.
Ce livre se divise en deux parties bien distinctes.
Dans la première, l'auteur soumet à une critique serrée le

livre des Actes, surtout dans sa première moitié, afin
d'apprécier la valeur historique de ses informations. Dans la
seconde partie, il en vient à son propos essentiel, qui est

d'expliquer pourquoi le christianisme a revêtu dès son origine la
forme d'une Eglise et de montrer ensuite comment se sont
constituées les premières Eglises chrétiennes.

Commençons par donner un résumé succint de cette double
étude.

Appuyé sur les travaux magistraux de MM. Weizsäcker,
Pfleiderer, Spitta, Harnack, pour ne nommer que les plus
importants, notre auteur relève les difficultés historiques
que présente le livre des Actes et il conclut que, si nous
devons accepter le récit comme formant un tout, il ne mérite
pas de confiance. Mais il lui semble impossible de s'en tenir
à une conclusion aussi radicale, certains éléments de la
narration présentant un tel caractère d'historicité qu'ils défient
le doute. M. de Faye cherche dès lors les moyens de dégager
ces éléments dont l'authenticité s'impose. S'attachant
surtout à l'étude des quatorze premiers chapitres qui ont
toujours été de beaucoup les plus contestés, il arrive à distinguer

dans la plupart des récits deux sources de valeur très
différente. L'une doit provenir d'Antioche ; elle a pour prin-



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 373

cipal objet l'Eglise de cette ville. Le tableau de l'Eglise de

Jérusalem, avec le martyre d'Etienne, lui sert d'introduction.
Elle aboutit au premier voyage de Barnabas et de Paul, qui
est au fond une mission de l'Eglise d'Antioche. Ce premier
document est d'une valeur historique inappréciable et mérite
une entière confiance. La seconde source au contraire a pour
M. de Faye tous les caractères de la légende ; elle provient
de la tradition orale que Luc aurait recueillie dans Jérusalem
et qu'il aurait, souvent maladroitement, incorporée dans la

première narration pour étoffer celle-ci et lui donner plus
d'ampleur en vue de l'édification. La première partie du
livre est presque tout entière consacrée à la distinction de

ces deux sources, travail auquel M. de Faye apporte parfois
une habileté très spécieuse. Nous nous hâtons d'ajouter que,
malgré les apparences, cette première moitié est plus positive

que négative, puisque notre auteur en vient à dégager
de tous ces récits des Actes, tenus si souvent pour dépourvus
de toute valeur historique, un fonds résistant qui nous
donne sur l'Eglise primitive de précieux et solides
renseignements.

Dans la seconde partie, M. de Faye s'efforce de démontrer
la nature plus sociale qu'individualiste de la primitive Eglise.
Il cherche à prouver que les éléments qui constituaient les

premières communautés furent extrêmement simples et tout
pratiques, et que le caractère dogmatique qu'on leur attribue
d'ordinaire ne fut que le résultat accidentel des circonstances.

L'apôtre Paul lui-même n'a pas été le dogmaticien
qu'on se représente; homme d'action, il n'a agi que par le

cœur et l'amour. Et quand il a fait de la théologie, c'est sous
la pression des luttes dans lesquelles ses adversaires l'ont
entraîné.

Ces vues sont développés avec une grande virtuosité et un
remarquable talent d'exposition. Nous devons avouer qu'une
première lecture nous a captivé au point que nous imposions
silence aux objections qu'elle faisait surgir, préférant nous
livrer à l'impression qui se dégageait de l'ensemble. Mais à

une seconde lecture, les difficultés se sont multipliées, les



374 CHARLES PORRET

points d'interrogation ont surgi si nombreux que la
construction si savamment échafaudée nous a paru singulièrement

compromise.
Il ne peut être question ici de reprendre tout ce grand

travail en sous-œuvre. Nous nous contenterons de noter les

réserves les plus saillantes que nous ayons à présenter.
Tout d'abord nous sommes dérouté par les nombreuses

incohérences que l'auteur trouve le moyen de concilier dans

une synthèse qui nous échappe. Il a une telle facilité d'adaptation

et en même temps un tel besoin de donner à sa pensée

quelque chose de frappant, qu'il lui arrive de formuler un
jugement qui, quelques pages plus loin, sera corrigé par son
contraire. Nous n'avons pu nous empêcher à plusieurs
reprises de nous demander si, pour un critique du xxie siècle

qui appliquerait à cet ouvrage les mêmes procédés que l'auteur

emploie à l'égard de Luc, ce ne serait pas un jeu de

démontrer que ce livre ne peut être sorti de la plume d'un
seul auteur, et qu'il contient des oppositions irréductibles.
On dirait que M. de Faye reprend souvent d'une main ce

qu'il a donné de l'autre. Le lecteur est ainsi désorienté et ne
sait plus à quoi s'en tenir. Sans doute il y a là la preuve d'une
grande souplesse d'intelligence, qui saisit les nuances et sait
voir les choses de plusieurs côtés. Mais encore faut-il que
cela n'aille pas jusqu'à la contradiction et que les contrastes
relevés puissent coexister dans une unité supérieure. Citons
quelques exemples.

L'auteur des Actes apparaît par endroits comme un rédacteur

intelligent dont M. de Faye croit devoir prendre la
défense même contre M. Harnack, son moderne apologiste1 : son
livre rentre dans les écrits coulés dans du bronze 8

; on nous
parle de son génie scrupuleux et consciencieux 3, de sa

remarquable dextérité4. Ailleurs, au contraire, la narration
présente de telles incohérences, Luc se rend coupable de telles
maladresses, de si grossières confusions et de si graves
méprises, qu'on se demande s'il est possible de l'avoir en quel-

* Cf. p. 94. — 2 P. 21. — 3 P. 43. — P. 44.



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 375

que estime. Son seul mérite est d'avoir conservé une source
précieuse. C'est merveille qu'il ne l'ait pas gâtée davantage

Nous lisons, page 83, que « dans les premiers chapitres
des Actes, Pierre ne joue pas le rôle prépondérant qu'on lui
attribue d'habitude; à côté de Pierre, on voit Jean. y> Et pages
161 et 162, « Pierre est le chef incontesté de la secte. On

nomme bien Jean à côté de lui, mais combien effacé est le

fils de Zébédée 1... Il faut juger l'Eglise primitive d'après
l'homme qui l'incarne. »

L'Eglise de Jérusalem s'est fondée sous l'influence des
souvenirs du Jésus terrestre. L'action du Christ ressuscité et
céleste n'aurait pu lui donner l'impulsion. Il a fallu la force
émanant du Jésus de Galilée pour faire des apôtres des
générateurs de vie (p. 125). Nous tournons quelques pages et nous
lisons que la vie terrestre du Maître devenait une gêne pour
l'expansion de la foi nouvelle. Aussi Paul préféra-t-il à ce Jésus

en chair et en os le Christ céleste dont la vision le hantait.
Cette image du Christ transcendant qui, pour ceux de

Jérusalem, était presque un obstacle, devient pour lui le principe
de la liberté 1

Les jugements de notre auteur sur M. Harnack sont aussi

passablement déconcertants. Ce que le critique français dit
du savant allemand : « Paul le gêne » (p. 139), nous serions
tenté de lui en faire l'application et de dire à notre tour:
M. Harnack gêne M. de Faye. On dirait parfois que le travail
de celui-ci était plus ou moins achevé quand ont paru les

monographies du professeur de Berlin sur Luc et les Actes,
et qu'en s'efforçant de lui faire la place qui lui revient, il n'a

pas réussi à le faire rentrer dans le cadre déjà prêt.
Mais, sans nous arrêter trop à ces détails, venons-en aux

grandes lignes de l'ouvrage.
Dans la recherche des sources de Luc, M. de Faye se

montre très habile ; mais il nous paraît procéder avec trop
de certitude sur un terrain où la plupart des critiques
reconnaissent qu'il est presque impossible d'arriver à une
conclusion précise. Il prend son point de départ à la Pentecôte,
qu'il exploite avec une grande virtuosité en faveur de sa



376 CHARLES PORRET

thèse, et qui devient en quelque sorte le récit type, d'où se

dégage le plus nettement la formule applicable au reste de

la narration. Partant de l'interprétation traditionnelle des

langues étrangères, entendue dans le sens de la xénoglossie,

pour parler avec M. Lombard1, il n'a pas de peine à montrer
les incohérences du texte. L'accusation d'ivresse portée
contre les inspirés, tout comme la tenue du discours de

Pierre, prouvent que nous sommes en présence d'un phénomène

de glossolalie, tel que Paul nous l'a décrit 1 Cor. 14 ;

et si la mention de langues parlées proprement dites est
considérée comme faisant partie du récit, il devient nécessaire

d'y voir un élément adventice, ajouté après coup par une
tradition postérieure. C'est ainsi que M. de Faye voit dans notre
narration la fusion de deux conceptions contradictoires : un
phénomène de glossolalie qui fut la réalité historique, et un
miracle philologique, un cas de xénoglossie très accentuée

qui serait la déformation légendaire du fait de la Pentecôte.
Nous aurions là les deux sources ; l'écrit provenant
d'Antioche, solide et bien informé, et la tradition orale que Luc
aurait puisée à Jérusalem et qui n'aurait pas de valeur histo-
torique.

A cette explication voici ce qu'on peut opposer. Comme l'a
fait observer M. Wendt, dans les dernières éditions du
Commentaire de Mcyer, la mention des langues étrangères n'est
nulle part présentée comme un fait, mais comme l'appréciation

des auditeurs, comme l'indication de la manière dont
ils entendaient. L'expression êrépxi; ylâauaiç seule semble
faire exception. Mais M. Lombard2 admet que cette tournure
a pu désigner quelque chose de beaucoup moins précis. 11

est donc parfaitement conforme au texte d'admettre un
phénomène de glossolalie, et l'action du Saint-Esprit s'étendant

aux auditeurs de façon à leur donner l'intelligence, dans

leurs idiomes respectifs, de ce qui était prononcé à haute
voix en langage inintelligible. Indépendamment des analogies

que nous pourrions citer dans les exemples allégués par
1 De la glossolalie chez les premiers chrétiens et des phénomènes similaires.

Thèse par Emile Lombard. — 2 Ouv. cité, p. 56.



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 377

M. Lombard1 nous pouvons en appeler au don que Paul
mentionne à côté des langues et qu'il appelle interprétation des

langues (êpfuiveitx yXwmüv) (1 Cor. 12 : 10.) Nous pensons que sur
ce point on fait fausse route en s'en tenant aux observations
de M. Flournoy sur le Martien de Mlle Smith et à bien d'autres

du même genre. Ces observateurs modernes ont accumulé

les recherches en partant de l'idée qu'une interprétation

du langage extatique devait consister en une sorte de

traduction juxta-linéaire, dans laquelle on cherche à reproduire

un mot ou une tournure de la langue inspirée par
une expression correspondante de nos idiomes actuels. Nous

ne prétendons pas avoir une opinion quant aux phénomènes
actuels que l'on essaie d'expliquer ; nous avouons notre
incompétence en ce domaine. Mais quant à l'époque apostolique,

il nous sera permis de dire notre conviction, basée

sur le fait que nous sommes en présence de manifestations
du Saint-Esprit, et qu'elles doivent dès lors être expliquées
d'après les lois de la vie religieuse. Nous pensons que
l'interprétation des langues dans l'Eglise primitive ne consistait

pas dans une traduction, mais dans une reproduction libre,
en langage ordinaire, de ce qui avait été proféré en langage
extatique. L'inspiré, sous le coup d'une émotion profonde,
donnait essor aux sentiments qui s'agitaient en lui dans des

ejaculations vocales, sons inarticulés, mois incohérents, sur
lesquelles il n'exerçait aucun contrôle et qui n'avaient pas
de sens intelligible pour les auditeurs. Mais il pouvait se

trouver parmi ceux-ci quelqu'un qui vibrât sous le souffle
de l'Esprit à l'unisson du glossolale, et qui, tout en gardant
la pleine conscience de lui-même, était élevé au diapason
voulu pour s'associer à l'ébranlement psychique de son frère.
Et alors il exprimait en langage courant des sentiments
analogues à ceux de l'inspiré ; il associait les auditeurs aux
impressions d'adoration, de joie, d'espérance, de force
triomphante qui avaient subjugué le glossolale et auxquelles
celui-ci avait donné essor dans une forme réfractaire aux lois
de la logique. L'apôtre Paul ne voulait pas que ce langage se

1 Ouv. cité, p. 80.

THÉOL. ET PHIL. 1911 25



378 CHARLES PORRET

fit entendre dans l'assemblée, s'il n'y avait personne qui pût
le rendre accessible. Voilà ce que nous comprenons sous ce
terme d'interprétation des langues, d'où résulterait que tous
les essais d'y voir des traductions sont manques.

Et maintenant revenons au récit d'Actes II. Il suffit
d'admettre que dans ce jour de la Pentecôte où l'économie de

l'Esprit était inaugurée, il y eut un déploiement renforcé de

sa puissance, et que celle-ci se fit sentir non seulement aux
disciples qui parlaient sous son influence, mais aussi à leurs
auditeurs. C'est en cela que consisterait le caractère
exceptionnel de cette glossolalie. C'était d'ailleurs là un symbolisme

bien naturel et bien conforme aux voies de Dieu.
Quand on voit, dans l'ancienne alliance, les émissaires de

Saul et Saul ensuite saisis par l'esprit prophétique, même

quand ils viennent dans des intentions hostiles, ne trou-
vera-t-on pas très naturel que Dieu ait voulu qu'au moment
où l'Esprit faisait irruption dans notre humanité pour s'y
établir à demeure, il fît sentir son action à ceux qui étaient
les témoins de cette prise de possession, et pour lesquels elle
devait être un appel solennel entre tous?

Mais ce n'est pas tout. Voici à mes yeux la raison péremp-
toirequi m'empêche de me ranger à l'opinion de M. de Faye.
Je pars de la conviction que le livre des Actes a Luc pour
auteur. Depuis la démonstration de M. Harnack on n'a plus
besoin de demander grâce ou du moins indulgence pour une
opinion qu'on ne soutenait plus ces dernières années qu'avec

un courage bravant les partis pris triomphants, mais qui
aujourd'hui se présente en très bonne posture. Or je pose
en fait qu'il est impossible que Luc ait ignoré ce qu'était la

glossolalie, ce qui serait au contraire nécessaire dans l'hypothèse

de M. de Faye, son explication reposant sur la confusion
entre glossolalie et xénoglossie. Il est presque certain que
l'auteur des Actes n'a pas eu connaissance des Epitres aux
Corinthiens. Mais d'autre part voici deux faits qui méritent
d'être pris en sérieuse considération : d'un côté les relations
prolongées qui ont existé entre Luc et Paul et même l'intimité

qui a dû régner entre eux, et de l'autre, la place qu'oc-



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 379

cupait la glossolalie dans les Eglises du Ier siècle, et spécialement

le fait que Paul lui-même possédait ce don, d'après
ses propres déclarations1, dans une mesure peu commune,
et qu'il en rendait grâce à Dieu. A deux autres reprises, dans

le livre des Actes, nous trouvons la mention de la glossolalie,

et cela dans les termes mêmes dont se sert Paul (lahh
-fiixjuaii) : la première fois chez Corneille, la seconde à Ephèse,
c'est à dire dans le temps qui suit et qui précède les
rencontres de Paul avec Luc. De tout cela nous concluons que
celui-ci savait ce que c'était que le parler en langues. Et dès

lors il faut chercher une explication de son récit de la
Pentecôte qui concorde avec ce fait. Celle que nous avons
proposée supprime les incohérences que M. de Faye y a
relevées. Nous ajouterons en outre qu'en tout état de cause,
c'est de la haute fantaisie de vouloir expliquer la mention des

langues accompagnées de feu par les absurdités de la légende
talmudique sur le miracle du Sinai : la voix divine se divisa
en 70 voix et 70 langues ; elle se transforma en un feu ardent ;

la flamme se formait en une langue articulée8. Comment ne

pas voir au contraire l'immense distance qui sépare le récit
si sobre, si grand dans sa simplicité, des Actes des apôtres,
des divagations des rabbins et de Philon

M. de Faye est sur un terrain plus solide quand il étudie
ce qui nous est dit de la communauté des biens. Ici la dualité

des sources s'impose. Luc a dû certainement avoir à sa

disposition deux narrations distinctes. Elles avaient ce caractère

commun de relever l'une et l'autre l'admirable élan
d'amour qui souleva l'Eglise de Jérusalem à son aurore. Mais

l'une citait des exemples de charité, comme celui de Barnabas.

L'autre, sans doute dans un but d'édification, généralisait,

de sorte qu'il semblait que tous vendissent ce qu'ils
avaient. De là une certaine difficulté de préciser jusqu'où est

allée cette communauté de biens, bien que le fait lui-même
n'en soit pas moins acquis.

Il est aussi légitime de constater l'insuffisance des sources

> 1 Cor. 14 : 18. — 2 Page 30 et suiv.



380 CHARLES PORRET

de Luc, quand il nous rapporte les événements de la vie de

Paul qui suivirent immédiatement sa conversion1. Cette

description du séjour de l'apôtre à Damas et à Jérusalem a quelque

chose de vague, d'imprécis ; elle ne concorde que très

approximativement avec ce que nous savons par les Epîtres.
Il ressort de là que sur cette période Luc était insuffisamment

renseigné.
En revanche, si nous en venons à la conversion de

Corneille, il nous est impossible d'adhérer aux conclusions de

notre auteur. Il prononce sur tout cet épisode un jugement
particulièrement sévère : Le style en est prolixe, mou et
verbeux ; c'est Luc qui rédige lui-même les traditions orales

qu'il a recueillies et qui tranchent désavantageusement avec
le document de l'Eglise d'Antioche, si simple, si sobre, si

nerveux. Nous nous demandons si ce jugement défavorable ne
provient pas surtout, en réalité, du surnaturel qui s'accumule

dans ce chapitre d'une façon tout exceptionnelle. Pour
quelqu'un qui, comme M. Harnack, proscrit le miracle, il
est tout indiqué de conclure à une déformation des faits. Mais

une fois la légitimité du surnaturel admise, il serait difficile
de trouver des circonstances dans lesquelles il fût plus à sa

place. Il ne s'agissait en effet de rien de moins que de franchir

une étape nouvelle et décisive dans la diffusion de

l'Evangile. La vocation des païens et leur droit au salut, à

la seule condition de la foi, étaient quelque chose de si grave
qu'il fallait une lumière surabondante. Il était de toute
importance que les croyants juifs pussent franchir ce pas en
toute bonne conscience, avec la pleine conviction d'être dans
le chemin de Dieu. Voilà pourquoi les interventions divines
s'accumulent ici de façon à dissiper tous les doutes. Voilà
pourquoi aussi l'auteur des Actes nous donne de tout cela un
compte-rendu particulièrement circonstancié. Et, ce qui
prouve qu'il y a là quelque chose d'intentionnel, il ne se

contente pas de multiplier les détails, il répète par deux fois
et presque textuellement le récit de la vision de Pierre et

1 Chap. 9 : 20-30.



LES AMTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 381

retrace à trois reprises l'apparition de l'ange à Corneille. C'est

sa manière à lui de souligner. Ce procédé ne se reproduit pas
ailleurs dans tout le livre, sinon pour la conversion de Paul

qui revient aussi par trois fois. Rien n'eût été plus simple
pour Luc, ni plus naturel, que de s'en référer à son premier
exposé. S'il trouve bon de répéter les mêmes faits dans les

mêmes termes, c'est qu'évidemment il veut par là en mettre
la grande valeur en pleine clarté.

De plus comment s'étonner que Pierre ait été choisi de

Dieu1 pour recevoir cette indispensable révélation N'était-
ce pas conforme au rôle que le Seigneur Jésus lui avait assigné

dans Matth. XVI? Et même ne pourrait-on pas dire que,
si l'admission de Corneille par Pierre n'avait pas eu lieu, la
déclaration de Jésus resterait incompréhensible et pourrait
ajuste titre être taxée d'exagération? M. de Faye trouve
inconcevable qu'un homme aussi indécis, aussi peu sûr de lui-
même que Pierre, ait eu l'initiative que les Actes lui prêtent8.
Aussi bien Luc n'a-t-il jamais songé à attribuer cette initiative

à Pierre. Elle appartient tout entière à Dieu, et Pierre
ne se rend qu'à son corps défendant. Il ne comprend
d'ailleurs pas d'emblée toute la portée de la révélation qui lui a

été confiée. Ce n'est qu'à la conférence de Jérusalem qu'il
arrive à la pleine clarté, et qu'il tire la conclusion dernière
de la vision de Joppe. En âme droite il est entré dans
les pensées de Dieu au fur et à mesure qu'elles se dévoilaient
à lui, et cela avec une admirable docilité. Et c'est en
présence du travail de Paul dans le monde païen qu'il arrive à

franchir le dernier pas. Tout cela est bien autrement cohérent

que l'exposé de M. de Faye qui, après avoir fait de Pierre
un judaïsant retardé, nous le montre se convertissant à la
fin et devenant universaliste, on ne sait trop pourquoi

Nous ne saisissons pas non plus en quoi cette admission
de Corneille par Pierre serait en contradiction avec l'origine
de l'Eglise d'Antioche qui nous est racontée tôt après. Qu'importe

la provenance différente des ces deux narrations Luc,

> Comp. Acte 15 : 7. — 2 Page 85.



382 CHARLES PORRET

jugeant non en simple chroniqueur, mais en historien, voit
dans l'un de ces événements l'affirmation du principe qui
méritait bien d'être mis en pleine lumière, et dans l'autre la
réalisation de ce principe, sa mise en pratique dans les faits.
Dieu a ouvert la porte et les évangélistes d'Antioche, sans
même savoir ce qui s'était passé, entrent dans les vues de

Dieu et accomplissent ses desseins en évangélisant les païens.
C'est làde la haute philosophie de l'histoire au point de vue
du théisme chrétien. Vouloir s'en tenir ici à la critique des

sources, c'est se cantonner dans un horizon singulièrement
limité. A force de voir les arbres, on ne voit plus la forêt.

Mais il nous reste encore à examiner l'objection principale
que l'on allègue contre l'historicité du rôle de Pierre dans
l'admission des païens. Il est en contradiction formelle, dit-
on, avec la conduite de Paul à Antioche (Gai. 2). Nous avons
le regret de voir M. de Faye reprendre et exploiter ici un
argument, qui a été souvent réfuté, de la vieille école de

Tubingue. 11 faut bien remettre les choses au point, puisque le

récit de Gai. 2 dit justement le contraire de ce qu'on lui fait
dire. C'est de la haute fantaisie d'assimiler la conduite de

Barnabas et de Pierre en cette occasion à la largeur de cœur
avec laquelle Barnabas s'était réjoui, à son arrivée dans

l'Eglise naissante, en voyant les effets de la grâce de Dieu et
avait donné sa cordiale adhésion à la foi des païens. Dans

l'un comme dans l'autre cas, M. de Faye voit la bonté
d'hommes de cœur qui se sont laissés prendre pour des

raisons de sentiment, et qui, par un mouvement de sensibilité,
ont momentanément oublié leurs principes. S'il en était
ainsi, les accusations de Paul seraient entachées d'une
suprême injustice. Il les taxe d'hypocrisie, il leur reproche de

ne pas marcher de droit pied. Et en réalité, selon la conception

de notre critique, en se séparant des pagano-chrétiens,
ils ne feraient que se ressaisir, ils en reviendraient simplement

à leurs convictions intimes et mettraient leur conduite
d'accord avec leurs principes. Tout au plus Paul pourrait-il
leur reprocher leur manque d'intelligence, leur défaut de

connaissance, mais leur hypocrisie, jamais S'il les prend en



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 383

flagrant délit de duplicité, c'est qu'il les sait en théorie d'accord

avec lui, c'est qu'il est entendu qu'au point de vue des

principes ils ont les mêmes convictions que lui ; ils se sont
donc laissés aller à saigner du nez plutôt que de s'exposer
aux critiques et aux assauts des judaïsants qui arrivaient de

Jérusalem. L'acte d'accusation de Paul tout entier suppose
ainsi que, tout en étant convaincus que l'on ne pouvait
imposer la loi aux païens, ils n'ont pas eu le courage de rester
fidèles à leur point de vue; s'ils ont manqué de droiture,
c'est qu'ils ont agi contrairement à leurs convictions
intimes. Du reste la mention de Barnabas ne suffirait-elle pas
à elle seule pour réduire cet argument à néant? Qui nous
fera croire que Barnabas, qui était allé lui-même chercher
Paul à Tarse pour l'amener à Antioche, qui avait travaillé de

concert avec lui dans cette jeune Eglise pendant une année

entière, qui avait été son associé pendant les années que dura
le premier voyage des deux missionnaires en Chypre et en

Asie mineure, qui enfin avait été délégué avec Paul par
l'Eglise d'Antioche pour représenter la cause des païens à la
conférence de Jérusalem, qui nous fera croire qu'il eût d'autres

vues, d'autres principes que Paul sur ce point capital
entre tous, des conditions à exiger des Gentils pour être
admis dans l'Eglise C'est de toute impossibilité. Il faut donc

renoncer une fois pour toutes à exploiter la dispute de Paul
et de Pierre à Antioche, puisque, à l'étudier de près, il s'en

dégage le plein accord des deux apôtres en fait de convictions

et de principes. Leur dissentiment fut de nature toute
pratique, et porta uniquement sur une question de fidélité.

Pour terminer l'examen de cette première partie, nous
dirons que si M. de Faye a le mérite de poser bien des

problèmes et de fournir bien des éléments de solution, il est loin
d'avoir jeté la pleine lumière sur ce problème des sources
des Actes qu'il a abordé si crânement. La construction qui lui
paraît irréprochablel présente à nos yeux de nombreuses
fissures.

1 Page 130.



384 CHARLES PORRET

Mais cette première partie n'est pour M. de Faye qu'une
introduction devant servir de base à son étude sur l'Eglise
primitive, qui forme l'objet d'une deuxième et d'une troisième
parties traitant l'une de l'Eglise de Jérusalem, l'autre des

Eglises pagano-chrétiennes. Ce sont là deux sections de l'histoire

de l'Eglise apostolique, que nous pouvons traiter
comme un tout.

Dès l'entrée de cette partie historique, M. de Faye formule
une thèse qui lui tient fort à cœur et qui est évidemment le
but essentiel de son travail. Le christianisme, nous dit-il ', est

un phénomène plus social qu'individualiste. A peine né, il
se manifeste sous une forme sociale, il est une Eglise. Les
centres sociaux surgissent les uns après les autres. On dirait
un de ces corps qui, comme certaines plantes, se propagent
par boutures. Et ce qui prouve ce caractère avant tout
social, c'est que, tout en opérant une révolution dans les

mœurs, il produit très peu de grandes individualités: dans le

premier siècle, nous n'avons que l'apôtre Paul et le mystique
du quatrième Evangile. Pendant deux ou trois générations,
le christianisme est presque anonyme.

Si l'on nous disait que le christianisme est social autant
qu'individualiste, nous n'aurions qu'à applaudir. Car pour
nous, les deux éléments sont inséparables ; ils doivent rester
indissolublement unis. Un christianisme individualiste qui
n'aboutit pas à une société chrétienne, n'est qu'une plante
stérile, un arbre mort. Mais d'autre part, un christianisme
social sans base individuelle est une chimère. Bien loin de

s'affaiblir, les deux éléments se corroborent mutuellement :

Un individualisme décidé et fortement trempé sera toujours
la meilleure préparation à une vie sociale normale et saine.
Là où la piété individuelle est maladive, l'activité sociale ne

pourra être que chétive et languissante. C'est dès lors être
mal avisé que de vouloir substituer au caractère individualiste

de l'Evangile son caractère social, et même de donner
au second la primauté sur le premier. Quand on nous dit :

i Page 100.



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 385

« à peine né, le christianisme se manifeste sous une forme

sociale», on énonce une vérité indubitable. Mais il est abusif
d'en tirer la conclusion que nous combattons. C'est bien vite
dit : « à peine né » ; mais ne glissons pas trop rapidement sur
ces mots qui contiennent plus qu'il ne semble. Si je dis : à

peine né, l'homme cherche à manger, est-il légitime d'en

conclure que l'homme dans son essence intime est un être

qui mange? Ces simples mots: « à peine né» impliquent
déjà tout un développement préalable. Comment est-il né

Voilà le vrai problème. Et bien, consultez l'histoire. Partout
où le christianisme se constitue en une société vivante et

féconde, vous trouverez des vies chrétiennes individuelles
solides qui sont devenues le point de départ d'une action
collective sérieuse. Et quant à l'objection qu'il y a très peu de

grandes individualités au Ier siècle, nous répondrons : c'est

peut-être vrai au point de vue intellectuel, les génies n'ont
pas abondé. Il ne s'agissait pas alors de science ou de

système, mais d'une vie nouvelle qui devait se réaliser. Ce qui
importe ici, c'est la personnalité morale et religieuse. Ou

tenez-vous pour rien tous ces petits, ces pauvres, ces

esclaves, ces gens de basse condition qui hier encore étaient
perdus dans la foule, et n'avaient pas de vie à eux, et qui,
sous le souffle de l'Evangile, sont devenus des enfants de

Dieu, des héritiers de la gloire céleste, et dont beaucoup ont
étonné leurs persécuteurs par leur force de résistance Que

d'Onésimes, qui n'étaient que de vils esclaves, traités comme
des choses et non comme des hommes, et qui devenaient des

« frères fidèles et bien-aimés !» Il y eut là dans le monde de

l'Esprit une dépense de force qui pèse plus dans la balance
de l'éternité que celle qui aboutit à produire bien des
génies I

M. de Faye énumère les manifestations de ce principe social
d'abord dans le collège des douze, puis dans l'Eglise de
Jérusalem et dans toutes ces Eglises qui se forment dans le monde
païen, et il nous demande : « Quelle est donc la cause cachée

qui fait que le christianisme ne peut reprendre vie sans se

couler dans un moule social Il s'agit bien d'un phénomène



386 CHARLES PORRET

inséparable du christianisme lui-même.... Il possède une
tendance évidente à'revêtir une forme sociale. Elle semble
inhérente à sa nature même. Quelle est l'explication de ce

fait1? » Nous savons quelle est sa réponse. Voici la nôtre:
Cette force latente que vous constatez dans le christianisme
et qui le pousse à s'organiser en société, est pour nous aussi
l'évidence même. Elle vient de ce que l'Evangile n'est pas
autre chose que la consommation de la nature humaine dans

son essence la plus intime. Or l'homme est tout à la fois être
individuel et être social, aussi nécessairement l'un que
l'autre. Mais si dans l'évolution naturelle de l'humanité, le

côté social vient le premier pour préparer l'éclosion de

l'individualité, dans l'œuvre de restauration qui s'accomplit en

Jésus-Christ, c'est l'ordre inverse qui s'impose. Nous livrons
cette pensée, sans la développer, à la méditation de nos
lecteurs. Il nous suffira d'indiquer la raison de ce fait capital :

c'est que la rénovation que le Christ accomplit ici-bas ne se

réalise pas par un processus naturel, mais qu'elle est une
œuvre morale réclamant la libre détermination de la volonté.

L'Evangile appelle des individus à rentrer dans l'harmonie
avec Dieu et à saisir la vie qui est en Jésus-Christ ; et une
fois qu'ils sont entrés en possession de cette vie nouvelle, ils
forment ipso facto, du simple fait qu'ils sont devenus enfants
de Dieu, une famille qui ne peut autrement que se réaliser,
se grouper, et qui devient l'organisme primordial et constitutif

du Royaume de Dieu.
En procédant comme il l'a fait, M. de Faye s'est considérablement

appauvri. Il se condamne à ne voir qu'un côté de la
vie de l'Eglise. Ce côté-là, il le met en lumière, nous le

reconnaissons hautement, avec une vraie maîtrise. Son livre
garde à ce point de vue une grande valeur. Il expose d'une
façon fort captivante comment ces humbles, ces simples
artisans et esclaves, gagnés par la contagion des disciples du

crucifié, se sont groupés en associations uniques au monde,
dont la pensée remonte à Jésus. Mais encore une fois com-

> Page 101 et 102.



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISE APOSTOLIQUE 387

ment avaient-ils été gagnés Que la société une fois existante
ait exercé un prestige considérable par l'amour qui s'en

dégageait et par la pureté de mœurs qu'elle professait, c'est
incontestable. Mais il faut remonter plus haut. Ces âmes ont
été attirées individuellement parce qu'elles avaient personnellement

besoin du Dieu vivant et du salut. M. de Faye a sans
doute fait leur place à ces deux éléments : le Dieu vivant, la
rédemption; mais il est loin de leur accorder l'importance qui
leur revient. Car ils ne prennent toute leur valeur qu'au point
de vue de l'individu. Pour le Dieu vivant, M. Bornemann,
dans son Commentaires sur les épîtres aux Thessaloniciens,
a mis en lumière avec une grande force la portée de ce terme:
ce seul mot ò Ssoç, avec l'article, représentait un monde
nouveau pour le païen. Quant à la rédemption, qui n'entrevoit
tout ce que ce mot éveille de dramatique pour l'individu qui
se sent accablé sous le poids de son péché et qui trouve la
délivrance en Jésus le Sauveur?

Une fois que nous nous sommes prononcé sur le grand
déficit de la conception historique de l'Eglise chez M. de

Faye, et après avoir reconnu que le côté social est développé
de main de maître dans des pages de fort belle venue, il ne

nous reste plus qu'à relever certains détails qui nous paraissent

dignes de mention.
Dans sa préoccupation de relever partout dans le christianisme

naissant la tendance au groupement, M. de Faye fait
une place d'honneur au cercle des Douze. Comme il est de

mode aujourd'hui, chez tout un groupe de critiques, de

rabaisser le collège apostolique, comme quelques-uns vont
même jusqu'à considérer comme une légende l'existence d'un

groupe d'apôtres distincts des autres disciples, il est assez

piquant de voir notre auteur se ranger résolument du côté

de l'opinion traditionnelle qui est favorable à sa thèse,
concentrer tous ses efforts pour faire des Douze « une compagnie

à part». Nous croyons cependant qu'il force la note en

prétendant que « l'unique préoccupation de Jésus est de les

constituer en une compagnie une et homogène» et non pas de

« former une école de jeunes hommes, qui recueilleraient son



388 CHARLES PORRET

verbe et seraient les héritiers de sa doctrine1». Que signifie
alors le nom d'Apôtres que Jésus leur donne? Pourquoi les

appelle-t-il à devenir des pêcheurs d'hommes? Peut-on mettre
en doute qu'il les ait envoyés au moins une fois en mission

pendant son ministère? Et plus tard n'est-il pas certain qu'il
leur a confié le mandat d'être ses témoins et de prêcher son

Evangile à toute créature? Il y aurait du parti pris àie nier.
Dans le tableau que M. de Faye trace de l'Eglise de

Jérusalem, il en revient aux vues excessives de l'école de Tubingue,

en attribuant à cette communauté le judeeo-christia-
nisme le plus intransigeant. Les seules raisons qui sembleraient

favoriser sa thèse sont la mention de Jacques dans
Gai 2 :12, et le fait que cette Eglise semble être demeurée

passive lors de l'arrestation de Paul. Mais ce sont là des

arguments bien insuffisants. Si les choses étaient telles que M.
de Faye les dépeint, l'attitude de Paul dans l'affaire de la
collecte serait incompréhensible. Il avait vu à plusieurs reprises
les frères de Jérusalem, et quatre ans après sa dernière visite
il écrit ces admirables paroles de 2 Cor. 9 : 13-15 dans

lesquelles il les représente comme rendant grâces de l'œuvre
de Dieu parmi les païens, en intercédant pour eux avec un
ardent amour. Paul se serait-il mépris à ce point? On nous
dit que Luc a été assez candide pour se laisser prendre aux
paroles mielleuses et perfides des anciens de l'Eglise juive.
Combien est-il plus naturel que Paul ait vu juste, et que
les choses se soient passées telles que Luc nous les raconte

Il nous reste à parler encore des Eglises pagano-chrétien-
nes et de la manière dont l'apôtre Paul est présenté. Chacun
connaissant l'étude si substantielle que M. de Faye a consacrée

au grand apôtre2, nous n'étonnerons personne en disant
qu'ici le tableau d'ensemble est remarquable de vie, de couleur

et, dans ses grandes lignes, de vérité; les aperçus
ingénieux, les vues suggestives abondent. Mais le désir de prouver

une thèse a quelque peu troublé le regard de l'auteur et

1 Page 111.
2 Eugène de Faye : Saint Paul, problème de la vie chrétienne. Foyer solidariste.



LES ACTES DES APOTRES ET L ÉGLISE APOSTOLIQUE 389

a sérieusement compromis la sérénité de l'histoire. La thèse

à prouver se présente sous deux faces : Paul n'a pas prêché
d'emblée le paulinisme, mais une doctrine très élémentaire ;

il a agi par sa personne plus que par ses idées. El les

Eglises fondées par lui sont de simples associations, à peine
organisées, qui se groupent pour un culte bizarre et effervescent,

et dont le but essentiel est une vie morale qui tranche
avec celle du monde.

Nous estimons que la démonstration est loin d'être faite.
On sent l'a priori dans le choix des matériaux. Pour nous en

tenir à la personne de Paul, il nous est impossible de croire
qu'«il n'a vraiment pensé pour son compte, que lorsque les

circonstances l'y ont forcé1.» On nous dit qu'il a surtout
agi parle cœur, sur les sentiments, que sa personne, spécialement

dans la maladie, avait un charme particulier. On met

tout en œuvre pour réduire son ministère au minimum : à

l'origine il n'était qu'un simple didascale et, dans le premier
voyage, le subordonné de Barnabas, qui était le vrai chef de

la mission. Si le livre des Actes met de bonne heure Paul

avant Barnabas, c'est que Luc est entraîné par la force du
préjugé; mais à plusieurs reprises, il rend sans le vouloir hommage

à la vérité historique en disant excellemment Barnabas
et Paul. La doctrine de Paul n'avait rien d'original, son idée
de Dieu n'était autre que celle des Pharisiens2. Il est vrai

que Jésus avait transformé l'idée juive de Dieu en révélant
le Père. «Ce seul mot emportait de profondes vibrations de

sentiment3». Mais pour la formule, c'était le Dieu de Gamaliel.

Paul n'est devenu le penseur, le théologien que nous
connaissons, que sous la pression de ses adversaires. Mais cette
« sagesse » à laquelle il est arrivé, il ne l'a jamais confondue

avec « son Evangile», qui était la simplicité même.
Les limites de cet article, qui a déjà de beaucoup dépassé

nos intentions, ne nous permettent pas d'entrer dans l'examen

complet de ce problème. Contentons-nous de quelques
indications.

f Page 239. — 2 Page 202 sq. — 3 Page 204 sq.



390 CHARLES PORRET

Que la pensée de Paul se soit développée, approfondie et
étendue sous la poussée des événements, c'est ce qui est
incontestable. Mais de là à prétendre qu'elle ne s'est affirmée

que dans la lutte, il y a loin. Sur ce point, l'analyse d'Auguste
Sabatier demeure : l'origine de la pensée de Paul est dans sa

conversion même. Il est facile de trouver dans ses épitres
nombre de développements qui n'ont rien de commun avec
les prétentions de ses adversaires, et qui, pour un homme
d'action ne songeant qu'à se défendre et à polémiser, seraient
du luxe tout pur. D'ailleurs l'épitre aux Galates à elle
seule suffit pour contredire l'assertion de M. de Faye. Celui-ci
pense en effet que les Eglises de la Galatie sont celles que
Paul a fondées dans son premier voyage, et même il juge
que l'opinion ordinaire n'a aucune raison en sa faveur (I)
Nous ne demandons pas mieux; cela simplifierait bien des

choses. Mais comment l'apôtre Paul pourrait-il écrire aux
Galates du sud comme il Je fait dans cette épître, si ces

Eglises avaient été fondées dans une mission dont, d'après
notre auteur, Barnabas était le chef incontesté? Si Paul
avait alors la position subordonnée qu'on lui a assignée, il
y aurait eu de l'outrecuidance de sa part à se poser en
fondateur de ces Eglises, et à ne pas même nommer Barnabas,
sinon pour le blâmer (Gai. 2 : 13). Du reste M. de Faye lui-
même ne parle plus que de Paul quand il traite de la fondation

de ces communautés, après avoir dit et répété que Paul
n'était dans ce voyage que l'acolyte de Barnabas. Si les
Galates sont les chrétiens d'Iconie, de Lystres, de Derbe, il
ressort clairement de l'épître qui leur est adressée que Paul
dès son premier voyage était à la tête de la mission.

Sur cette question de la position respective des deux
missionnaires, le récit des Actes est d'une merveilleuse exactitude

historique et psychologique qui dépasse en finesse tout
ce qu'on essaie d'y substituer. Au départ, c'est Barnabas qui
occupe le premier rang. Quand Serge Paul désire entendre
les deux apôtres, le texte porte encore Barnabas et Saul.
Mais en présence du proconsul, Saul se trouve dans une
situation qui est comme une figure anticipée de ce que sera



LES ACTES DES APOTRES ET L'ÉGLISW APOSTOLIQUE 391

son ministère tout entier : il a devant lui d'un côté un païen

qui cherche la vérité et soupire après le salut, de l'autre un
juif qui veut l'en éloigner et qui s'oppose à la Parole de

Dieu. N'est-ce pas tout son avenir comme en raccourci?
Alors l'esprit prophétique ou apostolique s'empare de lui ; sa

vocation se manifeste, il parle en apôtre. Et Luc, saisissant
la portée décisive de ce moment, substitue au nom de Saul

qu'il lui a donné jusqu'alors, celui de Paul qui désormais

sera seul à paraître. (Zaîiloç Ss, ô xai Ua.~ii.oc...) A partir de ce

moment, Paul devient tellement le personnage principal que,
dès le départ pour l'Asie mineure, il est seul nommé, oi mpi
n«û).ov, lisons-nous v. 13 (Actes 13) dans une tournure
grecque bien connue qui signifie Paul et ceux qui
l'accompagnaient. Si Jean Marc, le cousin (ou le neveu) de Barnabas,
les quitte précisément en cette occasion, il est permis de

supposer que le changement dans la direction de la mission ne
fut pas étranger à sa détermination. Le récit continue ensuite
en mettant toujours Paul avant Barnabas, jusqu'à Lystres où
la tournure Barnabas et Paul reparaît, parce que les habitants

tenaient Barnabas pour Jupiter, sans doute àcause de son

aspect plus vénérable, et Paul pour Mercure comme portant
la parole. De même dans le récit de la conférence de Jérusalem

(Actes 15) nous lisons Paul et Barnabas au départ
d'Antioche, mais en revanche Barnabas et Paul quand ils sont à

Jérusalem, où Barnabas était considéré de vieille date et où
d'ailleurs il était naturel qu'il parlât davantage, puisqu'il
s'agissait de raconter ce que Paul surtout avait accompli.
Cette nuance est admirablement conservée dans la suite du
récit. Au v. 22, quand l'auteur raconte, il dit : Paul et
Barnabas : mais au v. 25 dans la lettre des apôtres il suit l'ordre
inverse qui était tout indiqué pour les chrétiens de Jérusalem

où Barnabas était connu et aimé dès longtemps. Ce sont
là des délicatesses de narration qui montrent avec quelle
exactitude Luc a procédé.

Nous en dirons autant de la façon dont le livre des Actes
montre Paul s'adressant à la synagogue avant de prêcher aux
païens. M. de Faye subissant l'influence de Weizsäcker, bien



392 CHARLES PORRET

qu'il soit forcé d'admettre ce procédé pour les débuts, le

déclare impossible après la conférence de Jérusalem. Nous

en appelons pour notre part à la démonstration de M. Wendt,
qui, dans son commentaire sur les Actes, prouve que, même
si nous n'avions pas sur ce point le témoignage des Actes,
nous devrions conclure des épîtres de Paul qu'il a dû en

agir de cette façon là. D'ailleurs, si cette manière de faire
était vraiment en contradiction avec les décisions de Jérusalem,

comment la critique pourrait-elle revenir toujours de

nouveau à l'opinion que l'Eglise de Rome, à laquelle Paul a

écrit sa lettre la plus importante, était judaeo-chrétienne?
Cette opinion de Baur a été reprise par Mangold, A. Sabatier,

et aujourd'hui par M. Th. Zahn. Nous la croyons erronée.

Mais elle prouve que l'on ne voit pas dans une activité
de Paul chez les juifs une opposition à la convention de

l'an 52.

Voilà beaucoup de réserves, beaucoup de points
d'interrogation. Toutes ces critiques montrent l'importance que
nous donnons à la belle étude de M. de Faye. Nous lui
sommes reconnaissant d'avoir résolument abordé un
problème actuel entre tous, et d'avoir apporté une précieuse
contribution à sa solution. Il rendra un véritable service à

la science théologique au milieu de nous, en forçant chacun
à réfléchir et à se faire une opinion.

Un lapsus à signaler à la page 88 : F. Blass n'a pas présenté le texte du

Codex cantabrigiensis comme une édition revue et corrigée, mais au contraire

comme la minute même (recension ß ou edilio romana), dont le texte ordinaire
ne serait qu'une seconde rédaction mise au net (recension a ou tditio
antiochena).


	Les actes des apôtres et l'église apostolique

