Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: Les actes des apotres et I'église apostolique
Autor: Porret, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379895

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE

PAR

CHARLES PORRET

Toul ce qui tient aux origines du christianisme est devenu
depuis plus d’un siécle I'objet de recherches minutieuses et
passionnées. C’est la personne de Jésus qui a d’abord provo-
qué l'étude des savants et des penseurs de toutes les ten-
dances. Les Evangiles ont été et sont encore scrutés avec une
singuliére persévérance. A cOté d’eux, les Actes des apotres
ont & leur tour attiré 'attention, et depuis une vingtaine
d’années, de nombreux travaux ont paru en Allemagne sur
ce livre et sur I’histoire qu’il raconte. Dans notre langue,
nous n’avons pas encore d’ouvrage qui aborde de front cette
matiere. Aussi devons-nous étre reconnaissants & M. de Faye
de nous avoir donné un livre qui met notre public au cou-
rant de cette importante question*. Bien qu’il n’ait pas la
prétention de la traiter tout entiére, il 'aborde de telle facon
que le lecteur se trouve orienté sur les grands problémes que
soulévent les Actes des apotres. Nous sommes renseignés par
lui sur les principales publications de la science allemande ;
mais il ne se contente pas de nous fournir les résultats de
son érudition ; il les prend comme point de départ de ses re-
cherches personnelles et nous fait assister au travail de re-
construction qui I'aamené a formuler ses propres conclusions.

1 Etude sur les origines des Eglises de 1’dge apostolique, par Eugéne de Faye.
Paris, Ernest Lemery, éditeur, 1909.



372 CHARLES PORRET

Un de ses principaux mérites est de permettre a ses lecteurs,
en faisant usage des faits qu’il leur livre, de tirer eux-meémes
les conclusions que ces fails comportent. Tel est le but qu’il
dit s’étre proposé ; et nous pouvons lul rendre ce témoignage
que, sur ce point, il a réussi. Nous n’arrivons pas partout,
loin de la, aux mémes résultats que l'auteur. Mais nous lul
savons gré de l'indépendance qu’il a voulu nous laisser. Ce
livre est éminemment suggestif. Il souléve nombre de pro-
blémes que 'on ne peut ignorer aujourd’hui et sur lesquels
quiconque s’occupe de théologie est appelé dse faire son opi-
nion. Ainsi ceux-la méme qui ne sont pas d’accord avec 'au-
teur quant a ses conclusions, lul seront reconnaissants de la
richesse et de la loyauté de ses informaltions.

Ce livre se divise en deux parties bien distinctes.

Dans la premiere, 'auteur soumet & une critique serrée le
livre des Actes, surtout dans sa premiére moitié, afin d’ap-
précier la valeur historique de ses informations. Dans la se-
conde partie, il en vient & son propos essentiel, qui est d’ex-
pliquer pourquoi le christianisme a revétu dés son origine la
forme d’'une Eglise et de montrer ensuite comment se sont
constituées les premiéres Eglises chrétiennes.

Commencons par donner un résumé succint de cette double
étude.

Appuyé sur les travaux magistraux de MM. Weizséicker,
Pfleiderer, Spitta, Harnack, pour ne nommer que les plus
importants, notre auteur reléve les difficultés historiques
que présente le livre des Actes et il conclut que, si nous de-
vons accepter le récit comme formant un tout, il ne mérite
pas de confiance. Mais il lui semble impossible de s’en tenir
4 une conclusion aussi radicale, certains éléments de la nar-
ration présentant un tel caractére d’historicité qu’ils défient
le doute. M. de Faye cherche des lors les moyens de dégager
ces éléements dont l'authenticité s’impose. S’attachant sur-
tout & I’étude des quatorze premiers chapitres qui ont tou-
jours été de beaucoup les plus contestés, il arrive a distin-
guer dans la plupart des récits deux sources de valeur trés
différente. L’une doit provenir d’Antioche ; elle a pour prin-



LES ACTES DES APOTRES ET L'EGLISE APOSTOLIQUR 75

cipal objet I'Eglise de cette ville. Le tableau de I’Eglise de
Jérusalem, avec le martyre d’Etienne, lui sert d'introduction.
Elle aboutit au premier voyage de Barnabas et de Paul, qui
est au fond une mission de I'Eglise d’Antioche. Ce premier
document est d’une valeur historique inappréciable et mérite
une entiére confiance. La seconde source au contraire a pour
M. de Faye tous les caractéres de la légende; elle provient
de la tradition orale que Luc aurait recueillie dans Jérusalem
et qu’il aurait, souvent maladroitement, incorporée dans la
premiere narration pour étoffer celle-ci et lui donner plus
d’ampleur en vue de I’édification. La premiére partie du
livre est presque tout entiere consacrée & la distinction de
ces deux sources, travail auquel M. de Faye apporte parfois
une habileté trés spécieuse. Nous nous hatons d’ajouter que,
malgré les apparences, cetle premiére moiti¢ est plus posi-
tive que négative, puisque notre auteur en vient & dégager
detous ces récits des Actes, tenus si souvent pour dépourvus
de toute valeur historique, un fonds résistant qui nous
donne sur I’Eglise primitive de précieux et solides rensei-
gnements.

Dans la seconde partie, M. de Faye s’efforce de démontrer
la nature plus sociale qu'individualiste de la primitive Eglise.
It cherche & prouver que les éléments qui constituaient les
premiéres communautés furent extrémement simples et tout
pratiques, et que le caractére dogmatique qu’on leur atiribue
d’ordinaire ne fut que le résultat accidentel des circons-
tances. L’apotre Paul lui-méme n’a pas été le dogmaticien
qu’on se représente; homme d’action, il n’a agi que par le
ceeur et 'amour. Ef quand il a fait de la théologie, c¢’est sous
la pression des luttes dans lesquelles ses adversaires l'ont
entraine.

Ces vues sonl développés avec une grande virtuosité et un
remarquable talent d’exposition. Nous devons avouer qu’une
premiere lecture nous a captivé au point que nous imposions
silence aux objections qu’elle faisait surgir, préférant nous
livrer & 'impression qui se dégageailt de I'’ensemble. Mais &
une seconde lecture, les difficultés se sont multipliées, les



374 CHARLES PORRET

points d’interrogation ont surgi si nombreux que la cons-
truction si savamment échafaudée nous a paru singuliere-
ment compromise.

Il ne peut éire question ici de reprendre tout ce grand tra-
vail en sous-ceuvre. Nous nous contenterons de noter les ré-
serves les plus saillantes que nous ayons & présenter.

Tout d’abord nous sommes dérouté par les nombreuses
incohérences que l'auteur trouve le moyen de concilier dans
une synthese qui nous échappe. 1l a une telle facilité d’adap-
tation et en méme temps un tel besoin de donner a sa pensée
quelgue chose de frappant, qu’il lui arrive de formuler un
jugement qui, quelques pages plus loin, sera corrigé par son
contraire. Nous n’avons pu nous empécher 4 plusieurs re-
prises de nous demander si, pour un critique du XXi° siécle
qui appliquerait & cet ouvrage les mémes procédés que I'au-
teur emploie & 1’égard de Luc, ce ne serait pas un jeu de
démontrer que ce livre ne peut étre sorti de la plume d'un
seul auteur, et qu’il contient des oppositions irréductibles.
On dirait que M. de Faye reprend souvent d’une main ce
qu’il a donné de 'autre. Le lecteur est ainsi désorienté et ne
sait plus & quoi s’en tenir. Sansdoute il yala la preuve d’une
grande souplesse d’intelligence, qui saisit les nuances et sait
voir les choses de plusieurs cotés. Mais encore faut-il que
cela n’aille pas jusqu’a la contradiction et que les contrastes
relevés puissent coexister dans une unité supérieure. Citons
quelques exemples.

L’auteur des Actes apparait par endroits comme un rédac-
teur intelligent dont M. de Faye croit devoir prendre la dé-
fense méme contre M. Harnack, son moderne apologiste®: son
livre rentre dans les écrits coulés dans du bronze *; on nous
parle de son génie scrupuleux et consciencieux?, de sa re-
marquable dextérité4. Ailleurs, au contraire, la narration pré-
sente de telles incohérences, LL.uc se rend coupable de telles
maladresses, de si grossiéres confusions et de si graves mé-
prises, qu'on se demande s’il est possible de ’avoir en quel-

1Cf.p.94. —2P. 21, — 3 P, 43, — 4 P. 44.



LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 375

que estime. Son seul mérite est d’avoir conservé une source
précieuse. C’est merveille qu’il ne I'ait pas gitée davantage !

Nous lisons, page 83, que « dans les premiers chapitres
des Actes, Pierre ne joue pas le role prépondérant qu’on lui
attribue d’habitude; a4 coté de Pierre, on voit Jean. » Et pages
161 et 162, « Pierre est le chef incontesté de la secte. On
nomme bien Jean & coté de lui, mais combien effacé est le
fils de Zébédée l... 11 faul juger U'Kglise primitive d’aprés
I’homme qui 'incarne. »

I’Eglise de Jérusalem s’est fondée sous l'influence des sou-
venirs du Jésus terrestre. L’action du Christ ressuscité et cé-
leste n’aurait pu lui donner 'impulsion. Il a fallu la force
émanant du Jésus de Galilée pour faire des apotres des géné-
rateurs de vie (p. 125). Nous tournons quelques pages et nous
lisons que la vie terrestre du Maitre devenait une géne pour
Pexpansion de la foi nouvelle. Aussi Paul préféra-t-il a ce Jésus
en chair et en os le Christ céleste dont la vision le hantait.
Cette image du Christ transcendant qui, pour ceux de Jéru-
salem, était presque un obstacle, devient pour lui le principe
de la liberté !

Les jugements de nolre auteur sur M. Harnack sont aussi
passablement déconcertanls. Ce que le critique francais dit
du savant allemand : « Paul le géne » (p. 139), nous serions
tenté de lui en faire P'application et de dire a notre tour:
M. Harnack géne M. de Faye. On dirait parfois que le travail
de celui-ci était plus ou moins achevé quand ont paru les
monographies du professeur de Berlin sur Luc et les Actes,
et qu’en s’efforcant de lui faire la place qui lui revient, il n’a
pas réussi a le faire rentrer dans le cadre déja prét.

Mais, sans nous arréter trop & ces détails, venons-en aux
grandes lignes de 'ouvrage.

Dans la recherche des sources de Luc, M. de Faye se
montre trés habile; mais il nous parait procéder avec trop
de certitude sur un terrain ou la plupart des critiques re-
connaissent qu’il est presque impossible d’arriver & une con-
clusion précise. I1 prend son point de départ a la Pentecote,
qu’il exploite avec une grande virtuosité en faveur de sa



376 CHARLES PORRET

these, et qui devient en quelque sorte le récit type, d’ou se
dégage le plus nettement la formule applicable au reste de
la narration. Partant de l'interprétation traditionnelle des
langues étrangéres, entendue dans le sens de la xénoglossie,
pour parler avec M. Lombard ', il n’a pas de peine & montrer
les incohérences du texte. L’accusation d’ivresse portée
contre les inspirés, tout comme la tenue du discours de
Pierre, prouvent que nous sommes en présence d’un phéno-
mene de glossolalie, tel que Paul nous I'a décrit 1 Cor. 14 ;
et si la mention de langues parlées proprement dites est con-
sidérée comme faisant partie du récit, il devient nécessaire
d’y voir un élément adventice, ajouté aprés coup par une tra-
dition postérieure. (Cest ainsi que M. de Faye voit dans notre
narration la fusion de deux conceptions contradictoires: un
phénomene de glossolalie qui fut la réalité historique, et un
miracle philologique, un cas de xénoglossie trés accentuée
qui serait la déformation légendaire du fail de la Pentecote.
Nous aurions la les deux sources; l'écrit provenant d’An-
tioche, solide et bien informé, et la tradition orale que Luc
aurait puisée 4 Jérusalem et qui n’aurait pas de valeur histo-
torique.

A cette explication voici ce qu’on peut opposer. Comme l'a
fait observer M. Wendt, dans les derniéres éditions du Com-
mentaire de Meyer, la mention des langues étrangéres n’est
nulle part présentée comme un fait, mais comme l'apprécia-
tion des audileurs, comme l'indication de la maniére dont
ils entendaient. L’expression érépm; oliosus seule semble
faire exceplion. Mais M. Lombard?® admet que cette tournure
a pu désigner quelque chose de beaucoup moins précis. 1l
est donc parfaitement conforme au texte d’admetire un
phénoméne de glossolalie, el 'action du Saint-Esprit s’éten-
dant aux auditeurs de fagon a leur donner U'intelligence, dans
leurs idiomes respectifs, de ce gui élait prononcé & haule
voix en langage ininlelligible. Indépendamment des analo-
gies que nous pourrions citer dans les exemples allégués par

! De la glossolalie chez les premiers chrétiens et des phénomeénes similaires,
Thése par Emile Lombard. — 2 Ouv. cité, p. 56.



LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 377

M. Lombard! nous pouvons en appeler au don que Paul men-
tionne a coté des langues et qu’il appelle interprétation des
lamgues (éppnvein lwoaiv) (1 Cor. 12 : 10.) Nous pensons que sur
ce point on fait fausse route en s’en tenant aux observations
de M. Flournoy sur le Martien de M!'e Smith et 4 bien d’au-
tres du méme genre. Ces observateurs modernes ont accu-
mulé les recherches en partant de I'idée qu'une interpré-
tation du langage extatique devait consister en une sorte de
traduction juxta-linéaire, dans laquelle on cherche & repro-
duire un mot ou une tournure de la langue inspirée par
une expression correspondante de nos idiomes actuels. Nous
ne prétendons pas avoir une opinion quant aux phénoménes
actuels que I'on essaie d’expliquer ; nous avouons notre in-
compétence en ce domaine. Mais quant & I'’époque aposto-
lique, il nous sera permis de dire notre conviction, basée
sur le fait que nous sommes en présence de manifestations
du Saint-Esprit, et qu’elles doivent dés lors étre expliquées
d’aprés les lois de la vie religieuse. Nous pensons que I'in-
terprétation des langues dans ’Eglise primitive ne consistait
pas dans une traduction, mais dans une reproduction libre,
en langage ordinaire, de ce qui avait été proféré en langage
extatique. L’inspiré, sous le coup d’une émotion profonde,
donnait essor aux sentiments qui s’agitaient en lui dans des
@jaculations vocales, sons inarticulés, mots incohérents, sur
lesquelles il n’exercait aucun controle et qui n’avaient pas
de sens intelligible pour les auditeurs. Mais il pouvait se
trouver parmi ceux-ci quelqu’un qui vibrat sous le souffle
de I’Esprit & 'unisson du glossolale, et qui, tout en gardant
la pleine conscience de lui-méme, était élevé au diapason
voulu pour s’associer a I’ébranlement psychique de son frére.
Et alors ilexprimait en langage courant des sentiments ana-
logues & ceux de I'inspiré; il associait les auditeurs aux im-
pressions d’adoration, de joie, d’espérance, de force triom-
phante qui avaient subjugué le glossolale et auxquelles
celui-ci avaitdonné essor dans une forme réfractaire aux lois
de la logique. L’apotre Paul ne voulait pas que ce langage se
L Quy. cité, p. 80.
THEOL, ET PHIL. 1911 25



378 CHARLES PORRET

fit entendre dans I'assemblée, s’il n’y avait personne qui put
le rendre accessible. Voild ce que nous comprenons sous ce
terme d’interprétation des langues, d’ou résulterait que tous
les essais d’y voir des traductions sont manqueés.

Et maintenant revenons au récit d’Actes II. Il suffit d’ad-
mettre que dans ce jour de la Pentecote ol I’économie de
I’Esprit était inaugurée, il y eut un deéploiement renforcé de
sa puissance, et que celle-ci se fit sentir non seulement aux
disciples qui parlaient sous son influence, mais aussi a leurs
auditeurs. Cest en cela que consisterait le caractére excep-
tionnel de cette glossolalie. (Vétait d’ailleurs 14 un symbo-
lisme bien naturel et bien conforme aux voies de Dieu.
Quand on voit, dans l'ancienne alliance, les émissaires de
Saiil et Saiil ensuite saisis par l'esprit prophétique, méme
quand ils viennent dans des intenlions hostiles, ne trou-
vera-t-on pas trés naturel que Dieu ait voulu qu’au moment
ol 'Esprit faisait irruption dans notre humanité pour s'y
établir & demeure, il fit sentir son action & ceux qui étaient
les témoins de cette prise de possession, et pour lesquelselle
devait étre un appel solennel entre tous?

Mais ce n’est pas tout. Voici & mes yeux la raison péremp-
toire qui m’empéche de meranger a ’opinion de M. de Faye.
Je pars de la conviction que le livre des Actes a Luc pour
auteur. Depuis la démonstration de M. Harnack on n’a plus
besoin de demander griace ou du moins indulgence pour une
opinion qu’on ne soutenait plus ces derniéres années qu’a-
vec un courage bravant les partis pris triomphants, mais qui
aujourd’hui se présente en trés bonne posture. Or je pose
en fait qu’il est impossible que Luc ait ignoré ce qu’était la
glossolalie, ce qui serait au contraire necessaire dans I’hypo-
thése de M. de Faye, son explication reposant sur la confusion
entre glossolalie et xénoglossie. Il est presque certain que
I'auteur des Acles n’a pas eu connaissance des Epitres aux
Corinthiens. Mais d’autre part voici deux faits qui méritent
d’étre pris en sérieuse considération : d’un coté les relations
prolongées qui ont existé entre Luc et Paul et méme l'inti-
mité qui a da régner entre eux, et de 'autre, la place qu’oc-



LES AGTES DES APOTRES ET L'EGLISE APOSTOLIQUE 379

cupait la glossolalie dans les Eglises du I°r siécle, et spécia-
lement le fait que Paul lui-méme possédait ce don, d’apres
ses propres déclarations?, dans une mesure peu commune,
et qu’il en rendait gracea Dieu. A deux autres reprises, dans
le livre des Actes, nous trouvons la mention de la glossola-
lie, et cela dans les termes mémes dont se sert Paul (edeiv
Pdgoag) : la premiére fois chez Corneille, la seconde a Ephése,
c’est & dire dans le temps qui suit et qui précede les ren-
contres de Paul avec Luc. De tout cela nous concluons que
celui-ci savait ce que c’était que le parler en langues. Et dés
lors il faut chercher une explication de son récit de la Pen-
tecOte qui concorde avec ce fait. Celle que nous avons pro-
posée supprime les incohérences que M. de Faye y a rele-
vées. Nous ajouterons en outre qu'en tout état de cause,
c’est de la haute fantaisie de vouloirexpliquer la mention des
langues accompagnées de feu par les absurdités de la légende
talmudique sur le miracle du Sinai: la voix divine se divisa
en 70 voix et 70 langues ; elle se transforma en un feuardent ;
la flamme se formait en une langue articulée?®. Comment ne
pas voir au contraire 'immense distance qui sépare le récit
si sobre, si grand dans sa simplicité, des Actes des apotres,
des divagations des rabbins et de Philon ?

M. de Faye est sur un terrain plus solide quand il étudie
ce qui nous est dit de la communauté des biens. Ici la dua-
lité des sources s'impose. Luc a dii certainement avoir a sa
disposition deux narrations distinctes. Elles avaient ce carac-
tére commun de relever 'une et I'autre 'admirable élan d’a-
mour qui souleva ’Eglise de Jérusalem & son aurore. Mais
I'une citait des exemples de charité, comme celui de Barna-
bas. L’autre, sans doute dans un but d’édification, générali-
sait, de sorte qu’il semblait que tous vendissent ce qu’ils
avaient. De 14 une certaine difficulté de préciser jusqu’our est
allée cette communauté de biens, bien que le fait lui-méme
n’en soit pas moins acquis.

Il est aussi légitime de constater I'insuffisance des sources

11 Cor. 14 : 18. — 2 Page 30 et suiv.



380 CHARLES PORRET

de Luc, quand il nous rapporte les événements de la vie de
Paul qui suivirent immédiatement sa conversion®. Cette des-
cription du séjour de I’apotre & Damas et & Jérusalem a quel-
que chose de vague, d’imprécis; elle ne concorde que trés
approximativement avec ce que nous savons par les Epitres.
Il ressort de 1a que sur cette période Luc était insuffisam-
ment renseigné.

En revanche, si nous en venons a la conversion de Cor-
neille, il nous est impossible d’adhérer aux conclusions de
notre auteur. 1l prononce sur tout cet épisode un jugement
particulierement sévere : Le style en est prolixe, mou et ver-
beux; c’est Luc qui rédige lui-méme les traditions orales
qu’il a recueillies et qui tranchent désavantageusement avec
le document de I’Eglise d’Antioche, si simple, si sobre, si ner-
veux. Nous nous demandons si ce jugement défavorable ne
provient pas surtout, en réalité, du surnaturel qui s’accu-
mule dans ce chapitre d’une facon tout exceptionnelle. Pour
quelqu’un qui, comme M. Harnack, proscrit le miracle, il
est tout indiqué de conclure & une déformation des faits. Mais
une fois la légitimité du surnaturel admise, il serait difficile
de trouver des circonstances dans lesquelles il fat plus a sa
place. Il ne s’agissait en effet de rien de moins que de fran-
chir une étape nouvelle et décisive dans la diffusion de
PEvangile. La vocation des paiens et leur droit au salut, &
la seule condition de la foi, étaient quelque chose de si grave
qu’il fallait une lumiére surabondante. Il était de toute im-
portance que les croyants juifs pussent franchir ce pas en
toute bonne conscience, avec la pleine conviction d’étre dans
le chemin de Dieu. Voild pourquoi les interventions divines
s’accumulent ici de facon & dissiper tous les doutes. Voila
pourquoi aussi 'auteur des Actes nous donne de tout cela un
compte-rendu particulierement circonstancié. Et, ce qui
prouve qu’il y a 1& quelque chose d’intentionnel, il ne se
contente pas de multiplier les détails, il répéte par deux fois
et presque textuellement le recit de la vision de Pierre et

1 Chap. 9 : 20-30.



LES AMTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 331

retrace a trois reprises I’apparition de I’ange & Corneille. C'est
sa maniérea lui de souligner. Ce procédé ne se reproduit pas
ailleurs dans tout le livre, sinon pour la conversion de Paul
qui revient aussi par trois fois. Rien n’eit été plus simple
pour Luc, ni plus naturel, que de s’en référer a son premier
exposé. S’il trouve bon de répéter les mémes faits dans les
mémes termes, c’est qu'évidemment il veut par 14 en mettre
la grande valeur en pleine clarté.

De plus comment s’étonner que Pierre ait été choisi de
Dieu® pour recevoir cette indispensable révélation ? N’était-
ce pas conforme au rdle que le Seigneur Jésus lui avait assi-
gné dans Matth. XVI? Et méme ne pourrait-on pas dire que,
si 'admission de Corneille par Pierre n’avait pas eu lieu, la
déclaration de Jésus resterait incompréhensible et pourrait
a juste titre étre taxée d’exagération ? M. de Faye trouve in-
concevable qu'un homme aussi indécis, aussi peu sir de lui-
méme que Pierre, ait eu l'initiative que les Actes lui prétent®.
Aussi bien Lue n’a-t-il jamais songé a attribuer cette initia-
tive & Pierre. Elle appartient tout entiere & Dieu, et Pierre
ne se rend qu’a son corps défendant. Il ne comprend d’ail-
leurs pas d’emblée toute la portée de la révélation qui lui a
été confiée. Ce n’est qu’a la conférence de Jérusalem qu’il
arrive a la pleine clarté, et qu’il tire la conclusion derniére
de la vision de Joppe. En 4me droite il est entré dans
les pensées de Dieu au fur et & mesure qu’elles se dévoilaient
a lui, et cela avec une admirable docilité. Et c’est en pré-
sence du travail de Paul dans le monde paien qu’il arrive a
franchir le dernier pas. Tout cela est bien autrement cohé-
rent que 'exposé de M. de I'aye qui, aprésavoir fait de Pierre
un judaisant retardé, nous le montre se convertissant a la
fin et devenant universaliste, on ne sait trop pourquoi!

Nous ne saisissons pas non plus en quoi cette admission
de Corneille par Pierre serait en contradiction avec l'origine
de I’Eglise d’Antioche qui nous est racontée tot aprés. Qu’im-
porte la provenance différente des ces deux narrations ? Luc,

1 Comp. Acte 15 : 7. — 2 Page 85.



382 CHARLES PORRET

jugeant non en simple chroniqueur, mais en historien, voit
dans 1'un de ces événements 'affirmation du principe qui
meritait bien d’étre mis en pleine lumiére, et dans 'autre la
réalisation de ce principe, sa mise en pratique dans les faits.
Dieu a ouvert la porte et les évangélistes d’Antioche, sans
méme savoir ce qui s’était passé, entrent dans les vues de
Dieu et accomplissentses desseins en évangélisant les paiens.
C’est la de la haute philosophie de I’histoire au point de vue
du théisme chrétien. Vouloir s’en tenir ici & la critique des
sources, c’est se cantonner dans un horizon singuliérement
limité. A force de voir les arbres, on ne voit plus la forét.
Mais il nous reste encore 4 examiner ’objection principale
que 'on allégue contre I'historicité du role de Pierre dans
I'admission des paiens. Il est en contradiction formelle, dit-
on, avec la conduite de Paul & Antioche (Gal. 2). Nous avons
le regret de voir M. de Faye reprendre et exploiter ici un
argument, qui a été souvent réfuté, de la vieille école de Tu-
bingue. 11 faut bien remettre les choses au point, puisque le
récit de Gal. 2 dit justement le contraire de ce qu’on lui fait
dire. C’est de la haute fantaisie d’assimiler la conduite de
Barnabas et de Pierre en cette occasion a la largeur de cceur
avec laquelle Barnabas s’était réjoui, & son arrivée dans
I'Eglise naissante, en voyant les effets de la griace de Dieu et
avait donné sa cordiale adhésion & la foi des paiens. Dans
Pun comme dans lautre cas, M. de Faye voit la bonté
d’hommes de cceur qui se sont laissés prendre pour des rai-
sons de sentiment, et qui, par un mouvement de sensibilité,
ont momentanément oublié leurs principes. S’il en était
ainsi, les accusations de Paul seraient enfachées d’une su-
préme injustice. Il les taxe d’hypocrisie, il leur reproche de
ne pas marcher de droit pied. Et en réalité, selon la concep-
tion de notre critique, en se séparant des pagano-chrétiens,
ils ne feraient que se ressaisir, ils en reviendraient simple-
ment & leurs convictions intimes et mettraient leur conduite
d’accord avec leurs principes. Tout au plus Paul pourrait-il
leur reprocher leur manque d’intelligence, leur défaut de
connaissance, mais leur hypocrisie, jamais | S'il les prend en



LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 383

flagrant délit de duplicité, c’est qu’il les sait en théorie d’ac-
cord avec lui, c’est qu’il est entendu qu’au point de vue des
principes ils ont les mémes convictions que lui; ils se sont
donc laissés aller & saigner du nez plutot que de s’exposer
aux critiques et aux assauts des judaisants qui arrivaient de
Jérusalem. I’acte d’accusation de Paul tout entier suppose
ainsi que, tout en étant convaincus que l'on ne pouvait im-
poser la loi aux paiens, ils n'ont pas eu le courage de rester
fidéles & leur point de vue; s’ils ont manqué de droiture,
c¢’est qu’ils ont agi contrairement & leurs convictions in-
times. Du reste la mention de Barnabas ne suffirait-elle pas
a elle seule pour réduire cet argument & néant? Qui nous
fera croire que Barnabas, qui était allé lui-méme chercher
Paul a4 Tarse pour 'amener & Antioche, quiavail travaillé de
concert avec lui dans cette jeune Eglise pendant une année
entiére, qui avait été son associé pendant les années que dura
le premier voyage des deux missionnaires en Chypre et en
Asie mineure, qui enfin avait été délégué avec Paul par
I’Eglise d’Antioche pour représenter la cause des paiens a la
conférence de Jérusalem, quinous fera croire qu’il etit d’au-
tres vues, d’autres principes que Paul sur ce point capital
entre tous, des conditions & exiger des Gentils pour étre ad-
mis dans I'Eglise | C’est de toute impossibilité. Il faut donc
renoncer une fois pour toutes a exploiter la dispute de Paul
et de Pierre & Antioche, puisque, & 'étudier de prés, il s’en
dégage le plein accord des deux apdtres en fait de convic-
tions et de principes. Leur dissentiment ful de nature toute
pratique, et porta uniquement sur une question de fidé-
lite.

Pour terminer ’examen de cette premiére partie, nous di-
rons que si M. de Faye a le mérite de poser bien des pro-
blemes et de fournir bien des éléments de solution, il est loin
d’avoir jeté la pleine lumiére sur ce probléme des sources
des Actes qu’il a abordé si cranement. La construction qui lui
parait irréprochable! présente 4 nos yeux de nombreuses
fissures.

1 Page 130.



384 CHARLES PORRET

Mais cette premiére partie n’est pour M. de Faye qu'une
introduction devant servir de base & son étude sur I'Eglise
primitive, qui forme l’objet d'une deuxiéme et d’une troisiéme
parties traitant 'une de I'Eglise de Jérusalem, I’autre des
Eglises pagano-chrétiennes. Ce sont la deux sections de I'his-
toire de I’Eglise apostolique, que nous pouvons {traiter
comme un tout.

Dés I'entrée de cette partie historique, M. de Faye formule
une these qui lui tient fort & coeur et qui est évidemment le
but essentiel deson travail. Le christianisme, nous dit-il *, est
un phénoméne plus social qu’individualiste. A peine né, il
se manifeste sous une forme sociale, il est une Eglise. Les
centres sociaux surgissent les uns aprés les autres. On dirait
un de ces corps qui, comme certaines plantes, se propagent
par boutures. Et ce qui prouve ce caractére avant tout so-
cial, c’est que, tout en opérant une révolution dans les
meeurs, il produit trés peu de grandes individualités: dans le
premier siécle, nous n’avons que l'apdtre Paul et le mystique
du quatriéme Evangile. Pendant deux ou trois générations,
le christianisme est presque anonyine.

Si 'on nous disait que le christianisme est social autant
qu’individualiste, nous n’aurions qu’a applaudir. Car pour
nous, les deux éléments sont inséparables ; ils doivent rester
indissolublement unis. Un christianisme individualiste qui
n’aboutit pas a une société chrétienne, n’est qu’'une plante
stérile, un arbre mort. Mais d’autre part, un christianisme
social sans base individuelle est une chimeére. Bien loin de
s’affaiblir, les deux éléments se corroborent mutuellement :
Un individualisme décidé et fortement trempé sera toujours
la meilleure préparation 4 une vie sociale normale et saine.
La ol la piété individuelle est maladive, l'activité sociale ne
pourra étre que chétive et languissante. Cest dés lors étre
mal avisé que de vouloir substituer au caractere individua-
liste de I'Evangile son caractere social, et méme de donner
au second la primauté sur le premier. Quand on nous dit:

1 Page 100,



LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 38D

« a peine né, le christianisme se manifeste sous une forme
sociale », on énonce une vérité indubitable. Mais il est abusif
d’en tirer la conclusion que nous combattons. C’est bien vite
dit: « & peine né » ; mais ne glissons pas trop rapidement sur
ces mots qui contiennent plus qu’il ne semble. Si je dis: &
peine né, 'homme cherche & manger, est-il légitime d’en
conclure que 'homme dans son essence intime est un étre
qui mange? Ces simples mots: «a peine né » impliquent
déja tout un développement préalable. Comment est-il né?
Voila le vrai probléme. Et bien, consultez I’histoire. Partout
ou le christianisme se constitue en une société vivante et fé-
conde, vous trouverez des vies chrétiennes individuelles so-
lides qui sont devenues le point de départ d’une action col-
lective sérieuse. Et quant & 'objection qu’il y a tres peu de
grandes individualités au 1°r siécle, nous répondrons: c’est
peut-étre vrai au point de vue intellectuel, les génies n’ont
pas abondé. Il ne s’agissait pas alors de science ou de sys-
téme, mais d’une vie nouvelle qui devait se réaliser. Ce qui
importe ici, c’est la personnalité morale et religieuse. Ou
tenez-vous pour rien tous ces petits, ces pauvres, ces es-
claves, ces gens de basse condition qui hier encore étaient
perdus dans la foule, et n’avaient pas de vie & eux, et qui,
sous le souffle de I’Evangile, sont devenus des enfants de
Dieu, des héritiers de la gloire céleste, et dont beaucoup ont
étonné leurs persécuteurs par leur force de résistance ? Que
d’Onésimes, qui n’étaient que de vils esclaves, traités comme
des choses et non comme des hommes, et qui devenaient des
« fréres fideles et bien-aimés ! » Il y eut 1a dans le monde de
IEsprit une dépense de force qui pése plus dans la balance
de I’éternité que celle qui aboutit & produire bien des gé-
nies ! ,

M. de Faye énumeére les manifestations de ce principe social
d’abord dans le collége des douze, puis dans I'Eglise de Jéru-
salem et dans toutes ces Eglises qui se forment dans le monde
paien, et il nous demande : « Quelle est donc la cause cachée
qui fait que le christianisme ne peut reprendre vie sans se
couler dans un moule social ?... Il s’agit bien d’'un phénoméne



386 CHARLES PORRET

inséparable du christianisme lui-méme.... 11 posséde une
tendance évidente & revétir une forme sociale. Elle semble
inhérente a4 sa nature méme. Quelle est I'explication de ce
fait*? » Nous savons quelle est sa réponse. Voici la notre:
Cette force latente que vous constatez dans le christianisme
et qui le pousse & s’organiser en société, est pour nous aussi
I’évidence méme. Elle vient de ce que I’Evangile n’est pas
autre chose que la consommation de la nature humaine dans
son essence la plus intime. Or 'homme est tout a la fois étre
individuel et étre social, aussi nécessairement 'un que
Pautre. Mais si dans I’évolution naturelle de I’humanité, le
coté social vient le premier pour préparer I’éclosion de I'in-
dividualité, dans 'ccuvre de restauration qui s’accomplit en
Jésus-Christ, c’est l'ordre inverse qui s'impose. Nous livrons
celte pensée, sans la développer, a la méditation de nos lec-
teurs. Il nous suffira d’indiquer la raison de ce fait capital :
c’est que la rénovation que le Christ accomplitl ici-bas ne se
réalise pas par un processus naturel, mais qu’elle est une
ceuvre morale réclamant lalibre déiermination de la volonté.
L’Evangile appelle des individus & rentrer dans ’harmonie
avec Dieu et & saisir la vie qui est en Jésus-Christ; et une
fois qu’ils sont entrés en possession de cette vie nouvelle, ils
forment ipso facto, du simple fait qu’ils sont devenus enfants
de Dieu, une famille qui ne peut autrement que se réaliser,
se grouper, et qui devient 'organisme primordial et consti-
tutif du Royaume de Dieu.

En procédant comme il I'a fait, M. de Faye s’est considéra-
blement appauvri. 1l se condamne & ne voir qu’un coté de la
vie de 'Eglise. Ce cOté-1a, il le met en lumiére, nous le re-
connaissons hautement, avec une vraie maitrise. Son livre
garde 4 ce point de vue une grande valeur. Il expose d'une
facon fort captivante comment ces humbles, ces simples arti-
sans et esclaves, gagnés par la contagion des disciples du
crucifié, se sont groupés en associations uniques au monde,
dont la pensée remonte a Jésus. Mais encore une fols com-

1 Page 101 et 102.



LES ACTES DES APOTRES ET L’EGLISE APOSTOLIQUE 387

ment avalent-ils été gagnés? Que la société une fois existante
ait exercé un prestige considérable par 'amour qui s’en dé-
gageait et par la pureté de moeurs qu’elle professait, c’est
incontestable. Mais il faut remonter plus haut. Ces 4mes ont
été attirées individuellement parce qu’elles avaient personnel-
lement besoin du Dieu vivant et du salut. M. de Faye a sans
doute fait leur place a ces deux éléments : le Dieu vivant, la
rédemption; mais il est loin de leur accorder 'importance qui
leur revient. Car ils ne prennent toute leur valeur qu’au point
de vue de l'individu. Pour le Dieu vivant, M. Bornemann,
dans son Commentaires sur les épitres aux Thessaloniciens,
a mis en lumiére avec une grande force la portée de ce terme:
ce seul mot o bess, avec ’article, représentait un monde nou-
veau pour le paien. Quant & la rédemption, qui n’entrevoit
tout ce que ce mot éveille de dramatique pour I'individu qu1
se sent accablé sous le poids de son péché et qui trouve la dé-
livrance en Jésus le Sauveur?

Une fois que nous nous sommes prononcé sur le grand
déficit de la conception historique de I’Eglise chez M. de
Faye, et aprés avoir reconnu que le coté social est développé
de main de maitre dans des pages de fort belle venue, il ne
nous reste plus qu’a relever certains détails qui nous parais-
sent dignes de mention.

Dans sa préoccupation de relever partout dans le christia-
nisme naissant la tendance au groupement, M. de Faye fait
une place d’honneur au cercle des Douze. Comme il est de
mode aujourd’hui, chez tout un groupe de critiques, de
rabaisser le collége apostolique, comme quelques-uns vont
méme jusqu’a considérer comme une légende I’existence d’un
groupe d’apotres distincts des autres disciples, 1l est assez
piquant de voir notre auteur se ranger résolument du cote
de I'opinion traditionnelle qui est favorable & sa thése, con-
centrer tous ses efforts pour faire des Douze « une compa-
gnie & part ». Nous croyons cependant qu’il force la note en
prétendant que « I'unique préoccupation de Jésus est de les
constituer en une compagnie une et homogéne » et non pas de
« former une école de jeunes hommes, quirecueilleraient son



238 CHARLES PORRET

verbe et seraient les héritiers de sa doctrine®». Que signifie
alors le nom d’Apoétres que Jésus leur donne? Pourquoi les
appelle-t-il & devenir des pécheurs d’hommes? Peut-on mettre
en doute qu’il les ait envoyés au moins une fois en mission
pendant son ministére? Et plus tard n’est-il pas certain qu’il
leur a confié le mandat d’étre ses témoins et de précher son
Evangile & toute créature? Il y aurait du parti pris ale nier.

Dans le tableau que M. de Faye trace de I'Eglise de Jéru-
salem, il en revient aux vues excessives de I’école de Tubin-
gue, en attribuant & cette communauté le judao-christia-
nisme le plus intransigeant. Les seules raisons qui semble-
raient favoriser sa thése sont la mention de Jacques dans
Gal 2:12, et le fait que cette Eglise semble étre demeurée
passive lors de 'arrestation de Paul. Mais ce sont 1a des argu-
ments bien insuffisants. Si les choses étaient telles que M.
de Faye les dépeint, 'attitude de Paul dans I'affaire de la col-
lecte serait incompréhensible. Il avait vu a plusieurs reprises
les fréres de Jérusalem, et quatre ans apreés sa derniére visite
il écrit ces admirables paroles de 2 Cor. 9 : 13-15 dans les-
quelles il les représente comme rendant grices de l'ceuvre
de Dieu parmi les paiens, en intercédant pour eux avec un
ardent amour. Paul se serait-il mépris & ce point? On nous
dit que Luc a été assez candide pour se laisser prendre aux
paroles mielleuses et perfides des anciens de I’Eglise juive.
Combien est-il plus naturel que Paul ait vu juste, et que
les choses se soient passées telles que Luc nous les raconte!

Il nous reste & parler encore des Eglises pagane-chrétien-
nes et de la maniére dont ’apotre Paul est présenté. Chacun
connaissant 'étude si substantielle que M. de Faye a consa-
crée au grand apotre?, nous n’étonnerons personne en disant
qu’ici le tableau d’ensemble est remarquable de vie, de cou-
leur et, dans ses grandes lignes, de vérité; les apercus ingé-
nieux, les vues suggestives abondent. Mais le désir de prou-
ver une thése a quelque peu troublé le regard de l'auteur et

1 Page 111.
2 Eugéne de Faye : Saint Paul, probléme de la vie chrétienne. Foyer solida-
riste,



LES ACTES DES APOTRES ET L'EGLISE APOSTOLIQUE 389

a sérieusement compromis la sérénité de I'histoire. La these
4 prouver se présente sous deux faces : Paul n’a pas préché
d’emblée le paulinisme, mais une doctrine trés élémentaire;
il a agi par sa personne plus que par ses idées. Ei les
Eglises fondées par lui sont de simples associations, & peine
organisées, quise groupent pour un culte bizarre et efferves-
cent, et dont le but essentiel est une vie morale qui tranche
avec celle du monde.

Nous estimons que la démonstration est loin d’étre faite.
On sent I'd priori dans le choix des matériaux. Pour nous en
tenir & la personne de Paul, il nous est impossible de croire
qu’«il n’a vraiment pensé pour son compte, que lorsque les
circonstances I’y ont forcé'.» On nous dit qu’il a surtout
agiparle coeur, sur les sentiments, que sa personne, spéciale-
ment dans la maladie, avait un charme particulier. On met
tout en ceuvre pour réduire son ministéere au minimum: a
Porigine il n’était qu'un simple didascale et, dans le premier
voyage, le subordonné de Barnabas, qui était le vrai chef de
la mission. Sile livre des Actes met de bonne heure Paul
avant Barnabas, c’estque Luc est entrainé par la force du pré-
jugé; mais & plusieurs reprises, il rend sans le vouloir hom-
mage a la vérité historique en disant excellemment Barnabas
et Paul. La doctrine de Paul n’avait rien d’original, son idée
de Dieu n’était autre que celle des Pharisiens2. Il est vrai
que Jésus avait transformé l'idée juive de Dieu en révélant
le Pére. « Ge seul mot emportait de profondes vibrations de
sentiment3». Mais pour la formule, ¢’était le Dieu de Gama-
liel. Paul n’est devenu le penseur, le théologien que nous con-
naissons, que sous la pression de ses adversaires. Mais cette
« sagesse » & laquelle il est arrivé, il ne I’a jamais confondue
avec « son Evangiley, qui était la simplicité méme.

Les limites de cet article, qui a déja de beaucoup dépassé
nos intentions, ne nous permettent pas d’entrer dans 'exa-
men complet de ce probléme. Contentons-nous de quelques
indications.

! Page 239. — 2 Page 202sq. — 3 Page 204 sq.



S90 CHARLES PORRET

Que la pensée de Paul se soit développée, approfondie et
étendue sous la poussée des événements, c’est ce qui est in-
contestable. Mais de 14 & prétendre qu’elle ne s’est affirmée
que dans la lutte, il y a loin. Sur ce point, ’analyse d’Auguste
Sabatier demeure : 'origine de la pensée de Paul est dans sa
conversion méme. Il est facile de trouver dans ses épitres
nombre de développements qui n’ont rien de commun avec
les prélentions de ses adversaires, et qui, pour un homme
d’action ne songeant qu’a se défendre et & polémiser, seraient
du luxe tout pur. D’ailleurs I’épitre aux Galates a elle
seule suffit pour contredire I'assertion de M. de Faye. Celui-ci
pense en effet que les Eglises de la Galatie sont celles que
Paul a fondées dans son premier voyage, et méme il juge
que l'opinion ordinaire n’a aucune raison en sa faveur (l)
Nous ne demandons pas mieux; cela simplifierait bien des
~ choses. Mais comment 'ap6tre Paul pourrait-il écrire aux
Galates du sud comme il le fait dans cette épitre, si ces
Eglises avaient été fondées dans une mission dont, d’aprés
notre auteur, Barnabas était le chef incontesté? Si Paul
avait alors la position subordonnée qu’on lui a assignée, il
y aurait eu de 'outrecuidance de sa part & se poser en fon-
dateur de ces Eglises, et & ne pas méme nommer Barnabas,
sinon pour le blamer (Gal. 2 : 13). Du reste M. de Faye lui-
méme ne parle plus que de Paul quand il traite de la fonda-
tion de ces communautés, apres avoir dit et répété que Paul
n’élait ‘dans ce voyage que l'acolyte de Barnabas. Si les
Galates sont les chrétiens d’Iconie, de Lystres, de Derbe, il
ressort clairement de I’épitre qui leur est adressée que Paul
deés son premier voyage était & la téte de la mission.

Sur cette question de la position respective des deux mis-
sionnaires, le récit des Actes est d'une merveilleuse exacti-
tude historique et psychologique qui dépasse en finesse tout
ce qu'on essaie d’'y substituer. Au départ, c’est Barnabas qui
occupe le premier rang. Quand Serge Paul désire entendre
les deux apotres, le texte porte encore Barnabas et Saul.
Mais en présence du proconsul, Saul se trouve dans une
situation qui est comme une figure anticipée de ce que sera



LES ACTES DES APOTRES ET L'EGLISE APOSTOLIQUE 3N

son ministére toutentier:il a devant lui d’un c6té un paien
qui cherche la vérité ef soupire aprés le salut, de 'antre un
juif qui veut Pen éloigner et qui s’oppose a la Parole de
Dieu. N’est-ce pas tout son avenir comme en raccourci?
Alors 'esprit prophétique ou apostolique s’empare de lui ; sa
vocation se manifeste, il parle en apotre. Et Luc, saisissant
la portée décisive de ce moment, substitue au nom de Saul
qgu’il lui a donné jusqu’alors, celui de Paul qui désormais
sera seul & paraitre. (Sablog 84, 6 »at Mailos...) A partir de ce mo-
ment, Paul devient tellement le personnage principal que,
dés le départ pour I’Asie mineure, il est seul nommeé. Oi nepi
Ietlov, lisons-nous v. 13 (Actes 13) dans une tournure
grecque bien connue qui signifie Paul et ceux qui l'accom-
pagnaient. Si Jean Mare, le cousin (ou le neveu) de Barnabas,
les quitte précisément en cette occasion, il est permis de sup-
poser que le changement dans la direction de la mission ne
fut pas étranger & sa détermination. Le récit continue ensuite
en mettant toujours Paul avant Barnabas, jusqu’a Lystres olt
la tournure Barnabas et Paul reparait, parce que les habi-
tants tenaient Barnabaspour Jupiter, sans doute acause de son
aspect plus vénérable, et Paul pour Mercure comme portant
la parole. De méme dans le récit de la conférence de Jérusa-
lem (Actes 15) nous lisons Paul et Barnabas au départ d’An-
tioche, mais en revanche Barnabas et Paul quand ils sont a
Jérusalem, ol Barnabas était considéré de vieille date et ou
d’ailleurs il était naturel qu’il parlat davantage, puisqu’il
s’agissait de raconter ce que Paul surtout avait accompli.
Cette nuance est admirablement conservée dans la suite du
récit. Au v. 22, quand l'auteur raconte, il dit: Paul et Bar-
nabas: mais au v. 25 dans la lettre des apotres il suit I'ordre
inverse qui était tout indiqué pour les chrétiens de Jérusa-
lem ot Barnabas élait connu et aimé dés longtemps. Ce sont
14 des délicatesses de narration qui montrent avec quelle
exactitude Luc a procédé.

Nous en dirons autant de la facon dont le livre des Actes
montre Paul s’adressant & la synagogueavant de précher aux
paiens. M. de Faye subissant I'influence de Weizsacker, bien



392 CHARLES PORRET

qu’il soit forcé d’admettre ce procédé pour les débuts, le
déclare impossible apres la conférence de Jérusalem. Nous
en appelons pour notre part a la démonstration de M. Wendt,
qui, dans son commentaire sur les Actes, prouve que, méme
si nous n’avions pas sur ce point le témoignage des Actes,
nous devrions conclure des épitres de Paul qu’il a di en
agir de cette facon la. D’ailleurs, si cette maniére de faire
était vraiment en contradiction avec les décisions de Jérusa-
lem, comment la critique pourrait-elle revenir toujours de
nouveau & l'opinion que 1’Eglise de Rome, & laquelle Paul a
écrit sa lettre la plus importante, était judaeo-chrétienne ?
Cette opinion de Baur a été reprise par Mangold, A. Saba-
tier, et aujourd’hui par M. Th.Zahn. Nous la croyons erro-
née. Mais elle prouve que 'on ne voit pas dans une activité
de Paul chez les juifs une opposition & la convention de
I'an 52.

Voila beaucoup de réserves, beaucoup de points d’inter-
rogation. Toutes ces critiques montrent I'importance que
nous donnons a la belle étude de M. de Faye. Nous lui
sommes reconnaissant d’avoir résolument abordé un pro-
bléme actuel entre tous, et d’avoir apporté une précieuse
contribution & sa solution. Il rendra un véritable service a
la science théologique au milieu de nous, en forcant chacun
a réfléchir el & se faire une opinion.

Un lapsus a signaler & la page 88 : F. Blass n’a pas présenté le texte du
Codex cantabrigiensis comme une édition revue et corrigée, mais au contraire
comme la minute méme (recension S ou editio romana), dont le texte ordinaire
ne serait qu'une seconde rédaction mise an net (recension « ou editio antio-

chena).




	Les actes des apôtres et l'église apostolique

