Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: Les huit chapitres de Maimonide : ou introduction de la Michna d'Aboth
: maximes des Peres (de la Synagogue)

Autor: Wolff, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE

ou

Introduction de la Michna d’Aboth.

Maximes des Péres (de la Synagogue).

PAR

JULES WOLFF

Rabbin de la Communauté israélite de la Chaux-de-Fonds.

AVANT-PROPOS

CGet ouvrage de Maimonide, depuis des siécles, classique
pour le public lettré israélite, a été publié, pour la premiére
fois, en arabe par le savant Pococke dans son Porta Mosis,
en 1655, a Oxford (Oxonia), avec une traduction latine. Ce
méme texte, corrigé et ameélioré, a été publié une seconde
fois en 1863 et réédité en 1906 par l'arabisant Wolff1, a
Leipzig, avec une bonne traduction allemande et des notes
érudites, placées & la fin du livre. Quant 4 la traduction
hébraique de Samuel Ibn Tibbon, faite du temps de 'auteur,
elle était d’ordinaire imprimée a la suite du traité talmu-
dique Sanhédrine ; mais, pour la commodité des lecteurs, on
I’a quelquefois imprimée & part. C’est ainsi que nous avons
eu la bonne fortune d’étre mis en possession de l'excellente

1 ThamAniyatou foucoulin ®1%p ="¥mH, Mose ben Maimun’s (Maimonides)
Acht Kapitel, arabisch und deutsch mit Anmerkungen, von D* M. Wolff, 1869,
Leipzig, Heinrich Hunger.

THEOL. ET PHIL, 1911 23



346 JULES WOLFF

édition ' de Bale 1804, imprimée chez Wilhelm Haas, en beaux
caractéres hébreux carrés et accompagnée d’une traduc-
tion anonyme en allemand faite d’aprés la version latine
de Pococke 2.

Notre travail n’est pas la traduction d’Ibn Tibbon 3, mais
bien celle du texte arabe. Nous faisons le lecteur et ’arabi-
sant juges de la valeur de notre effort. Disons-le tout de suite :
le travail de Wolff, en général sérieux et bien réussi, nous
a été trés utile aussi, car il nous a servi de moyen de con-
trole pour notre propre traduction.

La difficulté, pour nous, a consisté & rendre, d’'une facon
claire et en un francais convenable, la phrase arabe parfois
prolixe et enchevétrée ou trop laconique. CGesl pourquoi
nous avons di quelquefois, pour la clarté de la pensée de I'au-
teur, ajouter ou retrancher certains mots; de la, les paren-
théses [ | (), que l'on rencontre dans notre version. A cet
égard, nous nous sommes inspiré de la maniére du savant
S. Munk, dans sa traduction du « Guide des Egarés ».

Les Huit chapitres de Maimonide sont le complément de
son grand ouvrage le « Mauré Neboukhim » ou Guide des

1 Elle est exempte dela plupart des fautes de copistes qui s’étaient glissées dans
1'édition du Talmud.

2 I’idée de faire passer en francais les Huit Chapitres nous est venue, alors
qu’au Séminaire israélite & Paris nous entendimes exposer le systéme philoso-
phique de Maimonide par M. le professeur Elie Rabier, notre vénéré maitre. Lt

si nous avons di en retarder si longtemps Uexécution, cela tient & plus d'une

cause indépendante de notre volonté. Il nous a fallu d’abord nous procurer le

texte de Pococke, mis obligeamment & notre disposition par M. le Grand Rabbin
D* Netter, actuellement & Metz. Notre traduction était achevée, quand, par ha
sard, en compulsant un catalogue de Kauffmann de Francfort, nous avisimes la
mention de 'ouvrage de Wolff, que nous nous empressimes de consulter, pour le
comparer avec notre propre travail. Nous remarquimes, pour ce qui regarde le
texte arabe, que les correclions que nous nous proposions d’y faire, y avaient 6té
déja introduites et que la plupart de nos observations sur la langue de Maimo-

nide y avaient été déja formulées.

3 Samuel Ibn Tibbon fait précéder sa traduction hébraique des Huit Chapitres
d’une introduction assez intéressante. Nous l'avons traduite en francais, il y a
quelques années, avec une courte notice sur 'ceuvre de Maimonide, et publiée
dans la Revue de théologie el de philosophie (mars et avril 1899, p. 183-189).



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 347

Egarés. Ce dernier, on le sait, est ’exposé du systéme théolo-
gico-philosophique de l’auteur et constitue I’essai le plus sé-
_rieux et le plus ingénieux de concilier la raison avec la foi,
‘la philosophie d’Aristote, telle qu’elle fut comprise au
moyen age par les philosophes arabes, avec la Bible et toute
la tradition juive. Il embrasse la métaphysique et la doc-
trine théologique de Maimonide, tandis que les Huit Chapitres
sont I'exposé de sa morale®.

La logique, Maimonide I'a étudiée dans un traité spécial,
intitulé en hébreu « Biour Millauth Hahiggayaune » (Expli-
cation des termes de la logique).

Les Huit Chapitres sont précédés d’une bréve préface ?,
dans laquelle I'auteur explique son dessein et opportunité
de son ouvrage, en méme temps qu’il prévient le lecteur
que les idées développées par lui sont parfois le résultat de
ses lectures et ne lui appartiennent pas toujours en propre ;
il déclare qu’il a mis a profit les ouvrages des philosophes et
ceux de la littérature talmudique ; et il croit devoir faire cet
aveu dans la crainte qu’on ne 'accuse de plagiat. Il ne cite
pas ses sources, par raison de briéveté. Ces chapitres, d’iné-
gale étendue, sont, en réalité, des dissertations sur des
sujets de I’éthique, mais ils obéissent & un plan déterminé et
développent méthodiquement la pensée de Maimonide. Le
4me_ |e 8me gt le 9me sont les plus longs. — Ils portent les titres
suivants :

1 De ’ame humaine et de ses facultés;

20 Des transgressions & la loi de Dieu, rapportées a cer-
taines facultés de 'ame et de la partie dans laquelle se pro-
duisent les vertus et les vices;

3¢ Des maladies de ’ame ;

40 De leur traitement moral ;

5¢ De la direclion des facultés de 'ame vers un but unique

1 11 I'a exposée une seconde fois, en langue hébraique, dans son « Michné-
Tora ». Voir ibid. Séfer Madda (livre de la connaissance de Dieu) Hilkhauth Déauth

(Chapitres sur les Maurs).
2 Cette préface, qui est loin d’étre sans intérét, Wolff I’a omise, on ne sait

trop pourquoi.



343 JULES WOLFF

(c’est-a-dire recherche de la fin supréme & laquelle doivent
tendre toutes les facultés) ;

60 De la différence entre 'homme parfaitement vertueux
et 'homme seulement maitre de lui ;

7° Des voiles (qui nous empéchent de connaitre Dieu);

8 Du naturel de I'homme (= des dispositions innées de
I’homme).

Ces titres, pas toujours trés précis, ne donnent pas une
idée suffisante des matiéres traitées dans ces dissertations.
C’est pourquoi nous croyons utile de les compléter par une

analyse sommaire permettant de suivre la pensée de notre
auteur.

Maimonide commence par disserter sur I’Ame a la maniére
d’Aristote et de Platon. Il y distingue cing facultés ou par-
ties de 'ame, qui, d’aprés lui, sont: la force nutritive?, la
sensibilité, Vimagination, la force attractive? et la raisen.
Comme pour le philosophe grec, 'intelligence est, pour notre
auteur, la forme de ’ame; elle la compléte et lui confére son
excellence.

Dans le deuxiéme chapitre se poursuivent les notions de
psychologie, mais rattachées & la doctrine religieuse ; c’est
pourquoi l'auteur indique les facultés dont relévent les
vertus et les vices, les actions méritoires et les péchés.
L’éthique proprement dite est enseignée dans les chapitres
suivants. L’un s’occupe des maladies de ’dme, c’est-a-dire
des vices dont I’ame peut étre affectée et que le moraliste et
le théologien sont seuls aptes & guérir, & 'instar des méde-
cins qui guérissent les maladies du corps. (Cest dans le qua-
triéme chapitre que Maimonide reproduit avec des dévelop-
pements copieux la théorie si connue d’Aristote sur la vertu :
la théorie du juste milieu ou des vertus moyennes. (Cf.
livre 3me, chap. vI et sq. de la morale & Nicomaque et le livre
1er, chap. xx1 et sq. de la Grande Morale.) Et, comme on sait,
Maimonide fait complétement sienne cette partie de la doc-

1 Celle qui préside a toutes les fonctions de la vie organique.
2 Ou « appétitive » ; c'est la faculté, qui, comme le fvude de Platon, com-
prend a la fois les passions ¢t la volonté.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 349

trine du Stagirite, mais en la creusant et en en tirant toutes
les conséquences ; par de nombreux exemples, il montre
comment il faut s’exercer a la vertu, comment il faut éviter
les deux extrémes pour se tenir dans la voie du juste milieu,
qui favorise le parfait équilibre de I'ame. Toutefois cette
regle du juste milieu n’est qu'une régle idéale et difficilement
realisable dans la pratique ; ¢’est pourquoi il faut qu’'on s’en
écarte parfois et qu’on se porte tantot vers 'un, tantot vers
Pautre des deux extrémes, par mesure de précaution. Cepen-
dant Maimonide blame vivement les ascetes et ne témoigne
d’aucun gotit pour la vie contemplative, qui ne se justifie &
ses yeux qu’a titre exceptionnel, comme cure morale seule-
ment. Ce régime ne saurait étre proposé comme la vie nor-
male et par excellence de ’homme ; car il ne peut convenir
qu’a une élite et seulement dans des circonstances détermi-
neées, mais il répugne absolument 4 la majorité des hommes,
parce qu’il est contraire & la nature physique et morale de
Pindividu, comme a la religion juive, notamment aux lois
mosaiques. Toutes les prescriptions renfermées dans le
Pentateuque observées arvec intelligence n’ont qu’un but,
maintenir 'ame humaine dans un parfait équilibre. Aussi
qu'on se garde de renchérir sur toutes les choses défendues
et de croire qu’il soit désirable de faire plus que ces lois
n’exigent de nous: Ajouter & ces choses déclarées illicites
n’est qu'un acte de sottise et de fausse dévotion. Mais quelle
est, en définitive, — c’est le sujet dont s’occupe le cinquiéme
chapitre,— la fin derniére de la morale ou, en d’autres termes,
quel est le but de toute 'activité humaine ? Ce n’est ni le
plaisir, ni 'utile, ni méme la santé du corps, laquelle, en
vertu de l'adage mens sana in corpore sano, n'est qu'une
condition pour parvenir au but de la morale. Selon notre
auteur, le dernier terme de ’éthique ne peut étre que le per-
fectionnement de l'intelligence, poussé aussi loin que pos-
sible, au moyen de toutes les sciences permettant & "’homme,
ainsi éclairé, de s’élever & une connaissance épurée de Dieu.

Dans le sixiéme chapitre, qui semble étre une digression,
Maimonide disserte sur le juste parfait et sur 'homme qui



300 JULES WOLFF

est obligé de dompler ses passions pour faire le bien. Il
cherche 4 établir la supériorité du premier sur le second par
des preuves tirées de I’Ecriture et du Talmud. Ce sixiéme
chapitre releve, en réalité, plutot de la théologie que de la
philosophie.

Le septiéme chapitre porte sur la prophétie, considérée
comme le degré supréme auquel l'intelligence humaine
pulsse parvenir dans la voie de la connaissance de Dieu,
quand elle possede les conditions requises, certaines qualités
intellectuelles et morales, et qu’elle est exempte des défauts
qui peuvent arréter le don prophétique. Ces défauts sont
qualifiés par Maimonide de voiles qui interceptent a 'homme
Iintuition de I’essence divine.

Le dernier chapitre a pour objet les dispositions innées de
I’homme, lesquelles constituent le caractére proprement dit,
I'individualité, et qui portent '’homme tantdt aux vertus,
tantot aux vices. Mais peut-on modifier ces dispositions par
la voie de I'éducation ? Grave probléme qui préoccupe les
moralistes de tous les temps et que notre auteur, lui aussi, a
essayé de résoudre. Disons immédiatement qu’il se sépare
complétement des partisans de I’astrologie judiciaire, laquelle,
pour lui, n’est qu'une fausse science, et qu’il la combat par
de bons arguments empruntés a la philosophie et & la reli-
gion. La plus grande partie de ce chapitre est consacrée a
Iexamen du probléme de la liberté. Maimonide croilt que
I’homme est libre dans tous ses actes, qu’il peut faire le bien
ou le mal & son gré et que ses disposiltions innées ne sont pas
un obstacle & cette liberté, mais rendent a 'homme certains
actes plus faciles que d’autres. Il rejette également, de toutes
ses forces, en s’appuyant sur la Bible et la philosophie, la
théorie fataliste et déclare que la croyance au libre arbitre
est un des dogmes fondamentaux du judaisme,

Dans ces Huit Chapitres, Maimonide nous apparait sous
bien des aspects différents ; c’est tantdt le philosophe,
tantot le médecin, et bien plus souvent le théologien et
I'exégete qui parle ; c'est 14, d’ailleurs, ce qui donne & sa
pensée une grande originalité et une saveur particuliére.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 351

Ses connaissances médicales lui ont suggéré un grand
nombre de comparaisons intéressantes, tandis que la philo-
sophie sert d’appul & ses opinions théologiques; la théologie
est, en effet, pour Maimonide, comme pour tous les auteurs
religieux du moyen age, la science des sciences, l’abou-
tissement de toutes les autres connaissances humaines :
c’est le couronnement de 1’édifice formé par les autres disci-
plines. Il va de soi qu’ainsi envisagée la philosophie ne
pourra jamais contredire les dogmes religieux et qu’elle
devra s’accorder avec tous les faits de I'’Ecriture; de la,
done, Popportunité d’'une exégese biblique, a la fois ration-
nelle et respectueuse de la Tradition, mais non concue
comme une science indépendante, & la maniere des savants
modernes. Ainsi, professant la liberté humaine el la regar-
dant comme une croyance fondamentale de la doctrine reli-
gieuse, il est obligé d’expliquer rationnellement tous les
passages de la Bible qui semblent la contredire.

A ces développements sur laiiberté succede, & lafin de
ce huitiéme chapitre, I'examen d’un probléme qui a déja
été étudié dans le Guide, celui de la prescience divine. Pour
notre auteur, il n’y a pas contradiction et antinomie entre
la science divine et la liberté humaine, parce que nous ne
pouvons définir cette science, qui n’a rien de commun
avec le savoir humain, si ce n’est le terme employé par pure
homonymie. — Ainsi les Huit Chapitres sont tantot le com-
plément du Guide, tantot la reproduction, sous une forme
plus succincte, de questions bien étudiées dans ce grand
ouvrage, qui est comme la Somme théologique du Docteur
de Cordoue. — Si, comme on a pu le constater par cette
analyse, Maimonide s’inspire de la doctrine d’Aristote, il ne
la suit pourtant pas servilement; sur bien des points, il a su
se montrer original et se soustraire a toute influence étran-
gere. Sagit-il, par exemple, d’indiquer les différentes
facultés de I’ame? Rompant avec la philosophie du Maitre, il
éleve au rang de facultés indépendantes I'imagination et la
force appétitive, au lieu d’en faire de simples propriétés
des sens. — La volonté n’est pas, il est vrai, aux yeux de



352 JULES WOLI'F

notre auteur, un pouvoir a part, mais n’est qu'une fonction
de cette force appétitive et, pourtant, il ne donne pas dans
le « déterminisme », au contraire, il affirme, comme un pos-
tulat, la liberté, qu’il rattache a D'intelligence. Il suppose que
celte derniére acquiert ainsi une valeur morale plus éminente,
dégagée qu’elle est de tout lien avec la matiére et 'orga-
nisme, tandis que les autres pouvoirs de ’ame en sont tribu-
taires. Il en ressort, comme conséquence logique et avouée
par Maimonide, que I’homme ne peut aspirer & I'immor-
talité que grace & son intelligence perfectionnée par I'étude
des sciences; car c’est la seule portion de son étre qui
puisse échapper a la destinée périssable de la matiére. Il
est lauteur de la théorie de l'immortalité conditionnelle
et de la béatitude éternelle proportionnée au perfectionne-
ment de 'intelligence.

Maimonide a reproduit la théorie du Maitre grec sur les
vertus moyvennes considérées comme un juste milieu entre
deux extrémes, mais il a su la rattacher au principe supé-
rieur de tout son systéme, & la fin derniére de I’éthique, la
connaissance de Dieu, comme 1l a su marquer la limite en
decd et au-deld de laquelle la modération cesse et l'exces
commence,ce que n’a pas fait le Stagirite. Maimonide consi-
dére la vie humaine comme une chose sainte, quoique, pour
parvenir & sa fin derniére, ’homme n’ait & sacrifier aucun
des éléments de sa nature, méme physique, pourva que
I’ame s’applique & maitriser toutes sesinclinations et ses pas-
sions et que, par les lumieéres de la raison, elle s’éléve
jusqu’a la connaissance de Dieu, dans la mesure ol cette
derniére est accessible au mortel.

Notre apercu .sur la morale de Maimonide gagnera en
relief, si nous la comparons avec la facon dont elle a été
comprise avant notre auteur. Or, parmi les théologiens du
moyen age plus anciens que le Docteur de Cordoue, il con-
vient de nommer en premiére ligne Saadya de Fayyoum
(Egypte) (892-942), homme aussi remarquable par la fermeté
et I'intégrité du caractére! que par ses connaissances éten-

1 Voir pour sa biographie Winter et Wiinsche, Geschichte der rabbinischen
Litteratur wihrend des Mittelalters (1894). Sigmund Meyer, Trier.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 3%

dues et variées, et il peut étre regardé, a justle titre, comme le
créateur, au sein du Judaisme, de la théologie systématique,
science mixte, mi-philosophique et mi-religieuse. Sa doc-
trine, il I'a développée dans son ouvrage arabe® : « Des
croyances el des opinions » (¢’est-a-dire examen critique des
systémes philosophiques connus). Ce livre, divisé en dix
parties ou traités, s’occupe, dans la derniére, de la morale.
Sur plusieurs points, comme nous le verrons bientot, Saadya
annonce déja Main.onide. Mais, pour les principes auxquels
il obéit, comme pour la méthode, il est tout a fait original.

A la philosophie d’Aristote Saadya ne doit pas beaucoup.
Il tient de ce philosophe la proposition, citée dans son pre-
mier traité, relative 4 Uimpossibilité d’un infini de la gran-
deur et du nombre. De plus, dans le deuxiéme traité sur la
nature du concept divin, il mentionne également, selon
Aristote, les dix Catégories, qui lui servent de moyen pour
grouper toutes les expressions désignant Dieu dans les
Saintes Ecritures.

Par contre, il subit fortement I’'influence de Platon. Tout
d’abord, c’est de ce maitre qu’il tient la division des facultés
de 'ame au nombre de trois : « la concupiscence, la colére
et le discernement?2. La faculté de la concupiscence, c’est
celle qui porte 'homme & désirer le manger et le boire,
le commerce charnel, le goat des beaux spectacles, des
bonnes odeurs et des vétements délicats. Pour la faculté de
la colére, c’est celle qui porte 'homme vers 'audace, la
vaillance, la domination, 'ardeur, la vengeance et I'osten-
tation. Quant a la faculté du discernement, c’est celle qui
juge les deux autres facultés avec équité; et, quelle que soii
celle des deux dont une variété quelconque se manifeste, la
faculté du discernement se met a 'examiner et a I’éprouver.
Et si elle voit que le commencement et la fin en sont sans

1 Publié par le prof. Dr Landau de Strasbourg. La traduction hébraique est de
Juda Ibn Tibbon.

2 Mon ami, M. Mayer Lambert, professeur a I'Ecole rabbinique de France et &
I’Ecole des Hautes Etudes a Paris, a bien voulu me confier sa traduction fran-
¢aise manuscrite du Xe traité de Saadya. C’est & ce travail que j'emprunte cette
citation et toutes celles qui suivent.



SHA JULES WOLFF

danger, elle le conseille ; a plus forte raison, quand elle voit
que la fin en est désirable; et si elle voit des deux coOlés ou
d’un coté un dommage quelconque, elle en conseille 'aban-
don. » Ce sont bien 14 les trois facultés de Platon o dwvontixsy,
0 Qupoatdéc €l td émbupmrdv, ainsi que le principe de la subor-
dination des deux derniers pouvoirs & la raison, qui est
la base de la psychologie et de 1'éthique du philosophe
grec.

Pour Saadya, la morale ne se rattache qu’indirectement
a sa doctrine, elle est uniquement conc¢ue comme la
recherche de la régle pratique la plus stre qui doit con-
duire I'homme au bonheur durant le cours de sa vie
terrestre; tandis que le systeme proprement dit de Pauteur
a pour but les fins supérieures et supraterrestres de
’homme. -— Le point de départ de la théorie de celte mo-
rale pratique et presque terre & terre est I’axiome suivant :
Seul le créateur est unique dans son essence, alors que
toutes les créatures, quelles qu’elles soient, sont complexes
et 'unité que nous leur attribuons ne peut avoir qu'une
valeur relative. « Ainsi, quand on examine un corps quel-
conque, on le trouve formé de plusieurs éléments tels que de
la chaleur, du froid, de 'humidité et de la sécheresse. Lors-
quon examine le corps des arbres, on y constate des
branches, des feuilles, des fruits et d’autres choses qui s’y
rattachent. Examine-t-on le corps de ’homme, on vy trouve
de la chair, du sang, des membres, des nerfs, des os, des
muscles, et d’autres choses qui s’y rattachent ». Si Ton
dit pourtant d’un corps ou d’un é&tre de la création qu’il est
un, cela ne peut s’entendre que sous le rapport du nombre,
mais non de l'essence méme de ce corps ou de cet étre
qui sont, au fond, constitués par une combinaison d’élé-
ments nombreux. I’ame de ’homme, elle aussi, comprend
un grand nombre d’inclinations pour beaucoup de choses
et d’aversions pour certaines autres. Kt de méme que les
corps ne peuvent pas subsister par un seul des quatre
éléments, ainsi forcément I’homme ne se conduit pas toute
la vie d’aprés une seule disposition de son ame. Cette com-



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 350

plexité des étres et des choses est la condition méme de
leur existence, comme leur développement harmonieux
dépend d’une loi de proportion, de mesure et de symétrie,
en vertu de laquelle se fait la combinaison, le mélange?
exact des éléments formant ces étres et ces corps. « 1l faut
donc une grande quantité de telle chose et une petite quan-
tité de telle autre. »

(Vest 4 un principe analogue que ’homme doit obéir dans
sa vie morale. 11 ne doit pas concentrer toutes les manifes-
tations de son activité sur un objet unique : le supréme
bien ne peut étre atteint par la satisfaction d’une incli-
nation unigue, mais il résulte de la réunion de toutes les
aspirations et de tous les penchants conformément & une
loi de symétrie et d’harmonie. Cest encore 1& une pensée de
Platon. (Cf. Philebus, chap. 64.) — Les sentiments prédomi-
nants qui nous poussent a vouloir et a agir sont 'amour et
la haine et ces deux sentiments résultent des deux facultés
inférieures: le désir et la colére. Ces deux pouvoirs doivent,
comme nous I'avons déja rappelé, se subordonner & la faculté
superieure, au discernement, qui juge dans quelle mesure
et proportion il convient de leur obéir ou de s’y soustraire.
Telles sont les considérations auxquelles se réduit, en réalité,
la partie théorique de la morale de Saadya. Presque tout
le traité est consacré a leur application aux différentes
occupations de la vie. Saadya énumére treize espéces de
penchants qui déterminent notre activité, savoir : l'absti-
nence?, le gotit du manger et du boire, le commerce charnel,
I'amour, avarice, le désir d’avoir des enfants (= la vie de
famille), lagriculture, le gotit des belles constructions 3,
Pamour de la vie%, 'ambition, la vengeance, le golut de la
science, la piété et le gott du repos. De ces treize chapitres
formant le recueil dénommé par Saadya : « Livre de ’absti-
nence parfaite », nous en extrairons deux qui montreront la
maniere de 'auteur.

! Nous dirions presque le dosage.
2 En réalité, le penchant a la vie ascétique.
3 Sentiment esthétique. — 4 = du monde.



356 JULES WOLFP

Premier chapitre : Sur I'abstinence (= vie ascétique) :

« Je dirai qu’il y a des gens qui ont cru que ce que
I’homme doit pratiquer, c’est I'abstinence en ce monde et
la marche dans les montagnes et les pleurs et la tristesse et
les gémissements sur ce monde, car ils se sont dits : Nous'®
y avons été contraints®, parce que [le monde] est [comme]
une maison caduque qui se renverse sur ses habitants,
sans stabilité pour aucun. Plus ’homme y est heureux et
tranquille, plus (le monde) se retourne contre lui, sa joie
devient une tristesse, sa force une humilité, et son bonheur
un malheur, sur quoi il est dit (Job 17 : 19-22) : « Le riche
se couche et n’est pas recueilli ; il ouvre les yeux et n’est
plus ; les terreurs l'atteignent comme l'eau; le vent 'em-
porte et il disparait. » Et si ’homme faisait un effort pour
devenir sage, son ignorance le vaincrait, et s’il cherchait la
pureté, sa souillure le vaincrait, et s’il cherchait la santé,
son tempérament le rendrait malade, et s’il cherchait 'intel-
ligence, sa langue le ferait trébucher, comme il est dit
(ibid. 9 : 20) : « Si je veux me justifier, ma bouche me con-
damne. » Kt personne ne sait en ce monde ce qui lui
arrivera en fait de maladies, d’accidents, de deuils, de cha-
grins, de pertes et d’autres calamités, comme il est dit (Prov.
25:1) : « Ne te glorifie pas du lendemain, car tu ne sais ce
que produit le jour. » Plus il se désaltere des biens de ce
monde, plus sa soif augmente; plus il s’attache & le retenir,
plus se brisent entre ses mains les anses el les points
d’appui, comme il est dit (Job 8 : 14-15) : « Dont 'espérance
se brise et dont la confiance est une toile d’araignée; qui
s’appuie sur sa maison et elle ne tient pas; qui la saisit, et
elle ne subsiste pas. » Et I'état de 'homme dans le monde
n’est que mensonge, perfidie et fausseté, tant qu’il vit,
comme il est dit (Ps. 90 : 10) : « Et leur force n’est que peine
et tourment. » Et combien de puissants il a courbés et
abaissés, comme il est dit (Ps. 75) : « Les courageux de
cceur ont été brisés et ils ont dormi d’un profond sommeil. »

! =les ascétes. — 2 A ce régime.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 397

Et combien de forts il a abattus et blessés (Is.23: 9): « Pour
fléchir 'orgueil des superbes et pour avilir les honorés de la
terre. » Et combien espérent les biens du monde et celui-ci
leur donne en échange ses maux et (combien) ouvrent les
yeux pour voir sa lumiére et il étale les ténébres sur leur
tace, comme il est dit (Job 30 : 26) : « Lorsque j’espérais le
bien, le mal est venu; jattendais la lumiére et les ténébres
sont venues. » Et il a jeté ses maux cuisants sur ces hommes
et il a lancé son dard sur sa faiblesse, comme il est dit
(Ps. 88 : 8) : « La colére s’est reposée sur moi. » Et ol sont
les fautes et les pécheés et ol sont les rétributions, le chati-
ment et ol est 'incompatibilité entre lui et son maitre au
point que (celui-ci) devient comme qui déchire sa proie dans
la colére, comme il est dit (Job 10:16) : « Mon affliction va
croissant ; tu me chasses comme un lion et tu accomplis
des merveilles contre moi » et ailleurs (Is. 13 : 9) : « Voici
gue le jour de I’Eternel est venu, cruel, avec la colere et la
fureur. » Et on répond : 11 faul mépriser ce monde et un
homme intelligent n’y batira point, ni ne plahtera, ni ne se
mariera, ni n’engendrera, ni ne demeurera parmi ceux !
qui ont choisi ces actions, pour qu’ils ne le persécutent
pas, ni qu'aucune de leurs créatures ne coure? vers lui,
mais il s’envolera dans les montagnes, mangera ce qu'’il
trouvera de plantes, jusqu’a ce qu’il meure de tristesse et de
chagrin. — Et j’al examiné ce qu'on a dit, et j’ai trouvé que
c¢’était en grande partie vrai; mais on a exagéré I’'abandon
du monde; car ils ont abandonné ce dont on ne peut se
passer en fait de nourriture, de couverlure et d’habitation ;
bien plus, ils ont négligé le souvenir de leur personne,
parce que leur abandon du mariage couperait court a leur
génération. Et si c’était une chose bonne, les hommes
Pauraient universellement adoptée, la race ® des (étres) raison-

t Litt.: dans ce qui est parmi ceux qui...
2 (Vest-a-dire : afin de n’avoir ni mauvais ni bons rapports avec eux ; le sens est
un peu recherché : il vaut mieux traduire comme la version hébraique : afin qu’ils

ne s’habituent pas (& ces actions) et que (rien) ne s’attache a lui de leurs disposi-
tiong, — 3 = yévoc.



358 JULES WOLFF

nables aurait cessé et, par sa cessation, auraient cessé la
sagesse et le culte, la résurrection, le ciel et la terre. Ol est
le danger, pour?® les hommes, entre les animaux, les lions et
les serpents, le chaud, le froid et les accidents ? Ou (est) la
grossiéreté de la nature, P’égarement, la possession du
(démon), la folie? Dans la suppression du manger délicat et
de leau fraiche et la corruption du sang et le déplacement
de la bile noire au point qu’ils ont besoin de recourir aux
remedes des gens du monde, qui tantot leur sont utiles, tantot
ne leur servent point. Parfois ils s’écartent des hommes au
point de songera les tuer, parfois ils les haissent parce qu’ils
sont devenus a leurs yeux des méchants rebelles, au point
de trouver doux de gotter leur sang, parfois ils en viennent
aux moeeurs des bétes et ils sortent de I’humanité, comme il
est dit (Lam. 4 : 3) : « La fille de mon peuple (est devenue)
barbare comme des autruches dans le désert » et encore
(Job 36) : « Pour habiter dans des plaines terribles, dans des
trous de terre et de rochers; ils gémissent entre les arbres
et sont assemblés sous les orties. » Et ils ont diminué tout a
fait leur 4me, et la disposition & ’abslinence n’est belle pour
I’homme dans le monde que pour 'employer & son endroit,
et ceci est, lorsqu’on lul présente le manger interdit ou le
commerce sexuel interdit et 'argent défendu, et cette disposi-
tion a été accordée pour l'en détourner, comme il est dit
(Eccl. 2 : 22) : « Que subsiste-t-il pour I’homme de toute sa
peine et des pensées de son coeur qu’il élabore sous le
soleil ? »

Onziéme chapitre : Recherche de la sagesse. « Parmni les
éleves des sages®, il en est qui ont prétendu qu’il ne convient
pas que l'on s’occupe en ce monde d’autre chose que de la
recherche de la sagesse, et ils ont dit : « Parce que par elle
on arrive a la connaissance de tout ce qui est sur la terre
(en fait) de natures et des tempéraments et & une science
considérable en tout ce qui est dans les cieux, les astres etles
spheres. Et elle posséde un agrément qui charme P'ame,

1 ('est-a-dire : que deviendrunt.
2 Les philosophes.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 359

comme il est dit (Prov. 2: 10) : « Quand la sagesse viendra
dans son cceur, elle sera agréable & son a4me, » et un re-
meéde qui guérit de la folie, comme il est dit (Prov. 3: 8):
« Elle sera une guérison pour ton nombril » et ¢’est comme
si elle le nourrissait, comme il est dit (ibid) : « et une nour-
riture fortifiante pour ses membres » ; elle est un ornement
semblable aux perles et aux plerreries, comme il est dit
(Prov.1:9) : « car c’est un accompagnement gracieux et un
collier pour son cou. » Kt celul qui ne la recherche pas
est comme quelqu’un qui ne ferait pas partie des hommes et
n’aurait pas de talent, comme il est dit (Ps. 28: 5) : « Car ils
ne comprennent pas l'ccuvre de Dieu et 'ouvrage de ses
mains. » Et j’ai trouvé que tout ce qu’ils ont dépeint de
la sagesse est vral el juste, et I’'endroit de 'erreur n’est que
ce qu’ils ont dit que l'on ne doit point s’occuper avec elle
d’autre chose, et si 'homme ne s’occupe pas, en dehors d’elle,
de nourriture, de vétements et d’abri, la sagesse est vaine,
puisqu’il n’y a de maintien que par ces choses et, s’il se
jette, pour les besoins que voici, sur d’autres gens, il est
repoussé et considéré comme sans capacité et sa parole n’est
pas acceptée, comme il est dif (Ecel. 9:16) : « Et la sagesse
du pauvre est méprisée et ses paroles ne sont pas enten-
dues. » Et §’il se contente d’une nourriture grossiére et d’'une
maniére de vivre séche (1), il épaissit sa nature et son bien
s’altére et la délicatesse de la sagesse et sa finesse deviennent
vaines, comme il est dit (Prov. 25 : 11) : « Une parole dite &
propos ressemble & des pommes d’or dans des paniers d’ar-
gent. » Ne crois-tu pas que notre Maitre n’a nourri les enfants
d’Israél d’'une nourriture délicate, la manne, que pour qu’ils
apprennent la sagesse, comme il est dit (Ex. 16 : 4) : « Et le
peuple sortira et amassera quotidiennement la quantité de
chaque jour, afin que j’éprouve s’il suivra ma loi ou non. »
Et vois aussi que les enfants de Lévi (les Lévites) n’avaient
droit qu’a un treizieme du blé, puisque c’est une des treize
tribus et (Dieu) leur a octroyé la dime pour qu’ils goient favo-
risés (?) sous le rapport de la nourriture ; et si les gens s’al-
tachaient & ce que ceux-ci ont dit, la sagesse périrait par la



360 JULES WOLFF

suppression de la génération par suite de l'abandon du
mariage ; et §’ils s’occupaient uniquement de la sagesse du
monde, ils abandonneraient la sagesse de la religion et
la loi. » —

Qu’est-ce que la vertu pour Saadya ?

Elle ne réside pas plus dans le choix exclusif, durant la vie
entiere, d’'une de ses treize occupations que dans l'essai de
les pratiquer toutes ensemble et dans la méme mesure, ce
qui est une impossibilité. Pour atteindre a la vertu, il fau-
dra tacher de donner satisfaction 4 chacune de nos aspirations,
mais dans la mesure convenable. Si aucune ne doit étre sacri-
fiée, aucune non plus ne doit dominer. La vertu résultera de
la symétrie, de I’harmonie qui régnera entre toutes nos aspi-
rations. Quand une tendance porterait ’homme & dépasser la
mesure de ce que la loi de Dieu permet, il faudra la contenir
et, méme si l'on craignait de ne pouvoir la maitriser, on
pratiquerait, pour un temps, ’abstinence compléte. On pro-
cédera a I’égard des diverses aspirations de !’dme, un peu
comme a I’égard des remédes, qui, pour remplir leur office,
doivent contenir différents ingrédients, non pas & parties
égales, mais selon des doses appropriées. Cette symétrie et
cette harmonie d’ou résulte la vertu peuvent étre symbo-
lisées par I'image des couleurs, des sons, des parfums qui ne
produisent leur effet sur noire A&me que grace a4 une combi-
naison parfaite, & un mélange heureux des divers éléments
qul les composent.

Cette analyse succincte du dixiéme chapitre des Croyances
montre combien Maimonide et Saadya, traitant tous deux de
la morale, 'ont concue a des points de vue différents. Maimo-
nide est un esprit d’une plus haute portée et d’une plus vaste
envergure que Saadya, et, véritable philosophe, il sait ratla-
cher & I'idée maitresse de son systeme science, religion et
morale, et il se meut avec une parfaite aisance dans la spheére
des idées générales. Saadva, plutot porté a la critique des
opinions aufrui, ne réussit pas &4 faire rentrer la morale
dans son systeme et il se perd souvent dans les détails et
les idées accessoires. —



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 361

Parvenu au terme de notre travail, qu’il nous soit permis
de remercier ceux qui nous ont encouragé dans notre effort :
M. le Grand Rabbin Netter & Metz, qui nous a procuré le
texte arabe des Huit Chapitres dans 'ouvrage de Pococke;
M. le professeur Mayer Lambert a Paris, qui s'est donné la
peine de lire notre traduction, avec sa compétence et son
érudition bien connues, et de nous indiquer plusieurs cor-
rections dont nous avons fait notre profit; M. le profes-
seur Burnier & La Chaux-de-Fonds, qui, lui aussi, nous a été
utile en nous signalant plus d’une imperfection de la traduc-
tion au point de vue du francais, et notre ami M. L. A. Cart,
professeur de theologie & I'Université de Neuchatel.

Puisse notre modesie ouvrage alteindre le but que nous lui
avons assigné : faire apprécier, non seulement des théolo-
giens et des professeurs de philosophie, mais encore du public
lettré en général, une partie de la doctrine de Maimonide,
qui mérite d’étre mieux connue !

Bibliographie.
(UVRAGES CONSULTES :

Munck, Guide des égarés ; Mélanges de philosophie juive et arabe
du méme auteur. — Ad. Franck, Kludes orientales (Moise Maimonide,
p. 317-360), 1861, chez Michel Lévy fréres a Paris. — M. le rabbin
Louis Lévy, La wmorale de Maimonide, articles parus dans UUnivers
israélite et La métaphysique de Maimonide, par le méme.— H. Graetz,
Histoire des Juifs (en francais) &¢ vol.— Winler et Wiinsche, Die jiid.
Literatur, zweiter Band, — Gust. Karpeles, Geschichte der jiid. Lite-
ratur, erster Band. Berlin, 1909, M. Poppelauer.

Index des passages cilés dans les Huil Chapitres et dans Uavani-propos:

Genese 3 : 22; 45 1 13, ibid. 14; 18 : 20 sq.; 45 : 27.

Exode 1 :140; 9:45,8,16; 10:1;14:4; 20:12; 22:16; 23 :
5, 10-11; 25 ¢ 48 ibid. 20 1 1 ; ibid. 1 : 25.

Lévit. 18 : 3; 19 : 7, 9-10; ibid. 18 ; ibid. 32; 20 : 21 sq.; 25: 1-43.

Nombres 6 : 1-21 ; 14 : 15-16; 18 : 21 sq.; 19; 27; 20 : 10.

Deut. 1 :17;2:30; 4 :40; 5:16;6:5; 14 : 22sq. ; ibid. 28-29 ;
15 :1 sqq.; ibid. 8;17; 20: 5-7; 22:1; ibid. &,8; 23:8; 24 :6;
thid. 19-21 ; 28 : 1 sq.; ibid. 15sq. ; 29 : 18; 30 : 15-19; 31 : 16;
32 : 4,

THEOL. ET PHIL, 1911 24



362 JULES WOLFF

2 Sam. 23 : 3.
1 Rois 3 :5; 18 : 37.
2 Rois 3 : 15.
[saie 6 : 10;63 : 17:59: 2,63 : 17; 66 : 1, 3 et 4.
Jérémie 3 : 38-41; 9 : 1.
Ezéchiel.
Les Douze : Osée & : 17.
Zacharie 7 : 3, 5, 9; 8 : 19,
Malachie 2 : 17; 3 : 14-15, 18.
Psaumes 49 : 13 ; 50 : 23.
Proverbes 3: 6; 21 : 10 ; ibid. 15.
Job & : 18 ;11 : 8; 25 : 4.
Lamentations 3 : 38-41.
Ecclésiaste 1 : 9; 7 : 20.
Néhémie 13 : 26.
1 Chron. 28 : 3.
Les Huit Chapitres de Moise, fils de Maimon (Maimonide).

Samuel, fils de Juda Ibn Tibbon! dit: L’auteur (Maimo-
nide) (que son souvenir soit bénil) a dit:

Nous avons déja expliqué au commencement de cet ouvrage
(Commentaire de la Michna) le motif pour lequel 'auteur (de
la Michna) a classé ce traité d’Aboth dans cette division 2
(Nezikin). Nous avons également dit la grande utilité de ce
traité (d’Aboth); et, & différentes reprises, nous avons promis
dans les parties précédentes de cet ouvrage de disserter dans
ce traité sur certains sujets pratiques? et de le faire avec des
développements d’'une certaine étendue: car s’il (ce traité
d’Aboth) est, au premier abord, d’une intelligence aisée, les
ceuvres, par contre, qu’il embrasse ne sont pas a la portée de
tout le monde et le but visé par ces ceuvres ne saurait étre
saisi sang une explication suffisante; elles sont, en effet, sus-
ceptibles de nous amener &4 une grande perfection et & une
véritable félicité.

! La traduclion hébraique date de P’an 1202,

2 La Michna de R. Juda le Saint comprend six divisions ou « Sedarim » et I'une

d’elles s’appelle Nezikin (dommages), parce qu’elle traite, entre autres sujets, de

la jurisprudence. — 3 L’arabe dit: utiles.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 363

Yoila pourquoi j'ai cru bon de m’étendre la-dessus. Nos
sages (que la paix soit sur eux!) ont dit, en effet (Baba
Kamma): Celut qui tient & étre vertueux (hacid) doit obéir
aux paroles des « Aboth» (du traité d’Aboth); et, 4 notre avis,
il n’est point de degré au-dessus de la vertu (hacidouth), si
ce n'est la prophétie; or, celle-1a (la vertu) y conduit, comme
nos docteurs ont dit également: La vertu conduit a la pos-
session de Uesprit saint*. Il ressort donc clairement de leurs
paroles que les ceuvres recommandées par les préceptes de
ce traité conduisent & la prophétie. Nous montrerons dans la
suite la justesse de cette assertion, puisque ce traité, dans sa
majeure partie, s'occupe des moeeurs. — Avant d’entreprendre
le commentaire de chaque article (de ce traité), j’ai cru devoir
mettre en téte un certain nombre de chapitres utiles, qui ser”
viront (au lecteur) d’introduction et seront aussi comme la
clef du commentaire que nous ferons suivre.

Sache donc que les matiéres dont je parlerai dans ces cha-
pitres et dans le commentaire suivant, ne se rapportent pas
a des sujets que j’aurais forgés de toutes piéces, ni a des expli-
cations que j'aurals imaginées, mais que ce sont des sujiets
recueillis dans les paroles des sages, dans les Midrachoth 2,
dans les Talmuds et dans leurs autres ouvrages, dans la doc-
trine des philosophes, aussi bien des anciens que des mo-
dernes, et dans les ouvrages d’un grand nombre d’auteurs.

Accepte la vérité de quiconque ’a énoncée.

Il m’arrivera méme parfois de reproduire intégralement le
texte d’'un ouvrage connu, ce qui ne saurait présenter aucun
inconvénient, et je ne m’attribue pas le moins du monde ce
qu’un autre a dit avant moi, parce que nous en avons fait I’a-
veu et, si nous évitons d’indiquer la source de notre assertion?®,
c’est que cette prolixité ne sert a rien; et il se pourrait méme
que la mention de 'auteur pat faire croire, & qui n’est pas
trés intelligent, que la parole (citée) n’est pas juste, qu’elle

1 Ihid.

2 Maimonide ne dit jamais « Midraschim », mais emploie toujours la forme du
féminin pluriel.

3 En arabe il y a: « De dire: un tel a dit, un tel a dit».



364 JULES WOLEF

recele une erreur, qu’il n'aurait pas remarquée. C’est pour-
quoi j’ai cru bon de taire le nom de l'auteur, me proposant
uniquement d’étre utile au lecteur et de lui réveler les idees
renfermées dans ce traité (d’Aboth).

Or, maintenant, je vais mentionner les chapitres que j’ai
décidé de mettre en téte (du traité d’Aboth), selon mon des-
sein. Ils sont au nombre de huit.

CHAPITRE PREMIER

De I'ame de ’homme et de ses facultés .

Sache que ’ame de ’homme est une, mais que ses opéra-
tions sont nombreuses el diverses et que certaines d’entre
elles sont parfois appelées Ames, ce qui peut faire croire que
I'homme a plusieurs ames, comme le croient, en effet, les
médecins ; c’est ainsi que le plus illustre d’entre eux (Hippo-
crate) commence (son ouvrage) en disant que les ames de
I’homme sont au nombre de trois, I’ame naturelle, ’ame ani-
male et ’ame spirituelle. On les appelle aussi parfois facultés
ou parties, de sorte que 'on dit les parties de 'ame. Et ces
appellations sont souvent employées par les philosophes;
cependant, en parlant de parties, ils n’entendent pas que
I’ame se divise a la maniere des corps, mais ils énumeérent
seulement par la ses actes divers, lesquels sont & I'égard de
I’ame tout entiére comme les parties a I’'égard du tout 2.

Tu sais aussi que le redressement des moeurs n’est
pas autre chose que le traitement de ’dme et de ses facultés;
et de méme que le médecin qui traite les corps a besoin de
connaitre préalablement le corps qu’il a & traiter, dans son
ensemble et dans ses différentes parties, et qu’il doit con-
naitre ce qul est nuisible au corps et par conséquent doit
étre évité et ce qui le conserve en santé et par conséquent
doit é&tre recherché, ainsi celui qui veut guérir I'ame et
redresser les meeurs doit connaitre I’dme dans son ensemble
et dans ses parties, ce qui la rend malade et ce qui la conserve

1 En arabe: ses forces, ses pouvoirs.
2 En arabe, il y a encore : « composé de ses parties», ce qui est un pléonasme.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 365

en santé. Je dis donc que les parties de ’dme * sont au nombre
de cing: la nutritive, la sensitive, I'imaginative, 'atiractive,
et Iintellectuelle ®. Or, nous avons déja dit au commencement
de ce chapitre que nous nous occupons uniquement de ’ame de
I’homme, parce que la nutrition, par exemple, chez 'homme
n’est pas ce qu’elle est chez I’ane et le cheval, car 'homme
est nourri par la partie nutritive de ’ame humaine, tandis que
I’ane est nourri par la partie nutritive de I’ame de I’ane et le
palmier ® par la partie nutritive de 'dme qui lui est propre;
et si 'on dit (pourtant) de chacun d’eux qu’il est nourri,
¢’est par pure homonymie, mais non pas que la significa-
tion (de ce mot) soit une et identique (dans ces trois cas).

De méme, on dit de 'homme et de 'animal qu’ils sont sen-
sibles, par pure homonymie, mais non pas que la faculté de
sentir qui existe chez 'homme ressemble 4 celle qui existe
chez 'animal, ni que celle qui existe dans telle espéce soit
essentiellement la méme que celle qui existe dans telle autre
espece, mais chaque espéce d’étres animés a une ame
propre, différente de I’ame de 'autre espéce; et, d’une ame
découlent tels actes, et d’une autre en découlent d’autres,
et, comme un acte peut ressembler a l'autre, on s’imagine
que les deux actes sont une seule et méme chose, alors qu’il
n’en est pas ainsi.

On peut y comparer trois endroits obscurs qui viennent &
étre éclairés, 'un par le soleil qui se met a briller sur lui,
I’autre par la lune qui se met a luire sur lui et le troisiéme
par une lampe qu’on y aurait allumée. Dans chacun de ces
endroits, il y a de la lumiére, mais la cause efficiente de cette
lumiere, c¢’est, dans un cas, le soleil, dans l'autre, la lune,
dans le troisiéme, le feu. De méme la cause efficiente de la
sensibilité de 'homme, c’est 'ame de ’homme; celle de la

1 Cf. Guide des Egarés, 1, p. 304, note.

2 M. reproduit ici I’énumération des facultés de I'dme d’aprés Aristote (De
anima, 11, 2) sauf qu’d la place de la faculté motrice, M., avec plus de raison,
donne la faculté imaginative, différente des autres facultés, tandis que la motrice
peut étre ramenée a 'ctiractive ou a Vinfellectuelle. (Yoir Guide, 1, p. 304, la

longue note de Munk sur ce sujet.)
3 Le palmier & dattes est comparé par les Arabes au corps de 'homme.



366 JULES WOLFF

sensibilité de I’ane, c’est 'ame de 'dne; et celle de la sensi-
bilité de 'aigle, c’est I’ame de l’aigle, mais, il n’y a rien de
commun entre eux, si ce n’est une homonymie.

Retiens bien ce point, car il est difficile et étonnant; plus
d’un philosophe s’est trompé & cet égard et il en est résulte
des absurdités et des opinions tout-a-fait fausses.

Je reviens maintenant & notre sujet: a savoir les parties de
I’ame et je dis que de la partie nutritive dépendent la faculte
d’attirer (les aliments), de les retenir, de les digérer, d’ex-
pulser les matiéres superflues, de faire croitre, de procréer
des étres semblables, comme celle de distinguer les sucs, de
maniére a séparer ceux qui doivent servir a la nutrition, de
ceux qui doivent étre expulsés. Quant a parler, en détail, de
ces facultés, de leurs actions, de la facon dont elles les accom-
plissent, dans quels membres (du corps) ces actions sont
plus apparentes et plus évidentes, des facultés qui agissent
d’une facon permanente et de celles dont 'action est intermit-
tente, tout cela releve de ’art médical et n’a pas besoin d’étre
traité a cette place.

De la partie sensitive dépendent les cing sens, connus de
tout le monde : la vue, 'ouie, le gott, 'odorat et le toucher,
lequel se trouve sur toute la surface du corps et n’a pas d’or-
gane particulier, comme les quatre autres sens.

La partie imaginative est la faculté qui conserve les impres-
sions des choses percues par les sens, alors que celles-ci ont
été retirées du contact des sens qui lesont percues ; elle (lafa-
culté imaginative) les combine les unes avec les autres et les
sépare les unes des autres; aussi cetle faculté associe-t-elle
des choses qu’elle a percues & des choses qu’elle n’a jamais
percues et dont la perception est méme impossible. Ainsi,
I’homme se représente en imagination un vaisseau de fer
flottant dans l'air ou un homme dont la téte touche le ciel et
les pieds la terre, ou encore un animal pourvu de mille yeux,
ou beaucoup d’autres choses impossibles que forge cette fa-
culté et auxquelles elle préte une existence imaginaire. Cest
précisément a cet égard que les Moutacallimoune? ont com-

1 (est le nom que portent les scolastiques arabes en tant qu’ils se livrent 4 la
dialectique. Voir Munk, I, 35, note 2,



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 367

mis l’erreur monstrueuse et violente, sur laquelle ils ont
édifié leur faux systéme relatif & la distinction du nécessaire,
du possible et de 'impossible, erreur qui les a conduits a
penser et & faire croire que tout ce qui est représente en ima-
gination est possible, ignorant que cette faculté associe des
choses dont 'existence est impossible, ainsi que nous ’avons
dit.

La partie attractive (de 'dame) est la faculté qui porte
I’homme & désirer une chose ou a s’en éloigner par aversion.
De cette faculté procédent les acles suivants: le fait de pour-
suivre une chose ou de I’éviter, de la choisir ou de la reje-
ter; la colére et la bienveillance, la crainte et le courage; la
cruauté et la miséricorde; 'amour et la haine et un grand
nombre d’autres sentiments ' analogues de I’ame. Les organes
au service de cette faculté sont tous les membres du corps,
ainsi le pouvoir de la main se rapporte & la préhension 2,
celui du pied a la marche, celui de I’ceil & la vision, celui du
ceeur est d’inspirer du courage ou de la crainte et ainsi de
tous les autres organes intérieurs et extérieurs qui tous, de
méme que leurs différents pouvoirs, sont au service de cette
faculté attractive.

La partie intellectuelle (de I’ame) est cette faculté existant
dans ’homme, par laquelle il est intelligent, se livre a la ré-
flexion, acquiert de la science, distingue entre les actions
laides et celles qui sont nobles. Parmi ces opérations, les unes
sont d’ordre pratique, les autres d’ordre spéculatif. Parmi
les premieéres, les unes regardent les arts et d’aulres sont
purement méditatives. L’activité spéculative consiste pour
’homme a connaitre, telles qu’elles sont, les choses inva-
riables et qu’on désigne, d’'une .maniére absolue, par les
sciences. La faculté artistique est celle par laquelle ’homme
acquiert les arts, comme, par exemple, la charpenterie (ar-
chitecture), 'agriculture, la médecine et la navigation. L’opé-
ration méditative consiste & examiner, & propos d’une chose
que 'on se propose d’exécuter et au moment ot on veut la

1 Mot & mot: « des accidents de 'ame », c¢’est-a-dire des sentiments qui affec-
tent I’ame,
2 Ibn Tibbon a encore : « des choses et & 'action de les toucher. »



368 JULES WOLFF

faire, si elle est possible ou non, et, au cas ou elle peut g'ac-
complir, comment il faut 'exécuter. Voila tout ce qu’il con-
vient de dire ici se rapportant & 'ame humaine.

Or, sache que cette Ame, qui est une et dont nous venons
de décrire les facultés ou les parties, est en quelque sorte la
matiére et que I'intelligence en est la forme; et tant que
cette forme n’est pas devenue son partage, 'existence de 'ap-
titude & recevoir la forme est comme nulle et sans but, c’est
l1a ce que dit 'auteur des Proverbes?! par ces mots: « Méme
I’ame, si elle est dépourvue de raison, n’est rien de bon »,
c’est-a-dire que I’existence de I’ame, qui n’a pas recu sa forme,
mais qui est restée une Ame dépourvue de raison, n’est rien
de bon.

Quant & disserter sur la forme, la matiere et les intellects,
combien 1l y en a et comment ils s’acquiérent, ce n’en est
pas ici le lieu et cela ne rentre pas dans le sujet que nous
avons en vue, les meeurs, mais cela regarde plutot le livre de
la prophétie, dont nous avons déja parlé. Aussi jarréte ici
ce chapitre pour en aborder un autre.

CHAPITRE II

Des transgressions? que commettent certaines facultés
de I’ame, et de la connaissance de la partie
qui renferme en premier lieu les vertus et les vices.

Sache que transgresser ou accomplir la loi? (de Moise)
n’est possible que pour deux des différentes parties de I'ame,
pour la partie sensitive et la partie attractive *. G'est par ces.
deux parties que se produisent toutes les transgressions et
les actes de piété. Quant a la partie nutritive et & 'imagina-
tive, elles ne sont susceptibles ni d’acte de piété, ni de péché,
puisque ni la pensée, ni le libre arbitre n’ont d’action sur

1 Proverbes 19 : 2,

2 L’hébreun a traduit ce mot par « conditions »; il a donc lu "NP®R au lien de

XNDR,
3 Litt : « les obéissances », ¢’est-a-dire les actes d’obéissance ou le comman-

dements.
4 Ou appétitive.



LES HUIT CHAPITRES DE MAIMONIDE 369

elles et que 'homme, par V'effort de sa pensée, n’est capable
ni de suspendre leur activité, ni de la restreindre en un point
quelconque. La preuve, c’est que ces deux parties de 'ame,
je veux dire la nutritive et I'imaginative, seules de toutes les
facultés de 'ame, agissent méme pendant le sommeil.

Quant a la partie intellectuelle, il y a doute & cet égard; mais
je prétends que pour cette faculté également l'acte de piété
et le péché sont possibles, lorsqu’on admel une opinion fausse
ou une opinion vraie. Cependant aucun acte (de cette faculté)
ne peut étre qualifié acte de piété ou de péché. Cest pour ce
motif que j’ai dit au commencement que les transgressions
et les accomplissements (de la loi mosaique) relévent des
deux parties susmentionnées de 'ame. — En ce qui regarde les
vertus, elles sont de deux sortes!: les vertus morales, et les
vertus rationnelles, auxquelles s’opposent aussi deux sortes
de vices.

Les qualités rationnelles appartiennent a la partie intellec-
tuelle (de I’ame); telles sont la sagesse, qui est la science des
causes éloignées et prochaines d’un fait dont on connait déja
I'existence et dont on cherche les causes; ensuite la raison,
qui comprend la raison spéculative, laquelle nous est innée,
jentends par 1a (toutes) les notions premiéres ®, et l'intellect
acquis 3, dont ce n’est pas ici le lieu de parler; puis la saga-
cité, la vivacité d’esprit qui consiste & saisir rapidement une
chose 4 sans aucun délai ou dans un temps tres rapproché.
Les défauts de cette faculté sont 'inverse de ces qualités ou
leurs contraires. — Les qualités morales (vertus) ne se rencon-
trent que dans la partie attractive (de ’ame) ; la partie sensi-
tive (la sensibilité) n’étant a4 cet égard qu’au service de la

1 Cest la classification d’Aristote : agery deavontirdg et apery Oy, Cf. Morale
4 Nicom : II. chap. 1.

2 11 s’agit des axiomes.

3 Voir pour la définition de Pintellect acquis le Guide, de Munk. p. 307 :
« L’intellect acquis n’est autre chose que l'intellect en acte devenu en quelque
sorte la propriété de 'homme, lorsque les fermes intelligibles sont toujours pré-
sentes dans son intelligence et qu’il peut s’identifier avec elles, a tout instant,
sans faire de nouveaux efforts, etc. »

4 (est-d-dire « une idée, »



370 JULES WOLFF

partie altractive. Les qualités de cetle partie sont trésn om-
breuses, telles sont la continence?, la générosité, I’honnéteté,
la mansuétude, 'humilité (modestie), le contentement?, le
courage ? et d’autres encore; or, les vices de cette partie (de
I’ame) consistent dans le défaut ou 'excés de ces qualités.

Quant aux parties nutritive et imaginative (de I’dme), on
ne peut employer, a leur égard, ni le terme de vertu, ni celul
de vice; on dit seulement qu’elles se comportent# bien ou
mal; ¢’est ainsi qu’on dit : un tel digére bien ou mal; son
imagination est défectueuse ou s’exerce normalement ; mais
dans tout cela, il n’y a ni vertu, ni vice.

Voild ce que nous nous sommes proposé d’indigquer dans

ce chapilre.
(A suivre.)

1 Corriger dans lbn Tibbon : Bizrizouth en Kizrizouth. 11 faudrait peut-étre tra-
duire le terme par « chasteté », mais comme ce mot hébreu a un sens un peu
vague, Ibn Tibbon ajoute en parenthése : Cest-d-dire la crainfe du péché.

2 Dans lbn Tibbon, il y a encore: ce que nos docteurs désignent par la
richesse, lorsqu’ils disent (dans le traité d’Aboth) : (Qui est appelé riche ? Celui
qui est satisfait de son sort. {Aboth 4: 1). lbn Tibbon met ici mwmn. au lieu
de la legon ordinaire may des éditions d’Aboth. ’

3 Ibn Tibbon a encore : ef la fidélité (ou la foi).

4 Ibn Tibbon a comme texte: (que la partie nutritive) nowrrif : il a lu =¥}
au lieu de 9§j La trad. de Pococke laisse également a désirer dans ce passage.




	Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction de la Michna d'Aboth : maximes des Pères (de la Synagogue)

