
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 5

Artikel: Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction de la Michna d'Aboth
: maximes des Pères (de la Synagogue)

Autor: Wolff, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE

ou

Introduction de la Michna d'Aboth.

Maximes des Pères (cie la, Synagogue).

JULES WOLFF
Rabbin de la Communauté israélite de la Chaux-de-Fonds.

AVANT-PROPOS

Cet ouvrage de Maïmonide, depuis des siècles, classique

pour le public lettré israélite, a été publié, pour la première
fois, en arabe par le savant Pococke dans son Porta Mosis,

en 1655, à Oxford (Oxonia), avec une traduction latine. Ce

même texte, corrigé et amélioré, a été publié une seconde
fois en 1863 et réédité en 1906 par l'arabisant Wolff1, à

Leipzig, avec une bonne traduction allemande et des notes

erudites, placées à la fin du livre. Quant à la traduction
hébraïque de Samuel Ibn Tibbon, faite du temps de l'auteur,
elle était d'ordinaire imprimée à la suite du traité talmudique

Sanhédrine ; mais, pour la commodité des lecteurs, on

l'a quelquefois imprimée à part. C'est ainsi que nous avons

eu la bonne fortune d'être mis en possession de l'excellente

1 Thamâniyatou fouçoulin blSS rWKÛJI, Mose ben Maimun's (Maimonides)

Acht Kapitel, arabisch und deutsch mit Anmerkungen, von D" M. Wolff, 1869,

Leipzig, Heinrieh Hunger.

THÉOL. ET PHIL. 1911 23



346 JULES WOLFF

édition * de Bâle 1804, imprimée chez Wilhelm Haas, en beaux
caractères hébreux carrés et accompagnée d'une traduction

anonyme en allemand faite d'après la version latine
de Pococke 2.

Notre travail n'est pas la traduction d'Ibn Tibbon 8, mais
bien celle du texte arabe. Nous faisons le lecteur et l'arabisant

juges de la valeur de notre effort. Disons-le tout de suite :

le travail de Wolff, en général sérieux et bien réussi, nous
a été très utile aussi, car il nous a servi de moyen de
contrôle pour notre propre traduction.

La difficulté, pour nous, a consisté à rendre, d'une façon
claire et en un français convenable, la phrase arabe parfois
prolixe et enchevêtrée ou trop laconique. C'est pourquoi
nous avons dû quelquefois, pour la clarté de la pensée de

l'auteur, ajouter ou retrancher certains mots; de là, les parenthèses

[] que l'on rencontre dans notre version. A cet
égard, nous nous sommes inspiré de la manière du savant
S. Munk, dans sa traduction du « Guide des Egarés ».

Les Huit chapitres de Maïmonide sont le complément de

son grand ouvrage le « Maure Neboukhim » ou Guide des

1 Elle est exempte delà plupart des fautes de copistes qui s'étaient glissées dans

l'édition du Talmud.
2 L'idée de faire passer en français les Huit Chapitres nous est venue, alors

qu'au Séminaire israélite à Paris nous entendîmes exposer le système philosophique

de Maïmonide par M. le professeur Elie Rabier, notre vénéré maître. Et

si nous avons dû en retarder si longtemps l'exécution, cela tient à plus d'une

cause indépendante de notre volonté. Il nous a fallu d'abord nous procurer le

texte de Pococke, mis obligeamment à notre disposition par M. le Grand Rabbin
Dr Netter, actuellement à Metz. Notre traduction était achevée, quand, par ha"
sard, en compulsant un catalogue de Kauffmann de Francfort, nous avisâmes la
mention de l'ouvrage de Wolff, que nous nous empressâmes de consulter, pour le

comparer avec notre propre travail. Nous remarquâmes, pour ce qui regarde le

texte arabe, que les corrections que nous nous proposions d'y faire, y avaient été

déjà introduites et que la plupart de nos observations sur la langue de Maïmonide

y avaient été déjà formulées.
3 Samuel Ibn Tibbon fait précéder sa traduction hébraïque des Huit Chapitres

d'une introduction assez intéressante. Nous l'avons traduite en français, il y a

quelques années, avec une courte notice sur l'œuvre de Maïmonide, et publiée
dans la Revue de théologie et de philosophie (mars et avril 1899, p. 183-189).



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 347

Egarés. Ce dernier, on le sait, est l'exposé du système théolo-
gico-philosophique de l'auteur et constitue l'essai le plus
sérieux et le plus ingénieux de concilier la raison avec la foi,
la philosophie d'Aristote, telle qu'elle fut comprise au

moyen âge par les philosophes arabes, avec la Bible et toute
la tradition juive. Il embrasse la métaphysique et la
doctrine théologique de Maïmonide, tandis que les Huit Chapitres
sont l'exposé de sa morale1.

La logique, Maïmonide l'a étudiée dans un traité spécial,
intitulé en hébreu « Biour Millauth Hahiggayaune » (Explication

des termes de la logique).
Les Huit Chapitres sont précédés d'une brève préface ",

dans laquelle l'auteur explique son dessein et l'opportunité
de son ouvrage, en même temps qu'il prévient le lecteur
que les idées développées par lui sont parfois le résultat de

ses lectures et ne lui appartiennent pas toujours en propre ;

il déclare qu'il a mis à profit les ouvrages des philosophes et

ceux de la littérature talmudique ; et il croit devoir faire cet
aveu dans la crainte qu'on ne l'accuse de plagiat. Il ne cite

pas ses sources, par raison de brièveté. Ces chapitres, d'inégale

étendue, sont, en réalité, des dissertations sur des

sujets de l'éthique, mais ils obéissent à un plan déterminé et

développent méthodiquement la pensée de Maïmonide. Le
4me, le 8me et le 9me sont les plus longs. — Us portent les titres
suivants :

1° De l'âme humaine et de ses facultés;
2° Des transgressions à la loi de Dieu, rapportées à

certaines facultés de l'âme et de la partie dans laquelle se

produisent les vertus et les vices ;

3° Des maladies de l'âme ;

4° De leur traitement moral ;

5° De la direction des facultés de l'âme vers un but unique

1 II l'a exposée une seconde fois, en langue hébraïque, dans son « Michné-

Tora ». Voir ibid. SéferMadda (livre de la connaissance de Dieu) Hilkhauth Déauth

(Chapitres sur les Mœurs).
2 Cette préface, qui est loin d'être sans intérêt, Wolff l'a omise, on ne sait

trop pourquoi.



348 JULES WOLFF

(c'est-à-dire recherche de la fin suprême à laquelle doivent
tendre toutes les facultés) ;

6° De la différence entre l'homme parfaitement vertueux
et l'homme seulement maître de lui ;

7° Des voiles (qui nous empêchent de connaître Dieu) ;

8° Du naturel de l'homme des dispositions innées de

l'homme).
Ces titres, pas toujours très précis, ne donnent pas une

idée suffisante des matières traitées dans ces dissertations.
C'est pourquoi nous croyons utile de les compléter par une

analyse sommaire permettant de suivre la pensée de notre
auteur.

Maïmonide commence par disserter sur l'âme à la manière
d'Aristote et de Platon. Il y distingue cinq facultés ou parties

de l'âme, qui, d'après lui, sont : la force nutritive 1, la

sensibilité, l'imagination, la force attractive® et la raisen.
Comme pour le philosophe grec, l'intelligence est, pour notre

auteur, la forme de l'âme ; elle la complète et lui confère son
excellence.

Dans le deuxième chapitre se poursuivent les notions de

psychologie, mais rattachées à la doctrine religieuse ; c'est

pourquoi l'auteur indique les facultés dont relèvent les

vertus et les vices, les actions méritoires et les péchés.

L'éthique proprement dite est enseignée dans les chapitres
suivants. L'un s'occupe des maladies de l'âme, c'est-à-dire
des vices dont l'âme peut être affectée et que le moraliste et

le théologien sont seuls aptes à guérir, à l'instar des médecins

qui guérissent les maladies du corps. C'est dans le
quatrième chapitre que Maïmonide reproduit avec des

développements copieux la théorie si connue d'Aristote sur la vertu:
la théorie du juste milieu ou des vertus moyennes. (Cf.
livre 3me, chap, vi et sq. de la morale à Nicomaque et le livre
1er, chap, xxi et sq. de la Grande Morale.) Et, comme on sait,
Maïmonide fait complètement sienne cette partie de la doc-

1 Celle qui préside à toutes les fonctions de la vie organique.
2 Ou « appetitive » ; c'est la faculté, qui, comme le Bv/iéç de Platon,

comprend à la fois les passions f t la volonté.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 349

trine du Stagirite, mais en la creusant et en en tirant toutes
les conséquences ; par de nombreux exemples, il montre
comment il faut s'exercer à la vertu, comment il faut éviter
les deux extrêmes pour se tenir dans la voie du juste milieu,
qui favorise le parfait équilibre de l'âme. Toutefois cette

règle du juste milieu n'est qu'une règle idéale et difficilement
réalisable dans la pratique ; c'est pourquoi il faut qu'on s'en

écarte parfois et qu'on se porte tantôt vers l'un, tantôt vers
l'autre des deux extrêmes, par mesure de précaution. Cependant

Maïmonide blâme vivement les ascètes et ne témoigne
d'aucun goût pour la vie contemplative, qui ne se justifie à

ses yeux qu'à titre exceptionnel, comme cure morale seulement.

Ce régime ne saurait être proposé comme la vie
normale et par excellence de l'homme ; car il ne peut convenir
qu'à une élite et seulement dans des circonstances déterminées,

mais il répugne absolument à la majorité des hommes,
parce qu'il est contraire à la nature physique et morale de

l'individu, comme à la religion juive, notamment aux lois
mosaïques. Toutes les prescriptions renfermées dans le

Pentateuque observées a 'ec intelligence n'ont qu'un but,
maintenir l'âme humaine dans un parfait équilibre. Aussi

qu'on se garde de renchérir sur toutes les choses défendues
et de croire qu'il soit désirable de faire plus que ces lois
n'exigent de nous : Ajouter à ces choses déclarées illicites
n'est qu'un acte de sottise et de fausse dévotion. Mais quelle
est, en définitive, — c'est le sujet dont s'occupe le cinquième
chapitre,— la fin dernière de la morale ou, en d'autres termes,
quel est le but de toute l'activité humaine? Ce n'est ni le

plaisir, ni l'utile, ni même la santé du corps, laquelle, en

vertu de l'adage mens sana in corpore sano, n'est qu'une
condition pour parvenir au but de la morale. Selon notre
auteur, le dernier terme de l'éthique ne peut être que le
perfectionnement de l'intelligence, poussé aussi loin que
possible, au moyen de toutes les sciences permettant à l'homme,
ainsi éclairé, de s'eleverà une connaissance épurée de Dieu.

Dans le sixième chapitre, qui semble être une digression,
Maïmonide disserte sur le juste parfait et sur l'homme qui



350 JULES WOLFF

est obligé de dompter ses passions pour faire le bien. Il
cherche à établir la supériorité du premier sur le second par
des preuves tirées de l'Ecriture et du Talmud. Ce sixième

chapitre relève, en réalité, plutôt de la théologie que de la

philosophie.
Le septième chapitre porte sur la prophétie, considérée

comme le degré suprême auquel l'intelligence humaine
puisse parvenir dans la voie de la connaissance de Dieu,
quand elle possède les conditions requises, certaines qualités
intellectuelles et morales, et qu'elle est exempte des défauts

qui peuvent arrêter le don prophétique. Ces défauts sont
qualifiés par Maïmonide dévoiles qui interceptent à l'homme
l'intuition de l'essence divine.

Le dernier chapitre a pour objet les dispositions innées de

l'homme, lesquelles constituent le caractère proprement dit,
l'individualité, et qui portent l'homme tantôt aux vertus,
tantôt aux vices. Mais peut-on modifier ces dispositions par
là voie de l'éducation Grave problème qui préoccupe les

moralistes de tous les temps et que notre auteur, lui aussi, a

essayé de résoudre. Disons immédiatement qu'il se sépare
complètement des partisans de l'astrologie judiciaire, laquelle,
pour lui, n'est qu'une fausse science, et qu'il la combat par
de bons arguments empruntés à la philosophie et à la
religion. La plus grande partie de ce chapitre est consacrée à

l'examen du problème de la liberté. Maïmonide croit que
l'homme est libre dans tous ses actes, qu'il peut faire le bien
ou le mal à son gré et que ses disposiltions innées ne sont pas
un obstacle à cette liberté, mais rendent à l'homme certains
actes plus faciles que d'autres. Il rejette également, de toutes
ses forces, en s'appuyant sur la Bible et la philosophie, la
théorie fataliste et déclare que la croyance au libre arbitre
est un des dogmes fondamentaux du judaïsme.

Dans ces Huit Chapitres, Maïmonide nous apparaît sous
bien des aspects différents ; c'est tantôt le philosophe,
tantôt le médecin, et bien plus souvent le théologien et

l'exègète qui parle ; c'est là, d'ailleurs, ce qui donne à sa

pensée une grande originalité et une saveur particulière.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 351

Ses connaissances médicales lui ont suggéré un grand
nombre de comparaisons intéressantes, tandis que la
philosophie sert d'appui à ses opinions théologiques; la théologie
est, en effet, pour Maïmonide, comme pour tous les auteurs
religieux du moyen âge, la science des sciences,
l'aboutissement de toutes les autres connaissances humaines :

c'est le couronnement de l'édifice formé par les autres
disciplines. Il va de soi qu'ainsi envisagée la philosophie ne

pourra jamais contredire les dogmes religieux et qu'elle
devra s'accorder avec tous les faits de l'Ecriture; de là,

donc, l'opportunité d'une exégèse biblique, à la fois rationnelle

et respectueuse de la Tradition, mais non conçue
comme une science indépendante, à la manière des savants
modernes. Ainsi, professant la liberté humaine et la regardant

comme une croyance fondamentale de la doctrine
religieuse, il est obligé d'expliquer rationnellement tous les

passages de la Bible qui semblent la contredire.
A ces développements sur ia iiberté succède, à la fin de

ce huitième chapitre, l'examen d'un problème qui a déjà
été étudié dans le Guide, celui de la prescience divine. Pour
notre auteur, il n'y a pas contradiction et antinomie entre
la science divine et la liberté humaine, parce que nous ne

pouvons définir cette science, qui n'a rien de commun
avec le savoir humain, si ce n'est le terme employé par pure
homonymie. — Ainsi les Huit Chapitres sont tantôt le

complément du Guide, tantôt la reproduction, sous une forme

plus succincte, de questions bien étudiées dans ce grand
ouvrage, qui est comme la Somme théologique du Docteur
de Cordoue. — Si, comme on a pu le constater par cette

analyse, Maïmonide s'inspire de la doctrine d'Aristote, il ne

la suit pourtant pas servilement ; sur bien des points, il a su.

se montrer original et se soustraire à toute influence étrangère.

S'agit-il, par exemple,_ d'indiquer les différentes
facultés de l'âme? Rompant avec la philosophie du Maître, il
élève au rang de facultés indépendantes l'imagination et la
force appetitive, au lieu d'en faire de simples propriétés
des sens. — La volonté n'est pas, il est vrai, aux yeux de



352 JULES WOLFF

notre auteur, un pouvoir à part, mais n'est qu'une fonction
de cette force appetitive et, pourtant, il ne donne pas dans

le « déterminisme », au contraire, il affirme, comme un
postulat, la liberté, qu'il rattache à l'intelligence. Il suppose que
cette dernière acquiert ainsi une valeur morale plus eminente,
dégagée qu'elle est de tout lien avec la matière et

l'organisme, tandis que les autres pouvoirs de l'âme en sont
tributaires. Il en ressort, comme conséquence logique et avouée

par Maïmonide, que l'homme ne peut aspirer à l'immortalité

que grâce à son intelligence perfectionnée par l'étude
des sciences; car c'est la seule portion de son être qui
puisse échapper à la destinée périssable de la matière. Il
est l'auteur de la théorie de l'immortalité conditionnelle
et de la béatitude éternelle proportionnée au perfectionnement

de l'intelligence.
Maïmonide a reproduit la théorie du Maître grec sur les

vertus moyennes considérées comme un juste milieu entre
deux extrêmes, mais il a su la rattacher au principe supérieur

de tout son système, à la fin dernière de l'éthique, la
connaissance de Dieu, comme il a su marquer la limite en

deçà et au-delà de laquelle la modération cesse et l'excès

commence, ce que n'a pas fait le Stagirite. Maïmonide considère

la vie humaine comme une chose sainte, quoique, pour
parvenir à sa fin dernière, l'homme n'ait à sacrifier aucun
des éléments de sa nature, même physique, pourvu que
l'âme s'applique à maîtriser toutes ses inclinations et ses
passions et que, par les lumières de la raison, elle s'élève

jusqu'à la connaissance de Dieu, dans la mesure où cette
dernière est accessible au mortel.

Notre aperçu sur la morale de Maïmonide gagnera en

relief, si nous la comparons avec la façon dont elle a été

comprise avant notre auteur. Or, parmi les théologiens du

moyen âge plus anciens que le Docteur de Cordoue, il
convient de nommer en première ligne Saadya de Fayyoum
(Egypte) (892-942), homme aussi remarquable par la fermeté
et l'intégrité du caractère1 que par ses connaissances éten-

1 Voir pour sa biographie Winter et Wünsche, Geschichte der rabbinischen

Litteratur während des Mittelalters (1894). Sigmund Meyer, Trier.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 353

dues et variées, et il peut être regardé, à juste titre, comme le

créateur, au sein du Judaïsme, de la théologie systématique,
science mixte, mi-philosophique et mi-religieuse. Sa

doctrine, il l'a développée dans son ouvrage arabe * : « Des

croyances et des opinions » (c'est-à-dire examen critique des

systèmes philosophiques connus). Ce livre, divisé en dix
parties ou traités, s'occupe, dans la dernière, de la morale.
Sur plusieurs points, comme nous le verrons bientôt, Saadya

annonce déjà Maïmonide. Mais, pour les principes auxquels
il obéit, comme pour la méthode, il est tout à fait original.

A la philosophie d'Aristote Saadya ne doit pas beaucoup.
Il tient de ce philosophe la proposition, citée dans son
premier traité, relative à l'impossibilité d'un infini de la grandeur

et du nombre. De plus, dans le deuxième traité sur la
nature du concept divin, il mentionne également, selon

Aristote, les dix Catégories, qui lui servent de moyen pour
grouper toutes les expressions désignant Dieu dans les

Saintes Ecritures.
Par contre, il subit fortement l'influence de Platon. Tout

d'abord, c'est de ce maître qu'il tient la division des facultés
de l'âme au nombre de trois : « la concupiscence, la colère
et le discernement2. La faculté de la concupiscence, c'est
celle qui porte l'homme à désirer le manger et le boire,
le commerce charnel, le goût des beaux spectacles, des

bonnes odeurs et des vêtements délicats. Pour la faculté de

la colère, c'est celle qui porte l'homme vers l'audace, la

vaillance, la domination, l'ardeur, la vengeance et l'ostentation.

Quant à la faculté du discernement, c'est celle qui
juge les deux autres facultés avec équité; et, quelle que soit
celle des deux dont une variété quelconque se manifeste, la

faculté du discernement se met à l'examiner et à l'éprouver.
Et si elle voit que le commencement et la fin en sont sans

i Publié par le prof. Dr Landau de Strasbourg, La traduction hébraïque est de

Juda Ibn Tibbon.
2 Mon ami, M. Mayer Lambert, professeur à l'Ecole rabbinique de France et à

l'Ecole des Hautes Etudes à Paris, a bien voulu me confier sa traduction
française manuscrite du Xe traité de Saadya. C'est à ce travail que j'emprunte cette

citation et toutes celles qui suivent.



Ö04 JULES WOLFF

danger, elle le conseille ; à plus forte raison, quand elle voit
que la fin en est désirable ; et si elle voit des deux côtés ou
d'un côté un dommage quelconque, elle en conseille l'abandon.

» Ce sont bien là les trois facultés de Platon tò Siavojjrtxóv,

tò 9uu.o£tSsç et tò iiriSufnoTixóv, ainsi que le principe de la
subordination des deux derniers pouvoirs à la raison, qui est

la base de la psychologie et de l'éthique du philosophe
grec.

Pour Saadya, la morale ne se rattache qu'indirectement
à sa doctrine, elle est uniquement conçue comme la

recherche de la règle pratique la plus sûre qui doit
conduire l'homme au bonheur durant le cours de sa vie

terrestre; tandis que le système proprement dit de l'auteur
a pour but les fins supérieures et supraterrestres de

l'homme. — Le point de départ de la théorie de cette
morale pratique et presque terre à terre est l'axiome suivant :

Seul le créateur est unique dans son essence, alors que
toutes les créatures, quelles qu'elles soient, sont complexes
et l'unité que nous leur attribuons ne peut avoir qu'une
valeur relative. « Ainsi, quand on examine un corps
quelconque, on le trouve formé de plusieurs éléments tels que de

la chaleur, du froid, de l'humidité et de la sécheresse.
Lorsqu'on examine le corps des arbres, on y constate des

branches, des feuilles, des fruits et d'autres choses qui s'y
rattachent. Examine-t-on le corps de l'homme, on y trouve
de la chair, du sang, des membres, des nerfs, des os, des

muscles, et d'autres choses qui s'y rattachent ». Si l'on
dit pourtant d'un corps ou d'un être de la création qu'il est

un, cela ne peut s'entendre que sous le rapport du nombre,
mais non de l'essence même de ce corps ou de cet être

qui sont, au fond, constitués par une combinaison
d'éléments nombreux. L'âme de l'homme, elle aussi, comprend
un grand nombre d'inclinations pour beaucoup de choses

et d'aversions pour certaines autres. Et de même que les

corps ne peuvent pas subsister par un seul des quatre
éléments, ainsi forcément l'homme ne se conduit pas toute
la vie d'après une seule disposition de son âme. Cette com-



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 355

plexité des êtres et des choses est la condition même de

leur existence, comme leur développement harmonieux
dépend d'une loi de proportion, de mesure et de symétrie,
en vertu de laquelle se fait la combinaison, le mélange1
exact des éléments formant ces êtres et ces corps. « 11 faut
donc une grande quantité de telle chose et une petite quantité

de telle autre. »

C'est à un principe analogue que l'homme doit obéir dans

sa vie morale. Il ne doit pas concentrer toutes les manifestations

de son activité sur un objet unique : le suprême
bien ne peut être atteint par la satisfaction d'une
inclination unique, mais il résulte de la réunion de toutes les

aspirations et de tous les penchants conformément à une
loi de symétrie et d'harmonie. C'est encore là une pensée de

Platon. (Cf. Philebus, chap. 64.) — Les sentiments prédominants

qui nous poussent à vouloir et à agir sont l'amour et
la haine et ces deux sentiments résultent des deux facultés
inférieures: le désir et la colère. Ces deux pouvoirs doivent,
comme nous l'avons déjà rappelé, se subordonner à la faculté
supérieure, au discernement, qui juge dans quelle mesure
et proportion il convient de leur obéir ou de s'y soustraire.
Telles sont les considérations auxquelles se réduit, en réalité,
la partie théorique de la morale de Saadya. Presque tout
le traité est consacré à leur application aux différentes

occupations de la vie. Saadya énumère treize espèces de

penchants qui déterminent notre activité, savoir :

l'abstinence2, le goût du manger et du boire, le commerce charnel,
l'amour, l'avarice, le désir d'avoir des enfants la vie de

famille), l'agriculture, le goût des belles constructions3,
l'amour de la vie*, l'ambition, la vengeance, le goût de la

science, la piété et le goût du repos. De ces treize chapitres
formant le recueil dénommé par Saadya : « Livre de l'abstinence

parfaite », nous en extrairons deux qui montreront la

manière de l'auteur.

1 Nous dirions presque le dosage.
2 En réalité, le penchant à la vie ascétique.
;i Sentiment esthétique. — 4 du monde.



356 JULES WOLFF

Premier chapitre : Sur l'abstinence (=vie ascétique) :

« Je dirai qu'il y a des gens qui ont cru que ce que
l'homme doit pratiquer, c'est l'abstinence en ce monde et
la marche dans les montagnes et les pleurs et la tristesse et
les gémissements sur ce monde, car ils se sont dits : Nous1

y avons été contraints2, parce que [le monde] est [comme]
une maison caduque qui se renverse sur ses habitants,
sans stabilité pour aucun. Plus l'homme y est heureux et

tranquille, plus (le monde) se retourne contre lui, sa joie
devient une tristesse, sa force une humilité, et son bonheur
un malheur, sur quoi il est dit (Job 17 : 19-22) : « Le riche
se couche et n'est pas recueilli ; il ouvre les yeux et n'est

plus ; les terreurs l'atteignent comme l'eau ; le vent l'emporte

et il disparaît. » Et si l'homme faisait un effort pour
devenir sage, son ignorance le vaincrait, et s'il cherchait la
pureté, sa souillure le vaincrait, et s'il cherchait la santé,
son tempérament le rendrait malade, et s'il cherchait
l'intelligence, sa langue le ferait trébucher, comme il est dit
(ibid. 9 : 20) : « Si je veux me justifier, ma bouche me
condamne. » Et personne ne sait en ce monde ce qui lui
arrivera en fait de maladies, d'accidents, de deuils, de

chagrins, de pertes et d'autres calamités, comme il est dit (Prov.
25 : 1) : « Ne te glorifie pas du lendemain, car tu ne sais ce

que produit le jour. » Plus il se désaltère des biens de ce

monde, plus sa soif augmente ; plus il s'attache à le retenir,
plus se brisent entre ses mains les anses et les points
d'appui, comme il est dit (Job 8 : 14-15) : « Dont l'espérance
se brise et dont la confiance est une toile d'araignée; qui
s'appuie sur sa maison et elle ne tient pas ; qui la saisit, et
elle ne subsiste pas. » Et l'état de l'homme dans le monde
n'est que mensonge, perfidie et fausseté, tant qu'il vit,
comme il est dit (Ps. 90 : 10) : « Et leur force n'est que peine
et tourment. » Et combien de puissants il a courbés et

abaissés, comme il est dit (Ps. 75) : « Les courageux de

cœur ont été brisés et ils ont dormi d'un profond sommeil. »

1 les ascètes. — 2 A ce régime.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 357

Et combien de forts il a abattus et blessés (Is. 23 : 9) : « Pour
fléchir l'orgueil des superbes et pour avilir les honorés de la

terre. » Et combien espèrent les biens du monde et celui-ci
leur donne en échange ses maux et (combien) ouvrent les

yeux pour voir sa lumière et il étale les ténèbres sur leur
face, comme il est dit (Job 30 : 26) : «Lorsque j'espérais le

bien, le mal est venu; j'attendais la lumière et les ténèbres
sont venues. »Et il a jeté ses maux cuisants sur ces hommes
et il a lancé son dard sur sa faiblesse, comme il est dit
(Ps. 88 : 8) : « La colère s'est reposée sur moi. » Et où sont
les fautes et les péchés et où sont les rétributions, le châtiment

et où est l'incompatibilité entre lui et son maître au

point que (celui-ci) devient comme qui déchire sa proie dans
la colère, comme il est dit (Job 10:16) : « Mon affliction va
croissant ; tu me chasses comme un lion et tu accomplis
des merveilles contre moi » et ailleurs (Is. 13 : 9) : « Voici

que le jour de l'Eternel est venu, cruel, avec la colère et la

fureur. » Et on répond : Il faut mépriser ce monde et un
homme intelligent n'y bâtira point, ni ne plantera, ni ne se

mariera, ni n'engendrera, ni ne demeurera parmi ceux 1

qui ont choisi ces actions, pour qu'ils ne le persécutent
pas, ni qu'aucune de leurs créatures ne coure2 vers lui,
mais il s'envolera dans les montagnes, mangera ce qu'il
trouvera de plantes, jusqu'à ce qu'il meure de tristesse et de

chagrin. — Et j'ai examiné ce qu'on a dit, et j'ai trouvé que
c'était en grande partie vrai ; mais on a exagéré l'abandon
du monde ; car ils ont abandonné ce dont on ne peut se

passer en fait de nourriture, de couverture et d'habitation ;

bien plus, ils ont négligé le souvenir de leur personne,
parce que leur abandon du mariage couperait court à leur
génération. Et si c'était une chose bonne, les hommes

l'auraient universellement adoptée, la race 8 des (êtres) raison-

1 Litt. : dans ce qui est parmi ceux qui...
2 C'est-à-dire : afin de n'avoir ni mauvais ni bons rapports avec eux ; le sens est

un peu recherché : il vaut mieux traduire comme la version hébraïque : afin qu'ils
ne s'habituent pas (à ces actions) et que (rien) ne s'attache à lui de leurs dispositions.

— 3 yévoç.



358 JULES WOLFF

nables aurait cessé et, par sa cessation, auraient cessé la

sagesse et le culte, la résurrection, le ciel et la terre. Où est
le danger, pour1 les hommes, entre les animaux, les lions et
les serpents, le chaud, le froid et les accidents Où (est) la

grossièreté de la nature, l'égarement, la possession du
(démon), la folie? Dans la suppression du manger délicat et
de l'eau fraîche et la corruption du sang et le déplacement
de la bile noire au point qu'ils ont besoin de recourir aux
remèdes des gens du monde, qui tantôt leur sont utiles, tantôt
ne leur servent point. Parfois ils s'écartent des hommes au
point de songera les tuer, parfois ils les haïssent parce qu'ils
sont devenus à leurs yeux des méchants rebelles, au point
de trouver doux de goûter leur sang, parfois ils en viennent
aux mœurs des bêtes et ils sortent de l'humanité, comme il
est dit (Lam. 4 : 3) : « La fille de mon peuple (est devenue)
barbare comme des autruches dans le désert » et encore
(Job 36) : « Pour habiter dans des plaines terribles, dans des

trous de terre et de rochers; ils gémissent entre les arbres
et sont assemblés sous les orties. » Et ils ont diminué tout à

fait leur âme, et la disposition à l'abstinence n'est belle pour
l'homme dans le monde que pour l'employer à son endroit,
et ceci est, lorsqu'on lui présente le manger interdit ou le

commerce sexuel interdit etl'argent défendu, et cette disposition

a été accordée pour l'en détourner, comme il est dit
(Eccl. 2 : 22) : « Que subsiste-t-il pour l'homme de toute sa

peine et des pensées de son cœur qu'il élabore sous le

soleil »

Onzième chapitre : Recherche de la sagesse. « Parmi les

élèves des sages2, il en est qui ont prétendu qu'il ne convient
pas que l'on s'occupe en ce monde d'autre chose que de la
recherche de la sagesse, et ils ont dit : « Parce que par elle
on arrive à la connaissance de tout ce qui est sur la terre
(en fait) de natures et des tempéraments et à une science

considérable en tout ce qui est dans les cieux, les astres etles
sphères. Et elle possède un agrément qui charme l'âme,

1 C'est-à-dire : que deviendront.
2 Les philosophes.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 350

comme il est dit (Prov. 2 : 10) : « Quand la sagesse viendra
dans son cœur, elle sera agréable à son âme, » et un
remède qui guérit de la folie, comme il est dit (Prov. 3 : 8) :

« Elle sera une guérison pour ton nombril » et c'est comme
si elle le nourrissait, comme il est dit (ibid) : ce et une
nourriture fortifiante pour ses membres » ; elle est un ornement
semblable aux perles et aux pierreries, comme il est dit
(Prov. 1 : 9) : « car c'est un accompagnement gracieux et un
collier pour son cou. » Et celui qui ne la recherche pas
est comme quelqu'un qui ne ferait pas partie des hommes et

n'aurait pas de talent, comme il est dit (Ps. 28: 5) : « Car ils
ne comprennent pas l'œuvre de Dieu et l'ouvrage de ses

mains. » Et j'ai trouvé que tout ce qu'ils ont dépeint de

la sagesse est vrai et juste, et l'endroit de l'erreur n'est que
ce qu'ils ont dit que l'on ne doit point s'occuper avec elle
d'autre chose, et si l'homme ne s'occupe pas, en dehors d'elle,
de nourriture, de vêtements et d'abri, la sagesse est vaine,
puisqu'il n'y a de maintien que par ces choses et, s'il se

jette, pour les besoins que voici, sur d'autres gens, il est

repoussé et considéré comme sans capacité et sa parole n'est

pas acceptée, comme il est dit (Eccl. 9 : 16) : « Et la sagesse
du pauvre est méprisée et ses paroles ne sont pas entendues.

» Et s'il se contente d'une nourriture grossière et d'une
manière de vivre sèche il épaissit sa nature et son bien
s'altère et la délicatesse de la sagesse et sa finesse deviennent
vaines, comme il est dit (Prov. 25 : 11) : « Une parole dite à

propos ressemble à des pommes d'or dans des paniers
d'argent. » Ne crois-tu pas que notre Maître n'a nourri les enfants
d'Israël d'une nourriture délicate, la manne, que pour qu'ils
apprennent la sagesse, comme il est dit (Ex. 16 : 4) : « Et le

peuple sortira et amassera quotidiennement la quantité de

chaque jour, afin que j'éprouve s'il suivra ma loi ou non. »

Et vois aussi que les enfants de Lévi (les Lévites) n'avaient
droit qu'à un treizième du blé, puisque c'est une des treize
tribus et (Dieu) leur a octroyé la dîme pour qu'ils soient favorisés

sous le rapport de la nourriture ; et si les gens
s'attachaient à ce que ceux-ci ont dit, la sagesse périrait par la



360 JULES WOLFF

suppression de la génération par suite de l'abandon du

mariage ; et s'ils s'occupaient uniquement de la sagesse du
monde, ils abandonneraient la sagesse de la religion et
la loi. » —

Qu'est-ce que la vertu pour Saadya
Elle ne réside pas plus dans le choix exclusif, durant la vie

entière, d'une de ses treize occupations que dans l'essai de

les pratiquer toutes ensemble et dans la même mesure, ce

qui est une impossibilité. Pour atteindre à la vertu, il faudra

tâcher de donner satisfaction à chacune de nos aspirations,
mais dans la mesure convenable. Si aucune ne doit être sacrifiée,

aucune non plus ne doit dominer. La vertu résultera de

la symétrie, de l'harmonie qui régnera entre toutes nos
aspirations. Quand une tendance porterait l'homme à dépasser la

mesure de ce que la loi de Dieu permet, il faudra la contenir
et, même si l'on craignait de ne pouvoir la maîtriser, on

pratiquerait, pour un temps, l'abstinence complète. On

procédera à l'égard des diverses aspirations de l'âme, un peu
comme à l'égard des remèdes, qui, pour remplir leur office,
doivent contenir différents ingrédients, non pas à parties
égales, mais selon des doses appropriées. Cette symétrie et
cette harmonie d'où résulte la vertu peuvent être symbolisées

par l'image des couleurs, des sons, des parfums qui ne

produisent leur effet sur notre âme que grâce à une combinaison

parfaite, à un mélange heureux des divers éléments

qui les composent.
Cette analyse succincte du dixième chapitre des Croyances

montre combien Maïmonide et Saadya, traitant tous deux de

la morale, l'ont conçue à des points de vue différents. Maïmonide

est un esprit d'une plus haute portée et d'une plus vaste

envergure que Saadya, et, véritable philosophe, il sait rattacher

à l'idée maîtresse de son système science, religion et

morale, etil se meut avec une parfaite aisance dans la sphère
des idées générales. Saadya, plutôt porté à la critique des

opinions autrui, ne réussit pas à faire rentrer la morale
dans son système et il se perd souvent dans les détails et
les idées accessoires. —



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 361

Parvenu au terme de notre travail, qu'il nous soit permis
de remercier ceux qui nous ont encouragé dans notre effort :

M. le Grand Rabbin Netter à Metz, qui nous a procuré le
texte arabe des Huit Chapitres dans l'ouvrage de Pococke;
M. le professeur Mayer Lambert à Paris, qui s'est donné la
peine de lire notre traduction, avec sa compétence et son

érudition bien connues, et de nous indiquer plusieurs
corrections dont nous avons fait notre profit; M. le professeur

Burnier à La Chaux-de-Fonds, qui, lui aussi, nous a été

utile en nous signalant plus d'une imperfection de la traduction

au point de vue du français, et notre ami M. L. A. Cart,
professeur de théologie à l'Université de Neuchâtel.

Puisse notre modeste ouvrage atteindre le but que nous lui
avons assigné : faire apprécier, non seulement des théologiens

et des professeurs de philosophie, mais encore du public
lettré en général, une partie de la doctrine de Maïmonide,
qui mérite d'être mieux connue

Bibliographie.
OuVUAGF.S CONSULTÉS :

Munck, Guide des égarés; Mélanges de philosophie juive et arabe

du même auteur. — Ad. Franck, Etudes orientales (Moïse Maïmonide,

p. 317-360), 1861, chez Michel Lévy frères à Paris. — M. le rabbin
Louis Lévy, La morale de Maïmonide, articles parus dans l'Univers
israélite ot La métaphysique de Maïmonide, par le même.— H. Graetz,

Histoire des Juifs (en français) 4e vol.— Winter et Wünsche, Die jüd.
Literatur, zweiter Band. — Gust. Karpeles, Geschichte der jüd.
Literatur, erster Baud. Berlin, 1909, M. Poppelauer.

Index des passages cités dans les Huit Chapitres et dans l'avant-propos:

Genèse 3 : 22 ; 13 : 13, ibid. 14; 18 : 20 sg. ; 45 : 27.

Exode 1 : 10 ; 9 : IS, 8, 16 ; 10 : 1 ; 14 : 4 ; 20 : 12 ; 22 : 16 ; 23 :

o, 10-11 ; 25 : 18 ; ibid. 20 : 1 ; ibid. 1 : 25.

Lévit. 18 : 3 ; 19 : 7, 9-10 ; ibid. 18 ; ibid. 32 ; 20 : 21 sq. ; 25 : 1-13.

Nombres 6 : 1-21 ; 14 : 15-16 ; 18 : 21 sq. ; 19 ; 27 ; 20 : 10.

Deut. 1 : 17 ; 2 : 30 ; 4 : 10 ; 5 : 16 ; 6 : fi ; 14 : 22 sq. ; ibid. 28-29

IS : 1 sq. ; ibid. 8 ; 17 ; 20 : 5-7 ; 22 : 1 ; ibid. 4, 8 ; 23 : 8 ; 24 : 6

ibid. 19-21 ; 28 : 1 sq. ; ibid. 18 sq. ; 29 : 18 ; 30 : 15-19 ; 31 : 16

32 : 4.

THÉOL. ET PHIL. 1911 24



362 JULES WOLFF

2 Sam. 23 : 3.

1 Rois 3 : 5; 18 : 37.
2 Rois 3 : lo.
Isaïe 6 : 10 ; 63 : 17 ; 39 : 2 ; 63 : 17 ; 66 : 1, 3 et 4.

Jérémie 3 : 38-41; 9:1.
Ezéchiel.
Les Douze : Osée 4 : 17.

Zacharie 7 : 3, S, 9 ; 8 : 19.

Malachie 2 : 17 ; 3 : 14-13, 18.

Psaumes 49 : 13 ; 50 : 23.

Proverbes 3: 6; 21 : 10; ibid. 13.

Job 4 : 18; 11 : 8; 23 : 4.

Lamentations 3 : 38-41.

Ecclesiaste 1 : 9 ; 7 : 20.

Néhémie 13 : 26.
1 Chron. 28 : 3.

Les Huit Chapitres de Moïse, fils de Maïmon (Maïmonide).

Samuel, fils de Juda Ibn Tibbon1 dit: L'auteur (Maïmonide)

(que son souvenir soit béni 1) a dit :

Nous avons déjà expliqué au commencement de cet ouvrage
(Commentaire de la Michna) le motif pour lequel l'auteur(de
la Michna) a classé ce traité d'Aboth dans cette division2
(Nezikin). Nous avons également dit la grande utilité de ce

traité (d'Aboth); et, à différentes reprises, nous avons promis
dans les parties précédentes de cet ouvrage de disserter dans

ce traité sur certains sujets pratiques3 et de le faire avec des

développements d'une certaine étendue: car s'il (ce traité
d'Aboth) est, au premier abord, d'une intelligence aisée, les

œuvres, par contre, qu'il embrasse ne sont pas à la portée de

tout le monde et le but visé par ces œuvres ne saurait être
saisi sans une explication suffisante; elles sont, en effet,
susceptibles de nous amener à une grande perfection et à une
véritable félicité.

1 La traduction hébraïque date de l'an 1202.

2 La Michna de R. Juda le Saint comprend six divisions ou « Sedarim » et l'une
d'elles s'appelle Nezikin (dommages), parce qu'elle traite, entre autres sujets, de

la jurisprudence. — 3 L'arabe dit: utiles.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 363

Voilà pourquoi j'ai cru bon de m'étendre là-dessus. Nos

sages (que la paix soit sur eux ont dit, en effet (Baba
Kamma) : Celui qui tient à être vertueux (hacid) doit obéir

aux paroles des «.Aboth-» (du traité d'Aboth); et, à notre avis,
il n'est point de degré au-dessus de la vertu (hacidouth), si

ce n'est la prophétie; or, celle-là (la vertu) y conduit, comme
nos docteurs l'ont dit également: La vertu conduit à la
possession de l'esprit saint1. Il ressort donc clairement de leurs
paroles que les œuvres recommandées par les préceptes de

ce traité conduisent à la prophétie. Nous montrerons dans la
suite la justesse de cette assertion, puisque ce traité, dans sa

majeure partie, s'occupe des mœurs. — Avant d'entreprendre
le commentaire de chaque article (de ce traité), j'ai cru devoir
mettre en tête un certain nombre de chapitres utiles, qui ser"
virant (au lecteur) d'introduction et seront aussi comme la
clef du commentaire que nous ferons suivre.

Sache donc que les matières dont je parlerai dans ces
chapitres et dans le commentaire suivant, ne se rapportent pas
à des sujets que j'aurais forgés de toutes pièces, ni à des

explications que j'aurais imaginées, mais que ce sont des sujets
recueillis dans les paroles des sages, dans les Midrachoth-,
dans les Talmuds et dans leurs autres ouvrages, dans la
doctrine des philosophes, aussi bien des anciens que des

modernes, et dans les ouvrages d'un grand nombre d'auteurs.
Accepte la vérité de quiconque l'a énoncée.
Il m'arriverà même parfois de reproduire intégralement le

texte d'un ouvrage connu, ce qui ne saurait présenter aucun
inconvénient, et je ne m'attribue pas le moins du monde ce

qu'un autre a dit avant moi, parce que nous en avons fait
l'aveu et, si nous évitons d'indiquer la source de notre assertion8,
c'est que cette prolixité ne sert à rien ; et il se pourrait même

que la mention de l'auteur pût faire croire, à qui n'est pas
très intelligent, que la parole (citée) n'est pas juste, qu'elle

i Ibid.
2 Maïmonide ne dit jamais « Midraschim », mais emploie toujours la forme du

féminin pluriel.
3 En arabe il y a : « De dire : un tel a dit, un tel a dit».



364 JULES WOLEF

recèle une erreur, qu'il n'aurait pas remarquée. C'est pourquoi

j'ai cru bon de taire le nom de l'auteur, me proposant
uniquement d'être utile au lecteur et de lui révéler les idées

renfermées dans ce traité (d'Aboth).
Or, maintenant, je vais mentionner les chapitres que j'ai

décidé de mettre en tête (du traité d'Aboth), selon mon
dessein. Ils sont au nombre de huit.

CHAPITRE PREMIER

De l'âme de l'homme et de ses facultés l.

Sache que l'âme de l'homme est une, mais que ses opérations

sont nombreuses et diverses et que certaines d'entre
elles sont parfois appelées âmes, ce qui peut faire croire que
l'homme a plusieurs âmes, comme le croient, en effet, les

médecins; c'est ainsi que le plus illustre d'entre eux (Hippocrate)

commence (son ouvrage) en disant que les âmes de

l'homme sont au nombre de trois, l'âme naturelle, l'âme
animale et l'âme spirituelle. On les appelle aussi parfois facultés

ou parties, de sorte que l'on dit les parties de l'âme. Et ces

appellations sont souvent employées par les philosophes;
cependant, en parlant de parties, ils n'entendent pas que
l'âme se divise à la manière des corps, mais ils énumèrent
seulement par là ses actes divers, lesquels sont à l'égard de

l'âme tout entière comme les parties à l'égard du tout2.
Tu sais aussi que le redressement des mœurs n'est

pas autre chose que le traitement de l'âme et de ses facultés;
et de même que le médecin qui traite les corps a besoin de

connaître préalablement le corps qu'il a à traiter, dans son
ensemble et dans ses différentes parties, et qu'il doit
connaître ce qui est nuisible au corps et par conséquent doit
être évité et ce qui le conserve en santé et par conséquent
doit être recherché, ainsi celui qui veut guérir l'âme et
redresser les mœurs doit connaître l'âme dans son ensemble
et dans ses parties, ce qui la rend malade et ce qui la conserve

1 En arabo: ses forces, ses pouvoirs.
2 En arabe, il y a encore : « composé de ses parties», ce qui est un pléonasme.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 365

en santé. Je dis donc que les parties de l'âme1 sont au nombre
de cinq : la nutritive, la sensitive, 1'imaginative, l'attractive,
et l'intellectuelle2. Or, nous avons déjà dit au commencement
de ce chapitre que nous nous occupons uniquement de l'âme de

l'homme, parce que la nutrition, par exemple, chez l'homme
n'est pas ce qu'elle est chez l'âne et le cheval, car l'homme
est nourri par la partie nutritive de l'âme humaine, tandis que
l'âne est nourri par la partie nutritive de l'âme de l'âne et le

palmier3 par la partie nutritive de l'âme qui lui est propre ;

et si l'on dit (pourtant) de chacun d'eux qu'il est nourri,
c'est par pure homonymie, mais non pas que la signification

(de ce mot) soit une et identique (dans ces trois cas).
De même, on dit de l'homme et de l'animal qu'ils sont

sensibles, par pure homonymie, mais non pas que la faculté de

sentir qui existe chez l'homme ressemble à celle qui existe
chez l'animal, ni que celle qui existe dans telle espèce soit
essentiellement la même que celle qui existe dans telle autre
espèce, mais chaque espèce d'êtres animés a une âme

propre, différente de l'âme de l'autre espèce ; et, d'une âme

découlent tels actes, et d'une autre en découlent d'autres,
et, comme un acte peut ressembler à l'autre, on s'imagine
que les deux actes sont une seule et même chose, alors qu'il
n'en est pas ainsi.

On peut y comparer trois endroits obscurs qui viennent à

être éclairés, l'un par le soleil qui se met à briller sur lui,
l'autre par la lune qui se met à luire sur lui et le troisième

par une lampe qu'on y aurait allumée. Dans chacun de ces

endroits, il y a de la lumière, mais la cause efficiente de cette

lumière, c'est, dans un cas, le soleil, dans l'autre, la lune,
dans le troisième, le feu. De même la cause efficiente de la
sensibilité de l'homme, c'est l'âme de l'homire ; celle de la

1 Cf. Guide des Egarés, I, p. 304, note.
2 M. reproduit ici l'énumération des facultés de l'âme d'après Aristote (De

anima, 11,2) sauf qu'à la place de la faculté motrice, M., avec plus de raison,
donne la faculté imaginatine, différente des autres facultés, tandis que la motrice

peut être ramenée à l'attractive ou à l'intellectuelle. (Voir Guide, I, p. 304, la

longue note de Munk sur ce sujet.)
3 Le palmier à dattes est comparé par les Arabes au corps de l'homme.



366 JULES WOLFF

sensibilité de l'âne, c'est l'âme de l'âne; et celle de la sensibilité

de l'aigle, c'est l'âme de l'aigle, mais, il n'y a rien de

commun entre eux, si ce n'est une homonymie.
Retiens bien ce point, car il est difficile et étonnant ; plus

d'un philosophe s'est trompé à cet égard et il en est résulté
des absurdités et des opinions tout-à-fait fausses.

Je reviens maintenant à notre sujet: à savoir les parties de

l'âme et je dis que de la partie nutritive dépendent la faculté
d'attirer (les aliments), de les retenir, de les digérer,
d'expulser les matières superflues, de faire croître, de procréer
des êtres semblables, comme celle de distinguer les sucs, de

manière à séparer ceux qui doivent servir à la nutrition, de

ceux qui doivent être expulsés. Quant à parler, en détail, de

ces facultés, de leurs actions, de la façon dont elles les

accomplissent, dans quels membres (du corps) ces actions sont

plus apparentes et plus évidentes, des facultés qui agissent
d'une façon permanente et de celles dont l'action est intermittente,

tout cela relève de l'art médical et n'a pas besoin d'être
traité à cette place.

De la partie sensitive dépendent les cinq sens, connus de

tout le monde : la vue, l'ouïe, le goût, l'odorat et le toucher,
lequel se trouve sur toute la surface du corps et n'a pas
d'organe particulier, comme les quatre autres sens.

La partie imaginative est la faculté qui conserve les impressions

des choses perçues par les sens, alors que celles-ci ont
été retirées du contact des sens qui lesont perçues ; elle(lafa-
culté imaginative) les combine les unes avec les autres et les

sépare les unes des autres ; aussi cette faculté associe-t-elle
des choses qu'elle a perçues à des choses qu'elle n'a jamais
perçues et dont la perception est même impossible. Ainsi,
l'homme se représente en imagination un vaisseau de fer
flottant dans l'air ou un homme dont la tête touche le ciel et
les pieds la terre, ou encore un animal pourvu de mille yeux,
ou beaucoup d'autres choses impossibles que forge cette
faculté et auxquelles elle prête une existence imaginaire. C'est

précisément à cet égard que les Moutacallimoune1 ont com-
1 C'est le nom que portent les scolastiques arabes en tant qu'ils se livrent à la

dialectique. Voir Munk, I, 35, note 2.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 367

mis l'erreur monstrueuse et violente, sur laquelle ils ont
édifié leur faux système relatif à la distinction du nécessaire,
du possible et de l'impossible, erreur qui les a conduits à

penser et à faire croire que tout ce qui est représenté en

imagination est possible, ignorant que cette faculté associe des

choses dont l'existence est impossible, ainsi que nous l'avons
dit.

La partie attractive (de l'âme) est la faculté qui porte
l'homme à désirer une chose ou à s'en éloigner par aversion.
De cette faculté procèdent les actes suivants : le fait de
poursuivre une chose ou de l'éviter, de la choisir ou de la rejeter;

la colère et la bienveillance, la crainte et le courage; la
cruauté et la miséricorde; l'amour et la haine et un grand
nombre d'autres sentiments ' analogues de l'âme. Les organes
au service de cette faculté sont tous les membres du corps,
ainsi le pouvoir de la main se rapporte à la préhension 2,

celui du pied à la marche, celui de l'œil à la vision, celui du

cœur est d'inspirer du courage ou de la crainte et ainsi de

tous les autres organes intérieurs et extérieurs qui tous, de

même que leurs différents pouvoirs, sont au service de cette
faculté attractive.

La partie intellectuelle (de l'âme) est cette faculté existant
dans l'homme, par laquelle il est intelligent, se livre à la
réflexion, acquiert de la science, distingue entre les actions
laides et celles qui sont nobles. Parmi ces opérations, les unes
sont d'ordre pratique, les autres d'ordre spéculatif. Parmi
les premières, les unes regardent les arts et d'autres sont

purement méditatives. L'activité spéculative consiste pour
l'homme à connaître, telles qu'elles sont, les choses
invariables et qu'on désigne, d'une manière absolue, par les
sciences. La faculté artistique est celle par laquelle l'homme
acquiert les arts, comme, par exemple, la charpenterie
(architecture), l'agriculture, la médecine et la navigation. L'opération

méditative consiste à examiner, à propos d'une chose

que l'on se propose d'exécuter et au moment où on veut la

1 Mot à mot : « des accidents de l'âme », c'est-à-dire des sentiments qui affectent

l'âme.
2 Ibn Tibbon a encore : « des choses et à l'action de les toucher. »



368 JULES WOLFF

faire, si elle est possible ou non, et, au cas où elle peut
s'accomplir, comment il faut l'exécuter. Voilà tout ce qu'il
convient de dire ici se rapportant à l'âme humaine.

Or, sache que cette âme, qui est une et dont nous venons
de décrire les facultés ou les parties, est en quelque sorte la
matière et que l'intelligence en est la forme ; et tant que
cette forme n'est pas devenue son partage, l'existence de
l'aptitude à recevoir la forme est comme nulle et sans but, c'est
là ce que dit l'auteur des Proverbes{ par ces mots : « Même

l'âme, si elle est dépourvue de raison, n'est rien de bon»,
c'est-à-dire que l'existence de l'âme, qui n'a pas reçu sa forme,
mais qui est restée une âme dépourvue de raison, n'est rien
de bon.

Quant à disserter sur la forme, la matière et les intellects,
combien il y en a et comment ils s'acquièrent, ce n'en est

pas ici le lieu et cela ne rentre pas dans le sujet que nous
avons en vue, les mœurs, mais cela regarde plutôt le livre de

la prophétie, dont nous avons déjà parlé. Aussi j'arrête ici
ce chapitre pour en aborder un autre.

CHAPITRE II

Des transgressions2 que commettent certaines facultés
de l'âme, et de la connaissance de la partie

qui renferme en premier lieu les vertus et les vices.

Sache que transgresser ou accomplir la loi3 (de Moïse)
n'est possible que pour deux des différentes parties de l'ârne,

pour la partie sensitive et la partie attractive *. C'est par ces

deux parties que se produisent toutes les transgressions et
les actes de piété. Quant à la partie nutritive et à l'imagina-
tive, elles ne sont susceptibles ni d'acte de piété, ni de péché,

puisque ni la pensée, ni le libre arbitre n'ont d'action sur
1 Proverbes 19 : 2.
2 L'hébreu a traduit ce mot par « conditions » ; il a donc lu ''JXyü au lieu de

3 Litt : « les obéissances », c'est-à-dire les actes d'obéissance ou le commandements.

4 Ou appetitive.



LES HUIT CHAPITRES DE MAÏMONIDE 369

elles et que l'homme, par l'effort de sa pensée, n'est capable
ni de suspendre leur activité, ni de la restreindre en un point
quelconque. La preuve, c'est que ces deux parties de l'âme,
je veux dire la nutritive et l'imaginative, seules de toutes les

facultés de l'âme, agissent même pendant le sommeil.
Quant à la partie intellectuelle, il y a doute à cet égard ; mais

je prétends que pour cette faculté également l'acte de piété
et le péché sont possibles, lorsqu'on admet une opinion fausse

ou une opinion vraie. Cependant aucun acte (de cette faculté)
ne peut être qualifié acte de piété ou de péché. C'est pour ce

motif que j'ai dit au commencement que les transgressions
et les accomplissements (de la loi mosaïque) relèvent des

deux parties susmentionnées de l'âme. — En ce qui regarde les

vertus, elles sont de deux sortesi : les vertus morales, et les

vertus rationnelles, auxquelles s'opposent aussi deux sortes
de vices.

Les qualités rationnelles appartiennent à la partie intellectuelle

(de l'âme); telles sont la sagesse, qui est la science des

causes éloignées et prochaines d'un fait dont on connaît déjà
l'existence et dont on cherche les causes ; ensuite la raison,
qui comprend la raison spéculative, laquelle nous est innée,
j'entends par là (toutes) les notions premières 2, et l'intellect
acquis3, dont ce n'est pas ici le lieu de parler; puis la sagacité,

la vivacité d'esprit qui consiste à saisir rapidement une
chose4 sans aucun délai ou dans un temps très rapproché.
Les défauts de cette faculté sont l'inverse de ces qualités ou
leurs contraires.— Les qualités morales (vertus) ne se rencontrent

que dans la partie attractive (de l'âme) ; la partie sensitive

(la sensibilité) n'étant à cet égard qu'au service de la

1 C'est la classification d'Aristote : açsrr/ ôiavoi]TiKf] et hçeTr) ijOinrj. Cf. Morale

à Nicom : II. chap. 1.

2 II s'agit des axiomes.
3 Voir pour la définition de l'intellect acquis le Guide, de Munk. p. 307 :

« L'intellect acquis n'est autre chose que l'intellect en acte devenu en quelque
sorte la propriété de l'homme, lorsque les formes intelligibles sont toujours
présentes dans son intelligence et qu'il peut s'identifier avec elles, à tout instant,
sans faire de nouveaux efforts, etc. »

4 C'est-à-dire « une idée. »



•370 JULES WOLFF

partie attractive. Les qualités de cette partie sont trèsn
ombreuses, telles sont la continence'1, la générosité, l'honnêteté,
la mansuétude, l'humilité (modestie), le contentement2, le

courage3 et d'autres encore ; or, les vices de cette partie (de

l'âme) consistent dans le défaut ou l'excès de ces qualités.
Quant aux parties nutritive et imaginative (de l'âme), on

ne peut employer, à leur égard, ni le terme de vertu, ni celui
de vice; on dit seulement qu'elles se comportent4 bien ou

mal; c'est ainsi qu'on dit : un tel digère bien ou mal; son

imagination est défectueuse ou s'exerce normalement ; mais
dans tout cela, il n'y a ni vertu, ni vice.

Voilà ce que nous nous sommes proposé d'indiquer dans

ce chapitre.
(A suivre.)

1 Corriger dans Ihn Tibbon : Bizrîzouth en Kizrîzouth. 11 faudrait peut-être
traduire le terme par « chasteté », mais comme ce mot hébreu a un sens un peu

vague, Ibn Tibbon ajoute en parenthèse : C'est-à-dire la crainte du péché.
"2 Dans Ibn Tibbon, il y a encore : ce que nos docteurs désignent par la

richesse, lorsqu'ils disent (dans le traité d'Aboth) ; Qui est appelé riche Celui

qui est satisfait de son sort. (Aboth i : 1). Ibn Tibbon met ici niDtt'Ö. au lieu
de la leçon ordinaire nmp des éditions d'Aboth.

3 Ibn Tibbon a encore : et la fidélité (ou la foi).
* Ibn Tibbon a comme texte : (que la partie nutritive) nourrit : il a lu i*fX3

au lieu de "|KJ La trad, de Pococke laisse également à désirer dans ce passage.


	Les huit chapitres de Maïmonide : ou introduction de la Michna d'Aboth : maximes des Pères (de la Synagogue)

