
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: La notion paulinienne de YH

Autor: Barth, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NOTION PAULINIENNE DE wrxH

FERNAND BARTH

Les mots ont parfois une étrange destinée. L'âme,
vocable courant dans notre langage moderne, et non pas
seulement dans notre langage religieux, — rendre l'âme,
il n'y a âme qui vive, il a l'âme trop haute, —joue un
rôle secondaire dans la terminologie du Nouveau Testament,

et tout spécialement dans les écrits pauliniens.
L'idée qu'il représente pour nous est ordinairement exprimée

dans le grec sacré par rcveona. Tandis que le terme de

^¦oxg (avec ses dérivés) se trouve exactement vingt-six fois
dans les discours et sous la plume de Paul (Actes et Epitres

pastorales compris), celui de nveoua (avec Kvsop,avr/.os)
revient aussi souvent, si ce n'est plus, dans la seule

Epître aux Romains. C'est, je pense, aux Pères grecs et
latins que nous devons cette transposition. Principalement
à Augustin. D'après Harnack, en effet, Augustin « n'a
voulu admettre que deux objets, Dieu et l'âme 1

; » « il ne
partait pas du libre arbitre, il partait de Dieu et de l'âme * ;»
« son principe, c'est Dieu et l'âme, l'âme et son Dieu. 3 »
Mais Augustin était imbu de philosophie néo-platonicienne
et, dans l'anima de sa psychologie chrétienne, il a versé
le contenu de la ^o%g alexandrine. Plotin, pas davantage
que Platon, ne fait rentrer le xveopia dans son système. Il
admet trois degrés de l'être, émanations de plus en plus

1 Hist, des dogmes, trad, par Eug. Choisy, p. 265.
2 Ibid. p. 287. - 3 Ibid. p. 257.



LA NOTION PAULINIENNE DE ipvxv 317

imparfaites du divin, le vous, la -luxg, le awna. «Subordonnée

à l'intellect, la ^»XV tend vers lui, comme la raison

de son côté tend à Dieu. Sa mission est de devenu' ce

que l'intellect est a priori, c'est-à-dire intelligente 1. » « Le
but de la vie humaine est la purification de l'âme et son
assimilation de plus en plus complète à la divinité2. »

« L'âme qui s'est purifiée ici-bas par la philosophie, continue

de se purifier au-delà de la tombe jusqu'à ce qu'elle se

dépouille de l'individualité elle-même, dernier vestige de

sa captivité terrestre3. » Et l'on sait que pour saint
Augustin, « l'immortalité de l'âme est une conséquence de sa

nature raisonnable i ».
La ^XV paulinienne ne recouvre absolument pas

l'anima augustinienne, ni par conséquent l'âme, au sens
traditionnel. De ià, quand on lit et interprète les textes
sacrés, un malaise et une confusion dont souffre aujourd'hui

encore notre langage religieux, en particulier celui
de la chaire. La psychologie chrétienne reste indécise et

ne sert qu'imparfaitement la cause de l'évangélisation.
Notre désir serait, par les quelques recherches exégétiques
qui vont suivre, de mettre un peu d'ordre et de clarté dans

un domaine où il est particulièrement nécessaire de voir
clair et de marcher droit. « Travaillons à bien penser,
voilà le principe de la morale » (Pascal).

Nous nous sommes appliqué à déterminer le sens du
terme de -^offl dans chaque cas particulier, et à grouper
les textes en conséquence. C'est la division de la première
partie de ce travail. Dans une seconde partie, nous
cherchons à élucider quelques-uns des problèmes que pose la
¦poXg paulinienne, et spécialement son dérivé ^oxtxos.

CHAPITRE PREMIER

Les sens du mot ï»xy-
1° Principe de vie, vie.
Dans cette acception, où se rangent une grande partie

des textes collationnés, Actes 20 : 10, 24 ; 27 : 10, 22 ;

1 Weber, Hist, de la philos, europ., p. 160.
2 Id. ibid. p. 165. - 3 Id. ibid. p. 166. — * là. ibid. p. 184.



318 FERNAND BARTH

Rom. 11 : 3 ; 16 : 4 ; 1 Cor. 14 : 7 ; Phil. 2 : 30 ; 1 Thes.
2 : 8, 4>ox'g ne correspond pas à l'idée abstraite que nous
nous faisons de la vie, et qui s'exprime chez Paul par
Zwrj (cf. Rom. 11 : 15 ; Phil. 1 : 20) ; c'est le principe
concret, qui s'identifie presque avec le sang, le tÖSJ

hébreu au sens le plus matériel. Et de fait, dans tel des

passages que nous étudions, on pourrait traduire par sang :

«ils veulent mon sang» (Rom. 11 : 3). Cgrouat r-qv ^uyrjV
uou ; cf. 1 Rois 19 : 10 : ^tfS3 TiX MUfiT-

« L'âme est l'étincelle vivante, qui a fait de la masse
inerte un corps animé, mais cette âme a son siège dans le

sang et disparaît avec lui *. »

C'est en effet la ^uXrJ 1n^ différencie la matière inerte
de l'être animé (cf. 1 Cor. 14 : 7 : ò/mos -a à^ux® ipwvgv
òiòovraJ\. Vi va de soi, dès lors, que « donner son âme »

équivaut à faire le plus grand sacrifice possible. (1 Thess.
2 : 8 : fxsraèoovai... xat rag kaurwv Joyces >" Phil- 2 : 30 :

fis/pi davarou -qyjtas, Ttapaßookeuaanevos vq ^oxff). « Perdre
son âme», c'est ici perdre sa personnalité historique, c'est
être physiquement mort (Act. 20 : 9-10 : xat rjpdin vexpos
¦f) yap -lux'g èv aòzgj èavtv). De là, à identifier la ^XV avec
cette personnalité elle-même, avec ce quelque chose qui
conditionne et garantit l'intégrité du moi, il n'y a qu'un
pas, qui est très vite franchi.

2° Etre vivant.
Nous sommes ici encore en plein hébraïsme. La locution

nacra -^uxq, dans Rom. 2 : 9 et 13 : 1 est l'exact corrélatif
du EJID3 ?0 si fréquent dans l'Ancien Testament

(voy. par exemple Lév. 17 : 15 : V^S'n "TOX '2 'D;
Ezéch. 47 : 9 PITI '3 'D PITTI). Aussi me semble-t-il

préférable de traduire Rom. 2 : 9 : èm nao-av -^oxgv àvdpco-
7TOO, avec Osterwald et Crampon : sur tout homme, plutôt
qu'avec Segond : sur toute âme d'homme, version qui a le
tort de méconnaître le caractère hébraïque de l'expression
et de donner un sens trop obscur au mot même de -lux?) ;

notre interprétation est d'ailleurs corroborée par la contre-

1 Hausrath, Apostel l'aulus, p. 150.



LA NOTION PAULINIENNE DE ipvxv 319

partie de la phrase : doça... navvi tip èpyaZousvgj vo

âyadov.
Le passage 1 Cor. 15 : 45 : èyevevo ò Tcpcoros àvdpamos

'Ada/j. eis ¦^t>XVv Ç-Maav présente, du point de vue lexicolo-
gique, de plus sérieuses difficultés, comme on peut s'en
rendre compte déjà par la diversité des traductions :

Le premier homme, Adam,
a été fait avec une âme vivante (Osterwald), devint une
âme vivante (Segond, Stapfer), a été fait âme vivante
(Crampon), a été doué d'un souffle de vie (Oltramare).

Cette dernière exégèse a pour elle l'étymologie ì et se

rencontre avec celle qu'avaient adoptée les pasteurs et
professeurs de Genève à propos du texte Gen. 2 : 7 (d'où est
tiré 1 Cor. 15 : 45) : « pour lui donner la respiration et
la vie. > Elle se recommande par sa clarté et a l'avantage
de faire comprendre que l'expression HTj $53 ait pu être

employée par l'auteur jahviste pour désigner aussi bien
les animaux que les hommes (Gen. 2 : 7 et 19).

Cependant, si le souffle vital, le Ö93, que l'hébreu qualifie

pléonastiquement de 7VF\ '3 (d'où le grec i'uxq Zoura)

est le principe identique de l'existence chez tous les êtres
vivants (les plantes seules n'ont pas de -^uxq), il va sans
dire que chez l'homme, il se différencie dans les facultés
de la vie consciente, le sentiment, la pensée, la volition.
Certes, la langue a des mots pour exprimer ces divers
modes de 1'« âme » humaine : xapêta, vous, 6$A-qua. Mais il
arrive que le principe actif de ces facultés soit pris pour
les facultés elles-mêmes, que la -^uxq soit conçue sous telle
ou telle de ses catégories, sentante, pensante, agissante,
et les épîtres pauliniennes nous en fournissent quelques
exemples intéressants.

3° Etre conscient.
Alexandre, citant chez Hérodien (me siècle après J.-C.)

l'expression ptq. ^uxw> que Paul emploie, Phil. 1 : 27, la
traduit : d'un seul avis, unanimement. C'est donc moins
de dispositions du cœur qu'il s'agirait ici que d'une com-

1 De 4>vxu, souffler, respirer (Alexandre).



320 FERNAND BARTH

munauté de vues, ce qui expliquerait bien le ouvaOXoovves

TTj Tctarei : quoi de plus nécessaire, en effet, pour le succès
d'une campagne que l'élaboration d'un plan unique, amenant

la convergence des efforts Si nous expliquons Phil.
2 : 20, oùdeva yap ixai cao^uxov bans yvqatais t« ize.pi bpcov

ftepifj.vnaeo, comme le fait Stapfer : « je n'ai personne ici
qui pense comme moi et qui puisse s'intéresser sérieusement

à ce qui vous concerne », nous aurons deux textes où
la faculté raisonnante de l'«âme» est mise en évidence.

Par contre le aup^uxot de Phil. 2 : 2 semble plutôt
indiquer la conformité de sentiments, l'union des cœurs
préparant celle des intelligences (aufi^uxot, ro hv ippovouvres).

Le èx i>uxgS de Eph. 6 : 6 et Col. 3 : 23 est en général
traduit par « de bon cœur ». Oltramare commente ainsi :

« èx -^uxqs, de bon cœur ex animo, opp. à : difficilement,

à regret, à contre-cœur, en maugréant, comme fait
celui qui est contraint. »

Calvin, dans son langage énergique dit : « de courage. »

Et c'est bien cela. C'est bien le zèle, l'ardeur, la bonne
volonté que Paul réclamait des Ephésiens dans l'accomplissement

de la volonté de Dieu, et des Colossiens dans tout
ce qu'ils faisaient, «comme pour le Seigneur».

L'interprétation d'eo-luxo) (Phil. 2 : 19), avoir bon

courage, d'àva^uxo (2 Tim. 1 : 16) réconforter, soulager, et
à'òXtyo^uxos (1 Thess. 5 : 14), abattu, découragé, pusillanime,

ne fournit pas matière à discussion.
Il n'en est pas de même du texte auquel nous arrivons

maintenant, et qui va nous retenir plus longtemps :

1 Thess. 5 : 23 : xat óÀoxÀ-qpov ôpcov ro nveufia xat -g -^ox'q

xai ro oioaa àpepTrzws iv tïj Tzapouata Iqaou Xpujxou ~"qprt-
Oett).

Ce passage nous amène à transgresser quelque peu les
limites de notre travail et à préciser le sens du terme
Ttvsuna dans le vocabulaire paulinien. A défaut d'étude
exégétique détaillée, impossible à entreprendre ici, nous
faisons appel à l'autorité de quelques commentateurs
d'entre les plus connus. B. Weiss s'exprime comme suit1 :

1 Lehrbuch der biblischen Theologie des N. T., p. 249.



LA NOTION PAULINIENNE DE ipvxv 321

« Lorsque Paul parle la langue de l'Ancien Testament, où

nveufia signifie l'esprit de vie donné par Dieu à l'homme

pour faire de lui une âme vivante, Tcveupa n'est pas autre
chose en fait qu'un synonyme de -puxg- Par contre, lorsque
l'apôtre donne à nveupa le sens spécifique d'esprit de Dieu
ou de Saint-Esprit, en tant que principe de la vie nouvelle
et sainte du chrétien, il est évident qu'il s'agit de quelque
chose que l'homme naturel ne peut pas posséder ; dans ce

cas, c'est-à-dire lorsqu'il parle didactiquement, Paul ne se

sert que du terme de meop.a. »

Aug. Sabatier partage la même opinion d
:

« A cette question : Paul reconnaît-il dans l'homme
naturel l'existence du nv'eopa? il faut donc répondre : non.
Dans tous les passages où Paul parle du nveupa de l'homme
pécheur, ce mot n'a plus le sens spécifique que nous
venons de déterminer, mais la signification générale de notre
mot esprit. »

Calvin s'exprime différemment dans son commentaire
sur les épîtres aux Thessaloniciens :

« Il est dit quelquefois que l'homme simplement consiste
de corps et âme, et alors l'âme signifie l'esprit qui habite
au corps comme en un domicile. Mais pour ce que l'âme a
deux principales facultés, l'entendement et la volonté,
l'Ecriture a accoutumé quelquefois de mettre ces deux
choses distinctement, quand elle veut exprimer la vertu et
nature de l'âme ; et l'âme est prise alors pour le siège de

l'affection, en sorte qu'elle est la partie opposite à

l'esprit. Quand nous oyons donc ici ce mot esprit, sachons

qu'il dénote l'intelligence ou la raison, comme par ce mot
d'âme la volonté et toutes affections sont signifiées. »

Dans un sens analogue, F. Delitzsch dit2 : « On trouvera
que nulle part dans le Nouveau Testament, il n'est question

de ¦^uxg lorsqu'on veut parler de la manière dont
Dieu se révèle à notre conscience et agit sur elle. Dieu
rend témoignage vip nvsupazt -qpcov (Rom. 8 : 16) et c'est
ro) nveupari tou voos -qpcov (Eph. 4 : 23) que nous sommes

1 L'apôtre Paul, p. 312, note.
2 System der biblischen Psychologie, p. 154.



322 FERNAND BARTH

renouvelés. L'esprit est le fondement de la personnalité
humaine, et c'est par lui aussi que commence l'œuvre du
salut ; là se renouent les relations de l'homme naturel avec
Dieu, l'absolu personnel, afin que soit transformé l'être
tout entier, aussi bien psychique que conscient. L'objet de

l'œuvre rédemptrice se nomme ^uyq, car -luyrj désigne
l'ensemble de la vie individuelle ; mais l'objet de cette
œuvre, conçue à la lumière de la suiconscience et de la
détermination libre, se nomme xveuna, car nvsupa est le

siège de toute volition, de toute pensée et de tout sentiment

conscients, le lieu où se décide et s'affirme l'attitude
de l'homme vis-à-vis du salut qui lui est offert. »

Dans son livre récent sur la doctrine paulinienne de

l'esprit, M. Jean Arnal, lie. théol. arrive à des conclusions
semblables, qui me paraissent justifiées et solidement
établies :

« Que Paul accorde à l'homme le nveuna, faculté
supérieure de l'individu, capable de percevoir et recevoir le
divin,... c'est ce qui semble résulter des textes mêmes
(p. 350). Paul ne suppose-t-il pas chez les Gentils quelque
chose qui peut les guider Cette lueur brillant dans leurs
ténèbres, n'est-elle pas un reflet de la clarté céleste, de ce

qui, loin de détruire la loi, la parachève N'est-ce pas
l'Esprit, réduit, diminué, écrasé, si l'on veut, mais l'Esprit

quand même En l'homme naturel le nveupa est atrophié

; mais au contact de la vérité rédemptrice, il se
ranime, se fortifie, se développe ; par l'effusion de l'Esprit
du Christ, il acquiert sa force ; alors le joug de la chair
est brisé, la vie nouvelle devient possible, au Çqv iv aapxi
succède le £qv iv nveupavt (p. 353).

Ces différentes conclusions ne sont pas aussi divergentes
qu'il paraît au premier abord. Sans doute, elles résolvent
en sens opposé la question de savoir si la psychologie
paulinienne est d'origine dicho- ou trichotomique. Pour
B. Weiss, pour Sabatier, pour M. Westphal aussi, quoique
avec moins d'assurance i, il y a simple dichotomie chez

1 Le TTvevfia est chez le chrétien cette faculté nouvelle, d'origine à la fois
divine et humaine, résultant de l'effusion du Saint-Esprit dans le cœur du croyant
(Chair et esprit, p. 137).



LA NOTION PAULINIENNE DE fvffl 323

l'homme naturel : corps et âme, acopa et i>uxr), le nveupa
n'apparaissant qu'avec la rédemption. Pour F. Delitzsch,
au contraire, et surtout pour M. J. Arnal, la division est
d'emblée trichotomique, dès la naissance, ou mieux, dès

l'avènement de la conscience de soi, et l'œuvre du Saint-
Esprit a pour but de réveiller le -xvsopa, de l'électriser, si
l'on veut me permettre ce modernisme. L'accord entre les
deux conceptions est impossible tant qu'on reste sur le
terrain du substantialisme grec. Mais quand on renonce à

voir dans le disciple de Gamaliel un pur platonicien, quand
on se rappelle avoir affaire à un Juif (« Je suis Juif, né à

Tarse en Cilicie...») nourri de la mœlle de l'Ancien
Testament ; quand on sait que la terminologie hébraïque est

étrangement vague et déconcertante, que la psychologie
des auteurs sacrés est essentiellement dynamique, qu'en
particulier « l'esprit (le TVT\) chez les Hébreux apparaît
avant tout comme une puissance divine communiquant à

l'homme toutes les forces supérieures quelconques *, » il n'y
a plus lieu de s'étonner que les textes pauliniens manquent
de rigueur philosophique, et qu'en ce qui concerne notre
sujet, le 7tvsupa puisse être envisagé tantôt comme l'apanage

de l'humanité naturelle, tantôt comme le privilège
de l'homme régénéré. M. J. Arnal ne parle-t-il pas lui-
même d'un esprit « réduit, diminué, écrasé, atrophié?»
Ainsi la ^uxg exercerait surtout son influence dans le
monde naturel et le nveupa dans l'humanité régénérée.

Si cette opinion est fondée, on doit s'attendre à trouver
que Paul, s'adressant dans ses lettres à des chrétiens, se

serve du terme nveupa plus fréquemment que de celui de

^»X7]- Or c'est hien le cas et la constatation en est
frappante pour tout lecteur quelque peu attentif. A tout prendre,
nous ne connaissons que deux passages où l'on puisse dire
que l'apôtre accorde à ^ux'q le sens qu'il donne ordinairement

à Kveupa. Il s'agit de 2 Cor. 1 : 23 : èirixakoupac hu
Tïjv ip-qv ^uxijv et 2 Cor. 12 : 15 : èya> ds Càtara Sanav-

Tjaco xat ixdanavfid-qaopat, uTzep rcov ôpcov ^uxiov.
4° Etre spirituel.

1 Knobel, Der Prophetismus der Hebräer, I § 10.



324 FERNAND BARTH

Il semble en effet difficile de voir ici autre chose, sous
le vocable ^u^q, que l'être moral et spirituel : ce n'est

pas sur sa vie physique que Paul jure avoir voulu épargner

les Corinthiens ; son existence historique n'a rien à

voir ici ; c'est bien son « âme », au sens traditionnel, nous
dirions volontiers sa conscience qu'il prend à témoin de la
véracité de ses paroles. Et, de même, dans le second

passage, l'apôtre, en vrai père spirituel, déclare être prêt à

se dépenser tout entier s'il peut en résulter quelque bien

pour le développement religieux de ses enfants dans la
foi*.

« L'Ecriture ne statue nulle part une opposition entre
l'âme et l'esprit... car l'identité essentielle n'est pas entre
-^uxq et oapÇ, mais entre ^XV et ^V£",««2- >

Il semble en effet impossible d'expliquer autrement
l'assimilation que fait ici notre apôtre de la -^uxq au izvsupa.
Ainsi qu'il sera dit plus loin, si la i'Uy-q est en chaque
individu solidaire de la aapÇ, et comme rivée à elle, c'est un
pur accident, la conséquence du péché de la race. Primitivement

i'UXg et Tcveupa étaient destinés à se rejoindre et à

se confondre : tels deux fleuves qui, après leur confluent,
roulent quelque temps côte à côte dans le même lit et
finissent par mêler leur eaux. Mais la rédemption en Jésus-
Christ a précisément pour but de libérer la i'UX'q d'une
alliance qui la déshonore et de la rendre à sa destinée
première qui était de réaliser la vie de l'esprit dans
l'individu historique. On comprend dès lors, encore une fois,
que, parlant de ses propres expériences ou écrivant à des

gens chez qui le processus salutaire était en voie de

s'accomplir, Paul employât le terme i>uxq là où d'ordinaire

il disait Tcveupa.

Hôte. Cette idéalisation de la i/ivxi, exceptionnelle chez saint Paul, comme on
vient de le voir, est par contre assez fréquente dans les évangiles et les épitres
catholiques, où d'ailleurs les autres sens que nous avons relevés se trouvent
également.

1 Cf. Barde, Paul apôtre : « Paul nous réservait d'ailleurs une autre preuve de
l'existence de son ministère.... Elle se résume en deux mots : l'amour des âmes »

(p. 313).
2 Delitzsch, 1. c. p. 376.



LA NOTION PAULINIENNE DE Tpv%V 325

Cf. Mat. 10 : 28. /cat fiTf (poßTjdrjre atro tov àirOKrstvovTov to vo/ia, ttjv âe t^,
[M] Ôvva/uevov âiroKreivai.

Luc 1 : 46. Meyakvvei rj ip. fiov tov Kvçlov.
Mat. 11 : 29. evçTjoere âvanavoiv raiç ip. v/iov.
Jean 12 : 27. 77 i/>. /nov Terapaurai.
Hébr. 6 : 19. rjv {kT^inôa) àç àyKvçav kxoftev ttjç tp.

Hébr. 10 : 39. Tfßetc âe ovk èc/iev vkoutoT^ç eiç àizoAeiav, aAAa irtareuç eiç

KEÇITZOLTIGLV IpVXVÇ-
Hébr. 13 .* 17. iretdeaOe tolç rjyovfievotç v/nov nat vneiKere* avroi yaç àyçvir-

vovaiv vTreç tov tfi. vfiov.
Jacq. 1 : 21. tov (Àoyov) ôvva/ievov aoaai raç i/>. vfiov.
Jacq. 5 : 20. ô èwiaroEipaç àfiaçrolov ek 7rAavijç oôov avrov Gocei tpvxvv

e/c Oavarov.
1 Pierre 1 : 10. tco/MÇofievot. ro rekoç ttjç tugteuç v/lov-, gottiçiov ipy^cùv.
1 Pierre 2:11. alriveç {Gaçncuat eTrcOvfiitxt) GrçarevovTCU Kara ttjç i/\
1 Pierre 2 : 25. eTrearça^re vvv Ètti tov Tzotfieva teat etuckutcov tov ip. v/aov.
2 Pierre 2 ; 8. tp. âitcaïav àvoftoeç èçyotç eßaaaviCev.
3 Jean 2. evxoßat ae evoôovadat... Kadoç evoâovrai gov tj tp.

CHAPITRE II
Woyixos, aapxvxos et nveup.aTtxos.

« Iwpa -Jsoxixov, proprement un corps doué de respiration,

puis en général un corps animal, comme nous l'avons
en commun avec toutes les créatures animées sur la terre,
un corps qui est organisé pour donner satisfaction aux
besoins purement animaux1. »

« Il n'y a donc aucune différence entre ^uxoxos et aapxu
xos"2. »

« Il faut admettre que l'homme, désigné sommairement

par le terme de oapÇ, est constitué, non seulement d'un

corps matériel mais d'une essence spirituelle et vivante ;

aussi la i'UX'q, qui lui est attribuée, se trouve-t-elle intimement

unie à la oap% pour former une même unité de
substance ; de cette façon ^uxtxos et aapxcxos sont deux termes

synonymes 3. »

Ces interprétations nous paraissent trop peu nuancées.
En effet, lorsque Paul emploie l'adjectif aapxtxos (ou aap-
xtvos), c'est, ou bien dans le sens de temporel, matériel

1 Von Flatt, Vorlesungen über die beyden Briefe Pauli an die Corinthier.
i Cor. 15 : 4i.

2 Heinrici, Erklärung der Korinthierbriefe. 1 Cor. 2 : 14.
3 Baur, Vorlesungen über neutestamentliche Theologie, p. 144.



326 FERNAND BARTH

(ei yap rots izveupaztxois aòzov ixotvcovtiaav za èdvyj, òcpeiXouat

xat èv zaos aapxvxous Xetzoupyqaat aùzots Rom. 15 : 27 ;

et ijpsis òpcov za izveupazixa ianeipapev, peya ei -qpets bpcov

za aapxixa Oepioopev, 1 Cor. 9 : 11), ou bien dans celui de

charnel, relatif à la chair, dont les affections sont contraires

à celles de l'esprit (Oidapev yap òzi ò vopos izveuparuxos
èaztv iyo) de aapxtxos eipi, nenpapevos otto zvv àpapztav
Rom. 7 : 14).

Le texte le plus favorable à l'identification des qualificatifs

^uxtxos et aapxbxos est 1 Cor. 3 : 1 : oùx -qduvqdrjv

XaX-qaai bptv dis Ttveupazixots, àXX' dis aapxtxots, ws vqmots
iv Xptazgj. De même que dans 1 Cor. 2 : 14 : Wuytxos de

àvdpo)%os où ôexszat za zou nveupazos zou deou, il y a en
effet ici opposition avec %veupaztxos. Mais qu'on veuille
bien remarquer que l'apôtre prend soin, dans les versets
qui suivent, d'expliquer lui-même ce qu'il entend par oap-
xtxot : ce sont des hommes livrés à des sentiments coupables,

à la jalousie et à l'esprit de dispute (onou yap iv bptv
ÇiqXos xai ipts xat dixoazaatat ; òzav yap Xeyr) zis, 'Eyco pev
etpi IlaoXou, èzepos de 'Eyco 'AkoXXoî, oùx^ oapxtxot iaze ;
1 Cor. 3 : 3 et 4.). Telle n'est pas l'idée qu'il se fait du

^uxtxos, lequel n'accepte pas les vérités de l'ordre spirituel

parce qu'il ne les comprend pas : c'est un homme qui
voudrait juger par ses seules facultés naturelles ce qui ne
peut l'être que par l'assistance de l'Esprit : ^uxtxos de

àvOpcunos ob dexezat za zou izveupazos zou deou, 1 Cor.
2 : 14.

En d'autres termes, il y a entre le aapxuxos et le -^uxtxos
àvOpamos la même différence qu'entre un être immoral et
un être amoral. Tandis que le aapxtxos ne peut que s'opposer

au nveupaztxos (q~ yap oapÇ èntOopet xara zou Ttveupazos
Gai. 5 : 17), le ^uxtxos doit tendre au itveupaTtxos. Sans

doute, par le fait de sa déchéance originelle, l'homme
n'est jamais uniquement «psychique» ; il est du plus au
moins « charnel ». Mais la rédemption lui fournit la possibilité

de devenir « spirituel » et de réaliser ainsi, avec la
volonté de Dieu, sa destinée primitive. Ayant librement
accepté l'Esprit saint, le Ilveupa àytov, crucifiant journel-



LA NOTION PAULINIENNE DE ipvxv 327

lement la chair avec ses convoitises (Gai. 5 : 24, Rom.
13 : 14), il se trouve engagé dans une voie qui, logiquement,

à condition qu'il veille et n'éteigne pas l'Esprit, lui
permettra d'acquérir la maîtrise de lui-même, la victoire
sur ses passions, la vie éternelle (Rom. 8 : 13).

D'autre part, dans 1 Cor. 15 : 44 et 46 (aizetpezat ocopa

^uxtxov, èffzt aojpa ^ux^xov xat èazv auipa ¦Eveop.azixov)

l'apôtre ne veut pas parler d'un corps « sensuel », comme
traduit Calvin, mais bien d'un corps animal ; c'est proprement

le corps animé du souffle vital de la ^uxq, souffle qui
n'a rien en lui-même de corrompu, mais dont la durée est
limitée à celle de l'existence terrestre, au lieu que le corps
spirituel est soumis à l'action du souffle divin par excellence,

le Tzveupa éternel.

CHAPITRE III.
Les deux âges de l'humanité.

Nous touchons ici à un des points les plus controversés
de toute la théologie biblique : Quelle était la nature du

premier Adam En quoi le second diffère-t-il du premier
« Christ, écrit Sabatier1, a pu venir en chair, comme

individu charnel, c'est-à-dire constitué physiologiquement
comme tout autre individu humain, sans être souillé par le

péché, puisque la vie de la chair en soi n'a rien de mauvais.

Par ce côté physique, il était dans la même condition
qu'Adam, mais il faut ajouter qu'Adam n'était pas dans la
même condition que lui ; car si le premier homme était
^uxtxos, il n'était pas encore itveupaztxos. Au contraire, le
second Adam, outre la ^XV Zcoaa et la o-apÇ avait encore
la force divine du nveupa. Il n'était pas seulement spirituel,

il était l'esprit même. Il suit de là qu'entre le premier
Adam, qui était seulement un être psychique, et la loi de

Dieu, qui était d'essence spirituelle, il y avait disproportion
et disparité, en sorte que la transgression était facile à

prévoir. Au contraire, entre le second Adam, qui était spi-

1 L'apôtre Paul, p. 398.



328 FERNAND BARTH

rituel par essence, et la loi spirituelle de Dieu, il y avait
parité et harmonie, en sorte qu'il pouvait et devait moralement

triompher là où le premier avait succombé. En d'autres

termes, l'un avait bien le « vouloir », mais il n'avait
pas le « pouvoir », l'autre a eu l'un et l'autre. »

En sens contraire, Beyschlag1 expose comme suit sathéorie:
« On pourrait tirer de 1 Cor. 15 : 45 sq. la preuve que

Paul s'est représenté le premier Adam, c'est-à-dire le

type de l'humanité naturelle, comme une pure i'UX'q Za>aa

privée de %veupa. Supposé, en effet, que la lettre fît
naître une semblable supposition, cette supposition
prouverait trop et rien. Car, de la même lettre, on devrait
tirer la conclusion que Christ n'a possédé aucune -^uxq ; il
faudrait même aller plus loin et dire que ni Adam ni Christ
n'ont eu de corps puisque le texte n'en fait aucune mention.

Au contraire, le contexte montre clairement que
l'apôtre ne se représente pas le Christ glorifié comme un
esprit pur, mais bien doué du corps de sa résurrection,
conçu comme aajpa Ttveupazixov. »

J'irai plus loin. L'hypothèse de Sabatier me paraît
attenter gravement à la suprême justice de Dieu. Hé quoi
L'homme n'aurait reçu, comme don de joyeux avènement
sur la terre, que le seul « vouloir » spirituel, tandis que le
« pouvoir » lui en était refusé Il aurait été ainsi fatalement

poussé à la transgression et Dieu n'aurait eu pour
but que de créer des êtres destinés, de par leur nature
même, à l'incapacité morale entraînant la ruine physique?
Car c'est bien à cela qu'aboutit en fin de compte la théorie

de la disproportion entre l'état psychique de l'homme
et la volonté spirituelle de Dieu. Pour notre part, nous
ne pouvons pas accepter cette manière de voir qui
supprime la chute en voulant l'intégrer dans le processus
évolutif de l'humanité, et nous croyons beaucoup plus
conforme au sentiment de l'apôtre de reconnaître que, par
le libre exercice de sa volonté, l'homme, cédant à une
sollicitation du dehors,a compromis du même coup sa
destinée et celle de la race.

1 Neutestamentliche Theologie, p. 35.



LA NOTION PAULINIENNE DE ipvx« 329

Comme le dit très bien Delitzsch l :

« L'homme au lieu de s'élever de l'état de neutralité
d'une -^oxy Zoio-a. indépendante à celui d'individualité
spirituelle (nveopaztxos) dirigée entièrement par l'esprit qui
a son origine dans le Dieu vivant, est devenu psychique
(\Lu^«os) et charnel (aapxtxos). Autrement dit, il est tombé
sous l'empire de sa chair (oapÇ), laquelle, s'étant séparée
de l'esprit, est devenue grossièrement matérialiste, de

matérielle qu'elle était ; l'esprit n'est plus ce qu'il devait
être, la puissance directrice de la vie personnelle ; il n'est
plus que la conscience de l'être, dont les fonctions sont
inspirées par l'âme ; la ^X1! a usurpé les droits du

Tcveupa, c'est par elle, et non par le nveupia que la vie
individuelle se détermine quant à sa forme historique
spécifique. »

On se méprend certainement quand on veut voir dans
1 Cor. 15 : 44 sq. une théorie sur la nature du second
Adam en tant qu'individualité historique. Paul n'aborde
pas la question ontologique ; tout au plus effleure-t-il celle
d'origine. Son propos est très spécial : il veut prouver
que les ressuscites revêtiront un corps nouveau : xadms

iipopeaapev zqv eixova zou xotxoi)> çopeaopev xai zrjv elxova

zou hzoupavtou (1 Cor. 15 : 49). Et comme le Jésus
historique a eu une chair semblable à la nôtre, quoique
non soumise au péché (vuvt de ànoxazqXXaÇev iv tqj acopari
zrjs aapxos aùzoo Col. 1 : 22, iv bpovmpari aapxos àpapztas
Rom. 8:3), il est dans la logique de l'argumentation de

postuler que le iyevezo ò iaxazos 'Adap. eis m>eupa C,o)o%otoov

(1 Cor. 15 : 45) s'applique au Christ glorifié, vainqueur
de la mort. Nous sommes heureux de nous rencontrer
sur ce point avec Sabatier :

« La nouvelle époque historique commence avec la
résurrection du Sauveur, laquelle a été la première apparition

de la vie spirituelle2 sur la terre3. »
Mais dans quelles relations le second Adam est-il avec

le premier En d'autres termes : Quel rapport y a-t-il
entre les deux âges de l'humanité

1 1. c. p. 334.— 2 Nous dirions : de la vie spirituelle intégrale. — 3 1. c. p. 338.

THÉOL. ET PHIL. 1911 22



330 FERNAND BARTH

L'homme, en se livrant au péché, a compromis sa
destinée ; il a creusé un abîme entre sa ^XV e^ s°u nveupa;
désormais il ne pourra plus de lui-même parvenir à cet
état supérieur vers lequel il tendait d'un mouvement naturel

avant sa chute. Séduite et séductrice, sa aapÇ se voit
condamnée à la corruption. Nous ne croyons pas, comme
le veut Sabatier1, que «loin d'être immortel par essence,
l'homme primitif était par essence mortel et corruptible »,
que « Paul n'a pas l'idée d'un corps charnel qui serait
inattaquable à la mort. » Qu'on lise au contraire 1 Cor. 15 :

51 et 53 : navres pev où xotpqdgaopeda- navres de àXXayqoo-

peda... dei yap ro cpdaprov zouro ivduaaadac àçpdapatav, et
1 Thess. 4 : 17 : ineiza -rjpeis ol Couvres... âpnayqaopeda iv
veipeXais sis dnavrqcriv zou xupiou eis depa. On en conclura
tout naturellement que l'apôtre admettait la possibilité
d'une transformation — graduelle ou soudaine — du corps
physique sans l'intervention de la mort.

Mais là où le premier homme avait succombé, Christ a

vaincu, et lorsque, libre des liens de la matière, il s'est
montré aux siens dans son corps glorifié, il était non
seulement nveupaztxos mais nveupa Çcoonotouv. Comme le terme
de i'UX'q dans l'expression V'1'!'? Zoiea, celui de nveupa est

pris ici dans le sens métonymique pour : être spirituel.
Paul, en effet, ne conçoit pas un principe vital sans forme
extérieure qui en soit l'instrument. Dès lors, la mort n'est
plus souveraine. Tous ceux qui, par un libre choix, ont
reçu le Ilveupa àyiov, Christ lui-même, en eux, vivifient
à son contact leur propre nveupa, insensibilisé par le
péché, et se sentent possesseurs de la vie qui triomphe du
tombeau : nou aou, davaze, zo vtxos; nou aou, davaze, zo

xevzpov; (1 Cor. 15 : 55).
L'apparition du second Adam est donc corrélative de la

faute du premier.
Telle n'est pas cependant l'opinion de Sabatier 2.

« Adam et Christ représentent les deux grandes
périodes de la vie de l'humanité. La chair, le péché, la loi,
la mort régnent sur la première ; l'esprit, la foi, la
justice, la vie sont les puissances qui triomphent dans la se-

i 1. c. p. 418. — s 1. c. p. 338.



LA NOTION PAULINIENNE DE ifn>xn 331

conde. Le premier Adam était terrestre et charnel (xoixos
et ^uxtxos). Tous ses descendants ont été terrestres et charnels

; ils ont continué sa vie et par là son image. Avec la
transgression d'Adam, le péché est entré dans le monde,
a régné sur tous les enfants d'Adam, les livrant à la mort,
salaire inévitable du péché. Tel est le développement
naturel de cette période. On n'a pas toujours bien saisi le
lien organique qui l'unit à la seconde résumée en Christ.
Cette nouvelle période n'intervient point brusquement,
amenée du dehors par un acte arbitraire, elle a son point
de départ dans la première elle-même et en procède
organiquement. La vie charnelle et psychique doit précéder
la vie spirituelle et la laisser s'épanouir (1 Cor. 15 : 46). »

Cette conception strictement évolutionniste peut en effet
s'appuyer sur le texte cité : àXX' où npmzov zo nveupazcxov,
àkla zo ^uxixov, inetra zo nveupazixov (1 Cor. 15 : 46).
Mais, outre qu'on peut, comme le fait Stapfer, sous-en-
tendre dans ce verset le acopa du v. 44, et traduire : « Ce

n'est pas le corps spirituel qui existe d'abord, c'est le corps
animal », il n'est pas du tout certain que la succession
indiquée dans notre texte soit d'ordre général et historique ;

il se pourrait tout aussi bien qu'elle voulût marquer les
deux phases par lesquelles toute créature humaine est
appelée à passer, la phase psychique et la phase spirituelle.
Et de l'une à l'autre, il n'y a pas, répétons-le, évolution,
d'après la doctrine paulinienne, mais bien rupture,
bouleversement radical par la vertu de l'Esprit saint. « Où donc
Paul a-t-il puisé cette notion Comment a-t-il été amené
à voir dans le nouvel état de choses (en l'homme), une
opération de l'Esprit On trouve encore la réponse dans
la thèse initiale, dans ce que je crois être le fondement de

la doctrine paulinienne : l'expérience. C'est parce que
pour lui toutes choses sont devenues nouvelles, parce que
son existence a été transformée, changée, bouleversée,
parce qu'il a senti et sent encore l'Esprit agir dans son
âme, que l'apôtre parvient à cette conception. Cette
régénération qu'il préconise et prêche, il l'a subie, il en connaît

le principe *. »

i S. Arnal, op. cit., p. 182.



332 FERNAND BARTH

CHAPITRE IV

L'eschatologie à propos de 1 Cor. 15 : 44.

L'opposition statuée par Paul entre le owpa ^uxtxov et le

o-cop.a nveupazixov nous amène à dire un mot de ses idées

eschatologiques. Si le texte en question avait toujours été
étudié exégétiquement, la théologie chrétienne n'aurait pas
connu les puérilités auxquelles un Augustin même a donné
l'appui de son nom sur le sujet de la résurrection, et nous
ne verrions pas aujourd'hui des chrétiens s'opposer à une
pratique aussi recommandable que la crémation au nom
de la prétendue doctrine évangélique. Il est à remarquer
en effet que Paul distingue soigneusement entre la capi et
le aa>pa. La première est le principe matériel, le second
le principe formel. Ce qui sera renouvelé par la mort, ce
n'est pas la matière mais la forme. Sans doute, comme
écrit Sabatier, « on peut se demander, au point de vue
philosophique, comment la forme peut subsister quand la
matière qui la remplit disparaît. Paul ne s'est pas préoccupé
de cette question. Il a cherché à rendre sa pensée sensible,
et il y a admirablement bien réussi, en comparant la
résurrection à la germination d'un grain de semence. Ce

n'est pas la même matière qui compose la plante nouvelle,
et cependant le type persiste dans le changement de
substance. Le corps nouveau procède organiquement du germe
qui lui donne naissance. H y a donc un lien réel entre le

corps semé corruptible et le corps qui ressuscite
incorruptible. C'est le même corps et c'est pourtant un corps
nouveau. Le corps, en effet, représente aux yeux de Paul
une pensée divine essentielle et nécessaire au plein
développement de la vie individuelle ; c'est même la cause ou
le principe de l'individualité ; ce type divin se réalise
successivement avec des éléments de nature diverse (dXÀq

oapÇ) et s'élève, comme l'âme elle-même, par la crise de

la mort, à un degré supérieur de la vie. Il devient, lui
aussi, corps spirituel, en ce sens que le nvsupta l'animera,
comme la ^uxq l'anime aujourd'hui *.»

1 Op. cit. p. 342 sq.



LA NOTION PAULINIENNE DE -tbvxn 333

Ainsi la mort met fin au règne de la ^uxy. De même

que la résurrection de Jésus inaugure historiquement une
nouvelle période de l'évolution humaine, de même le chrétien

est introduit par sa propre résurrection dans une
phase nouvelle de son existence, celle précisément à

laquelle correspond le corps spirituel. Ici, il est vrai, se

place une question à laquelle les textes semblent donner
deux réponses divergentes. Paul a-t-il admis une
résurrection individuelle immédiatement consécutive à la mort
ou seulement une palingénésie générale des élus au « dernier

jour » D'une part, en effet, l'apôtre statue une
transformation soudaine et collective au moment de la parousie
(1 Cor. 15 : 52), et si, dans ses dernières lettres il a
renoncé à l'espoir d'y assister sur la terre, il n'a jamais
cessé d'y croire et d'exhorter ses lecteurs à s'y préparer
(Phil. 3 : 20-21: 1 :10). D'autre part, son espérance est
bien d'être réuni par la mort physique avec Christ, sans
délai (2 Cor. 5 : 6-8 ; Phil. 1 : 21-24). Sabatier ne veut
pas voir de contradiction entre ces deux séries de textes
et explique que «jusqu'au moment delà manifestation
extérieure et historique du Seigneur, les chrétiens, vivants
ou morts, ont également leur gloire et leur vie cachée en
Dieu, comme l'est actuellement aux yeux du monde la
gloire du Christ lui-même *. »

Quoi qu'il en soit de ce point, une chose est certaine,
c'est que l'immortalisation n'est promise qu'aux fidèles :

aapÇ xao alpa ßaaiXeiav deou zXrjpovopqoat où duvazai (1 Cor.
15 : 50), et la conséquence logique de cette déclaration
semble bien être celle qu'ont tirée les conditionnalistes, à

savoir que ceux qui ont vécu uniquement de la chair et du

sang finiront par disparaître tout entiers.
Mais encore, que devient la ^uyq au moment de la

glorification du fidèle Elle qui, nous l'avons noté au passage,
commande la vie de relation dans ses diverses manifestations,

les plus hautes comme les plus vulgaires, est-elle
détruite avec la chair dont elle était solidaire? Cela ne
nous paraît guère conforme à la pensée apostolique, puis-

1 Op. cit. p. 341



334 FERNAND BARTH

qu'au fond, c'est la ^XV 1U1' dans la psychologie
paulinienne, garantit en l'homme l'intégrité du moi, au moins
au début de sa vie consciente. Sans doute, plus tard, et à

mesure que le chrétien se laisse gagner par l'influence
divine, c'est le nveupa qui devient prédominant en lui et
tend à absorber la -^uxq, mais celle-ci subsiste cependant
distinctement aussi longtemps que dure la vie physique1.

Il est donc permis d'inférer des prémisses posées dans
les textes qu'au terme de l'évolution, la ^ux~q individuelle
est résorbée dans le nveupa. De toute façon son rôle est
fini : dans un monde où Dieu est tout en tous, où par
conséquent le Llveupa suprême ne peut animer que des nveu-

paztxoù il ne saurait plus être question d'un mode d'existence

psychique.

CONCLUSION

Nous avons trouvé que la notion de ^oxq chez saint
Paul plonge par toutes ses racines dans la psychologie
hébraïque. Son sens original, comme celui du ŒJlgJ de l'Ancien

Testament, est celui de principe de la vie physique,
ou tout simplement de respiration. Par métonymie ^XV
désigne l'être tout entier en tant qu'individualité
historique, puis, dans une acception à la fois plus restreinte et
plus large, l'être conscient, pensant, sentant et agissant.
Enfin ce terme est parfois réservé à l'organe spirituel de

l'homme, à 1'« âme» au sens traditionnel, et devient alors

synonyme de nveupa.
C'est dans et par la ^XV ^ue se transmet de génération

en génération la faute d'Adam, en vertu de laquelle la
4>uxq est devenue solidaire de la aapç et s'est séparée du

nveupa, son conjoint naturel.
L'homme est donc, par naissance, ¦fw^weos; il ne peut

1
« L'âge de 12 ans était important pour le jeune Juif. Suivant un traité

rabbinique, jusqu'à cet âge, un jeune garçon ne possédait que le nephesch ou la vie
animale ; dès lors il commençait à acquérir le ruach ou esprit qui, si sa vie
était vertueuse, se développait jusqu'à l'âge de vingt ans pour devenir le nis-
chama ou âme raisonnable.» Farrar, La vie du Christ. Trad, par G. Secrétan,

p. 52 sq.



LA NOTION PAULINIENNE DE fvxi 335

devenir nvsupaztxos que par une intervention spéciale de

Dieu. L'apparition de Jésus-Christ n'est pas une simple
étape dans le développement religieux de l'humanité: elle

marque un commencement nouveau et inaugure une
seconde période de l'histoire. Christ ayant été fait par sa

résurrection nveupa Çcoonotouv, l'homme psychique devient
homme spirituel par une communion intérieure avec lui.
L'homme spirituel est seul capable de comprendre les mystères

du royaume de Dieu, et en lui seul se réalisent les
promesses de résurrection et de vie renfermées dans l'Evangile.

La 4-uxr] de l'homme régénéré, dans sa partie qui n'est

pas liée à la chair, est peu à peu absorbée par l'esprit,
en sorte qu'on peut parler désormais chez lui d'une
intelligence, d'une volonté et d'une affection spirituelles.

II apparaît donc à l'analyse que nous avons affaire,
avec la ^XV paulinienne, à une notion dont les contours
sont mal définis. D'une part, en effet, la -^bfln est
emprisonnée dans la matière, et d'autre part elle tend à l'esprit.
Semblable à l'antique Janus, elle regarde à la fois vers la
mort et vers la vie, participant en même temps de la
mortalité de la chair et de l'immortalité de l'esprit. Eh bien,
chose curieuse, la pensée paulinienne, si profondément
étrangère à la philosophie grecque, rejoint ici le système
de Platon. Pour le penseur de l'Académie, en effet, «l'âme
représentait, d'une part, l'élément vivant, ce qui se meut
de soi-même et communique le mouvement, et d'autre
part l'organe de la perception, de la comparaison, de la
volonté. Comme principe de la vie et du mouvement,
l'âme appartient au monde inférieur de l'évolution, et elle

y reste enfermée tant qu'elle s'attache aux objets qui tombent

sous les sens. Mais cette même âme participe
également, par la connaissance véritable, celle des idées, à la
réalité supérieure, immortelle.... Ayant cette position
intermédiaire, l'âme doit porter les traits des deux mondes

auxquels elle appartient : il doit y avoir en elle quelque
chose du monde des idées et quelque chose de celui des

phénomènes d. » « L'âme humaine, ainsi que l'âme du

1 VVindelband, Geschichte der Philosophie, p. 99 et 100.



336 FERNAND BARTH

monde, dont elle est une émanation, renferme des

éléments immortels et des éléments mortels ou, pour parler
plus exactement, elle les relie ensemble, elle en est le

joint, elle est la proportion suivant laquelle l'idée et la
matière s'unissent dans l'individu. L'élément immortel,
c'est l'intelligence ou la raison (ro Xoyianxov pepos),
l'élément mortel, parce qu'il dépend essentiellement de la vie
corporelle, c'est la sensualité (ro èniduprjzixov) ; le lien de

ces deux éléments, qui constitue l'âme proprement dite et
son individualité, c'est la volonté, l'énergie, le courage
(ro ôupoeides)1. »

Après cela, il importe de rappeler que la psychologie
paulinienne, comme d'ailleurs toute la psychologie
biblique, fait une place prépondérante à un autre élément,
qu'ignore la philosophie grecque, le nveupa. C'est le nveupa,
en réalité, qui, chez Paul, joue le rôle d'intermédiaire entre
le principe idéal et le principe matériel ou, comme dirait
l'apôtre, entre Dieu et le monde ; c'est lui qui est chargé
d'instaurer sur la terre, après l'avoir réalisé dans l'homme,
le royaume de Dieu, qui est «justice, paix et joie »,
précisément par le Saint-Esprit. Dès lors, 1'« âme » y descend

au rôle de succédané de l'esprit, inféodée à la chair par
le péché, partageant son infirmité et vouée avec elle à la
destruction. Mais la grâce peut intervenir, aidant 1'« âme »
à briser sa solidarité accidentelle avec la chair, et à lier
partie avec l'esprit, son allié naturel, et finalement son
semblable.

1 Weber, Histoire de la philosophie européenne, p. 87.


	La notion paulinienne de ΨYΧH

