
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: Les sources du récit johannique de la passion : d'après Maurice Goguel

Autor: Morel, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION1

d'après Maurioe Qoguel

PAR

ERNEST MOREL

Le point de départ de ses recherches, Maurice Goguel l'a
trouvé dans la brochure que Wellhausen a consacrée à ce

qu'il appelle « les amplifications et les modifications » qu'aurait

subies le quatrième évangile ; M. Goguel concentre ses

investigations sur le récit de la Passion. Voici comment il
détermine lui-même la nature et la portée de son étude :

« Il s'agit de rechercher quelles sources ont été utilisées par
l'auteur, ou par les auteurs du quatrième évangile » (p. 5)...
« Il y a en réalité deux problèmes à résoudre. Il faut d'abord

distinguer les diverses traditions utilisées par le ou les

i Les sources du récit johannique de la Passion, par Maurice Goguel, Paris,

Fischbacher, 1910. Cf. : dans la « Theologische Rundschau » 1909, les deux
articles de Bousset, pages 1 et 39 intitulés : « Ist das Vierte Evangelium eine
literarische Einheit? » ; J. Wellhausen : Erweiterungen und Aenderungen im vierten

Evangelium, Berlin, Reimer, 1907, et du même auteur, à la même librairie, a paru
l'année suivante l'ouvrage : « Das Evangelium Johannis ; G. R. Gregory :

Wellhausen und Johannes. Zweite Auflage Leipzig, Hinrich, 1911 ; les articles de

Zahn, dans la Neue Kirchliche Zeitschrift sous le titre ; « Das Evangelium Johannis

unter der Hand seiner neuesten Kritiker », dans la première et la seconde

livraison de 1911 ; ces articles ont paru, réunis en brochure, sous le titre indiqué,
à Leipzig chez Deicheit.



300 ERNEST MOREL

rédacteurs, il faut ensuite apprécier les relations qu'il y a

entre elles. » (id :). C'est la question littéraire et non la question

historique que M. Goguel veut examiner ; il saute

aux yeux que « les conclusions auxquelles on arrive sur la

formation du récit johannique de la Passion, comportent des

conséquences importantes pour l'histoire évangélique.» (id :)
Mais il n'a pas voulu marquer ces conséquences. En partant
de ces principes, M. Goguel passe successivement en revue
les antécédents de la Passion, la chronologie, les préliminaires,

le dernier repas, les discours, l'arrestation et le procès,

enfin la crucifixion et la mise au sépulcre, avant d'exposer

ses conclusions dans un dernier chapitre.
La thèse est importante et vaut qu'on s'y arrête; les

arguments avancés pour l'étayer ne sont pas sans valeur, mais
sont-ils suffisamment solides pour emporter la conviction?
c'est ce que nous ne saurions affirmer. Aussi nous semble-

t-il prudent de réserver encore notre jugement. La déclaration

de M. Goguel, qui, parlant dans les « Annales de

bibliographie théologique » (1911, p. 37) des conclusions de Spitta,
s'exprime comme suit : « Ces conclusions nous paraissent
inattaquables » est à notre avis excessive. Ce qui nous autorise

à parler ainsi, c'est que nous avons assisté ces dernières
années à d'étranges modifications de point de vue. Il fut un
temps où le quatrième évangile paraissait le témoin le plus
digne de foi, que devait consulter l'historien de la vie de

Jésus ; alors on voyait en lui le correcteur autorisé de la
narration synoptique. A ce temps en a succédé un autre, marqué

par le dédain de l'œuvre historique de ce même évangéliste,

et l'on a vu dans la narration synoptique la correction
autorisée du témoignage du quatrième évangile. Il arriva
même à plusieurs de renoncer à tenir aucun compte
quelconque des contributions par lui fournies à l'histoire
évangélique. Nous voici parvenus à une troisième période ; quelques

savants reviennent en arrière ; à ceux qui disaient :

« Aucun élément de vérité n'est là!» nos critiques répondent :

« Il y a là quelque chose, qui n'est ni aussi excellent que le

prétendaient les premiers, ni aussi mauvais que le préten-



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 301

daient les seconds ; il faut distinguer. » Et sans doute ont-ils
raison dans leur analyse, comme dans quelques-unes au
moins des conclusions qu'ils en tirent. Mais, quand ils
prétendent arriver à distinguer nettement les divers éléments

dont se compose le récit et les diverses sources auxquelles ils
ont été puisés, nous ne nous sentons plus sur un terrain
solide, mais sur un terrain mouvant ; le travail est à peine
commencé ; aussi convient-il de réserver son jugement, sur
tout que le désaccord est considérable entre tous ceux qui
ont écrit sur ces difficiles matières. En voici une preuve :

La divergence entre Wellhausen-Schwartz d'une part et

Spitta de l'autre est fort grave. M. Goguel (article cité, pages
36-37) la résume ainsi : « MM. Wellhausen et Schwartz
voient dans le document qui, remanié et développé, a donné
naissance à l'évangile actuel, une œuvre très romanesque,
puissante d'inspiration, mais sans grande valeur historique;
M. Spitta au contraire voit dans la « Grundschrift » johannique

la plus ancienne et la meilleure tradition évangélique.
La divergence entre Spitta et M. Goguel n'est pas moindre :

« Pour résumer d'un mot mon impression, (art : cité p. 40),

je dirai que, tandis qu'il y a pour M. Spitta un récit johannique

primitif, qui a reçu des additions secondaires, le

quatrième évangile m'apparaît plutôt comme un écrit secondaire,
dont l'auteur a utilisé entre autres des traditions primitives. »

Il nous faut examiner maintenant quelques traits de l'histoire

de la Passion avec soin, pour faire connaître aux
lecteurs de la Revue quelques-uns des résultats auxquels
M. Goguel arrive dans son étude.

II

Jésus et Hanne. — Chacun sait la difficulté que présente
l'interprétation du passage, Jean 18 : 12-27 ; quelques brèves
indications seront donc pleinement suffisantes. Jésus est conduit

d'abord chez Hanne, à ce propos l'évangile mentionne
le fait qu'il était le beau-père du souverain-sacrificateur
Caïphe, de celui qui avait prononcé les paroles citées 11 :



302 ERNEST MOREL

49-50. Il semble donc certain que nous soyons chez Hanne ;

mais voici que v. 15 le disciple, connu du souverain-sacrificateur,

et Pierre entrent avec Jésus dans la cour du
souverain-sacrificateur, c'est-à-dire chez Caïphe. C'est là que
Pierre une première fois renie son maître. Après cela le
souverain-sacrificateur interroge Jésus sur ses disciples et sur
sa doctrine ; le Christ dans sa réponse s'en rapporte à ceux
qui ont entendu les enseignements qu'en public il a donnés;
cette réponse lui vaut un soufflet de la part d'un de ceux qui
le gardent. A l'issue de cet interrogatoire, Hanne envoie
Jésus chez Caïphe, et Pierre renie encore deux fois son
maître.

Sans doute, si nous plaçons les versets dans l'ordre adopté

par Syr. Syn. v. 1-13, v. 24, v. 14-15, v. 19, v. 20-23, v. 16-18,
v. 25-31, nous obtenons le tableau suivant : Jésus est conduit
chez Hanne d'abord, puis chez Caïphe ; Pierre pénètre, avecun
ami, dans la cour du souverain-sacrificateur : celui-ci interroge

Jésus ; la réponse de ce dernier lui vaut un soufflet contre
lequel il proteste ; Pierre renie trois fois son maître, qui est

conduit à Pilate. (Voir Ad. Merx : Die vier kanonischen

Evangelien nach ihrem ältesten bekannten Texte, I, p. 223-224.

Revue biblique internationale, 1900, p. 145-146.)
Si même nous devions nous prononcer pour cette disposition

des matières — et cela demeure possible — le problème
n'en est pas pour autant résolu d'une façon complète et
satisfaisante. Dans l'espoir de trouver une explication qui tienne
compte de toutes les données de la question, M. Goguel
s'exprime comme suit : « On ne peut rendre compte du texte
actuel de Jean qu'en admettant que ce texte a été remanié et

altéré (p. 79)... et les additions faites au récit johannique
primitif ont eu pour effet : 1° d'introduire Caïphe et d'expliquer,

en faisant de lui le gendre de Hanne, la mention de

deux personnages jouant l'un et l'autre le rôle de grand-
prêtre ; 2° de mentionner deux comparutions de Jésus

devant les autorités juives (19 : 23-24) et d'en raconter une
(19 : 23). »

Pour mettre la plus grande clarté possible dans la discus-



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 303

sion, séparons les unes des autres les principales données du

problème :

a) Le rôle de Ranne. — Quant à ce premier trait, M. Goguel
écrit : « On ne s'explique pas pourquoi Jésus est d'abord
conduit chez Hanne » (p. 79). Il nous semble au contraire

qu'il est fort aisé de se l'expliquer; la tradition évangélique
avait conservé le souvenir du rôle de Hanne en cette affaire ;

cette tradition est solidement attestée par l'imparfaite
désignation de Luc 3:2 im àpyj.ipèa>ç Aw« xai Katâya, imparfaite
parce qu'ils n'ont point, cela va sans dire, occupé cette charge
suprême en même temps et ensemble; elle est précieuse
pourtant puisqu'elle demeure un indice attestant et confirmant

ce fait : tous les deux avaient joué dans la vie du Christ
un rôle; lequel? Luc ne le connaît plus exactement. Nous

pouvons faire une observation analogue à propos de Act.

5:6; assurément il y a là aussi une inexactitude ; mais sous
cette forme défectueuse était demeuré vivant le souvenir d'un
fait réel : l'importance de Hanne, demeurée de premier ordre,
même après sa déposition.

Le fils de Séthi, appelé par Josephe Ananos, ou Hanan,

par le Thalmud, fut grand-prêtre, de l'an 6 à l'an 15 ; l'un
de ses fils, Eiéazar, occupa cet emploi vers 16-17 ; son

gendre, Caïphe, et plus tard, encore trois autres de ses fils
occupèrent la dignité suprême ; ces détails empruntés à

Schürer (Geschichte des jüdischen Volkes, etc., 2e vol., pages
217-220) sont confirmés par Derenbourg (Essais sur l'histoire
et la géographie de la Palestine, p. 467) qui parle de la
« famille puissante de Hanan ». Au sujet du lieu de la
condamnation de Jésus, le même auteur s'exprime ainsi : « Là
Jésus fut conduit dans la demeure de Caïphe et de son beau-

père, Hanan, sur le mont des Oliviers même, etc..» Il n'y a

pas jusqu'à la notice : « toû Kaftâpa, Sç 5jv àpyiepzvç toO IvtauToû sxstvov »

(p. 205), que Derenbourg n'explique : « On dirait que dans
les familles sacerdotales de ce temps, chaque membre tenait
à honneur d'avoir occupé, pendantun an, les fonctions
sacerdotales ».

En présence de ces faits acquis à l'histoire, M. Goguel est-il



304 ERNEST MOREL

autorisé à écrire la déclaration que nous venons de reproduire

: « On ne s'explique pas... » Si l'influence de cet homme
était demeurée considérable, c'est à lui que l'accusé fut en

tout premier lieu amené ; n'est-il pas son ennemi personnel
et celui de sa race, puisque c'était sa famille que visait la
condamnation que Jésus avait prononcée sur ceux qui
faisaient de la maison de prière une maison de marché ou une

caverne de voleurs? Est-il inadmissible que Jésus ait été chez

Hanne interrogé par Caïphe, alors en charge et président du
sanhédrin Schürer (op. citât, p. 203-204) paraît admettre la
réalité de cette enquête. Et, quand cet interrogatoire fut
achevé, Hanne, qui conduit l'affaire et l'inspire, sans y
présider officiellement et directement, congédie ceux qui sont

là, en disant à Caïphe : « Je te le renvoie ; prends-en soin ».

Le problème^ au point de vue littéraire qui seul nous occupe
ici, s'élucide ; il n'y a d'étrange que la forme du récit au
v. 24 : « Hanne l'envoya lié à Caïphe, le souverain-sacrificateur

». Jésus devait y demeurer, soit jusqu'à la séance du
matin (Luc 22:66), soit jusqu'à ceque le moment fût venu de

le conduire à Pilate. (Jean 19 : 28).
Nous résumons les résultats obtenus : Jésus est mené chez

Hanne et là interrogé par Caïphe, afin de pouvoir, quand le

matin sera venu, permettant une séance du sanédrin,
convoquée en hâte, accuser cet homme d'un crime nettement
déterminé, qui lui vaille une condamnation à la peine capitale.

Cette enquête, faite de nuit, prépare ou devait préparer
la séance du lendemain.

Un détail attire notre attention; M. G. écrit: « En face des

Juifs, Jésus ne se défend pas. 11 a l'attitude d'une victime,
qui librement accepte le sacrifice que Dieu attend d'elle »

(p. 84). N'y a-t-il pas, à tout le moins, un commencement de

défense dans la protestation que Jésus fait entendre en

réponse au soufflet du serviteur: « Si j'ai mal parlé, fais voir
ce que j'ai dit de mal ; mais si j'ai bien parlé, pourquoi me

frappes-tu » (Jean 18 : 23.)
b) Le reniement de Pierre. — Il saute aux yeux que nous

sommes dans la maison du grand-prêtre, donc de Caïphe,



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 305

non de Hanne, ce qui est singulier, si Jésus est interrogé
dans la maison de Hanne ; de plus la répétition des mêmes

mots, dans le même ordre, v. 18 c et 25 c, demeure étrange
en tout état de cause.

Sur ce point, il faut reconnaître que la tradition s'était
effacée ; si la demeure du gendre était voisine de celle du

beau-père, comme Derenbourg semble l'admettre, la confusion

devient aisée à comprendre. Nous croyons pour notre

part que l'auteur du quatrième évangile ne savait plus très
bien si c'était dans la maison de Hanne ou dans celle de

Caïphe que Pierre avait renié son Maître. Rappelons que le

terme de « grand-prêtre » pouvait désigner celui qui l'avait
été, celui qui l'était, comme aussi les membres de leurs
familles (Schürer, op. cit., p. 224 et Derenbourg, op. cit.,
p. 231).

Le phénomène littéraire que nous étudions nous paraît
s'expliquer de cette manière-là, sans qu'il soit nécessaire
d'avoir recours à l'hypothèse plus artificielle et plus compliquée

de M. G.

III

Jésus devant Pilate. — L'affirmation « Marc raconte seulement

que Jésus, interrogé par Pilate, lui oppose un silence
absolu » (p. 85) est évidemment excessive. Assurément, le

Christ n'a pas beaucoup parlé ; il n'a pas pourtant gardé ce un
silence absolu », puisqu'à la question du procurateur, lui
demandant s'il est « le roi des Juifs », Jésus répond : « Tu
le dis. » Voulait-il proclamer par là sa royauté ou au
contraire, entendait-il simplement dire : « C'est toi qui
l'affirmes » On peut hésiter entre ces deux interprétations
possibles ; ce n'est pas ici le lieu de les exposer, ni de les
discuter. Si Jésus n'a pas gardé un « silence absolu », il n'en
est pas moins vrai qu'à une nouvelle interrogation de Pilate,
il n'a rien répondu ; à cette occasion-là, le mutisme de Jésus

est demeuré complet.
Voici les affirmations essentielles de M. G. : «Le récit jo-



306 ERNEST MOREL

hannique de la comparution de Jésus devant Pilate apparaît
comme un roman historique à tendance apologétique qui,
sur plusieurs points, utilise les épisodes racontés par les

Synoptiques. » Admettons pour un instant la proposition du
du « roman historique à tendance apologétique », ce qui
constitue une première thèse ; puis celle d'une utilisation
par le romancier des épisodes racontés par les Synoptiques,
ce qui en constitue une seconde. Si même ces hypothèses
étaient démontrées, il n'en résulterait pas nécessairement

que le récit soit fait de pièces rapportées et par suite
dépourvu de toute unité.

Constatons de prime abord que M. G. fait état d'arguments
peu concluants : « Spitta a noté que la question de Pilate :

Quelle accusation portez-vous contre cet homme? (18 : 29)

suppose la présence de Jésus alors qu'il semble que Jésus ait
déjà été conduit à l'intérieur du prétoire » (p. 87). Or, l'évangile

veut raconter que les Juifs amenèrent Jésus au prétoire,
mais sans y pénétrer, afin d'éviter une souillure qui les eût
privés de la possibilité de manger la Pâque. Pilate s'avance

pour recevoir ce condamné et pose à ceux qui le lui conduisent

la question : Quelle accusation portez-vous contre cet
homme Il n'y a rien là qui nous oblige à « contester à priori
le caractère homogène du récit du procès». Il n'est pas
même nécessaire d'admettre avec De Wette que Pilate ait
déjà alors eu connaissance de cette affaire.

Voici une autre observation de détail : « Au chapitre 19 :

13, Pilate s'assied sur son tribunal. L'auteur de cette notice
a évidemment cru raconter le début du procès et cependant
de 18 : 28 à 19 : 13 s'est déroulée toute une série d'épisodes
qui sont présentés comme les diverses péripéties du procès »

(p. 86). Nous sommes à l'instant décisif de l'interrogatoire;
au moment de conclure, de prononcer la sentence sans
appel, Pilate s'assied ; car c'est assis, et non debout, que les

magistrats romains prononçaient les sentences de condamnation.

M. G. ajoute : « La date est donnée par deux fois 18 : 28 et
19 : 14, ce qui est peu naturel » (p. 86). Ce n'est pas la même



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 307

date qui est indiquée : la première fois : « c'était le matin » ;

la seconde fois: «c'était environ la sixième heure». A la
première mention sont ajoutés les mots : « afin qu'ils ne
soient pas souillés, mais mangeassent la Pâque; » à la
seconde, ceux-ci: «c'était la préparation de la Pâque». Non
seulement il n'est pas étrange, mais au contraire il est très
naturel que le narrateur ait voulu nettement marquer le
moment précis et les circonstances d'un acte aussi important
dans le procès : sa conclusion et le prononcé de ia sentence.

Il a de plus désiré déterminer la durée de l'ensemble de la

procédure : ayant commencé le matin, elle ne s'est achevée

que vers midi. La notice ainsi comprise, — et elle ne peut
guère l'être autrement,—est-elle inutile? est-elle sans
valeur? Nous parlons, cela va sans dire, non pas de la question
historique mais de la question littéraire, et nous croyons
avoir démontré qu'il n'y a dans aucun de ces trois détails
une preuve assez forte pour nous autoriser à révoquer en
doute « à priori » le caractère homogène du récit du procès.

La manière dont est présenté l'épisode de Barabbas

provoque lui aussi quelques réflexions. M. G. fait état de 18 :

39-40, indiqué par erreur sous cette forme, 8 : 39-40 (p. 88)

et en particulier du mot « de nouveau » employé, v. 40, alors
que le peuple n'a pas encore réclamé Barabbas : « Il est

d'usage que je vous relâche un prisonnier à Pâque, voulez-
vous donc qus je vous relâche le roi des Juifs? Alors ils
crièrent «de nouveau» : Non, pas lui, mais Barabbas. Or.
Barabbas était un brigand. » Il est très certain que le mot
est frappant et la tournure étrange ; nous pouvons cependant
sans difficulté considérable et sans faire violence au texte,
nous l'expliquer autrement : ou bien il indique que leurs
cris se font entendre une fois de plus, v. 30-31 ; ils avaient
crié avec véhémence ; ils le font de nouveau et maintenant
c'est pour réclamer Barabbas ; ou bien, comme le veut
B. Weiss, le «de nouveau» porte sur les exigences qu'ils
font entendre au procurateur, exigences sous-entendues dans
leurs cris, v. 40, comme dans leurs déclarations, v. 31. Eu

tout état de cause, la preuve est faible pour appuyer l'affir-



308 ERNEST MOREL

mation de M. G. : « ...atteste l'emprunt de l'épisode des

synoptiques. »

Nous ne serons pas autrement surpris que le récit soit
abrégé, ni que sa conclusion manque complètement. « L'auteur

ne prend pas la peine de dire que Pilate relâche Barabbas,

il se borne à relater que les Juifs demandent sa liberté.»
N'y a-t-il pas dans le quatrième évangile assez d'exemples de

phénomènes semblables pour que nous n'en soyons plus
frappés? Il y a tant de choses qu'il n'a pas pris la peine
de nous dire, tant de récits dépourvus de toute conclusion.
En voici quelques exemples : où finit l'entretien avec
Nicodème quelle en fut la conclusion Après la guérison du
paralytique de Béthesda, « les Juifs persécutaient Jésus parce
qu'il faisait ces choses le jour du sabbat. » Jésus leur explique
sa conduite par un discours d'une certaine étendue ; furent-
ils oui ou non convaincus? réduits au silence ou amenés à

lui répondre? quelles objections eurent-ils à lui présenter?
comment se termine la scène Il y a là, de la part de l'auteur,
un procédé rédactionnel, dont il use constamment ; il avait
sans doute ses raisons pour le faire ; cette manière d'agir est

assurément de nature à nous surprendre ; elle démontre
surabondamment que ce ne sont pas des préoccupations
historiques qui seules ont inspiré sa plume ; ce n'est pas là une

preuve du manque d'homogénéité de son récit.
Nous arrivons à des conclusions analogues en étudiant de

près un autre trait : il saute aux yeux que, comme l'observe
M. G. (p. 90), il y a une parenté incontestable entre les
formules employées par nos évangiles pour désigner le fait que
Jésus a été livré à la crucifixion ; le même mot 7r«psSwxsv se

retrouve dans nos quatre narrations. « D'après les deux
premiers évangélistes, c'est à des soldats romains que Jésus est
remis pour être crucifié. D'après le quatrième évangile, c'est
à des Juifs que Jésus est remis, c'est par eux qu'il est crucifié.

» Or, ces deux affirmations demandent à être précisées
et rectifiées : d'après Mat. 27 : 20-26, ce n'est pas aux soldats,
mais aux Juifs que Jésus est livré ; il est question des

principaux sacrificateurs, des anciens et du peuple : « Et tout le



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 309

peuple répondit : « Que son sang soit sur nous et sur nos
enfants 1 Alors il leur relâcha Barabbas ; et, après avoir fait
flageller Jésus, il le livra pour être crucifié. » A qui le livra-
t-il Aux sacrificateurs, au peuple qui l'avaient réclamé, à

ceux qui sont les instigateurs de son supplice. Cette manière
de voir s'impose à celui qui ne perd pas de vue le v. 20 :

« Mais les principaux sacrificateurs et les anciens persuadèrent

au peuple de demander Barabbas et de faire périr
Jésus. » Ce sont donc les Juifs qui font périr Jésus. Après
cela, Mat. raconte que les soldats emmènent Jésus dans le

prétoire et le maltraitent.
Le récit de Marc est un peu plus bref (voir 15 : 6-15) ; le

v. 15 est intéressant : « Pilate voulant satisfaire le peuple lui
relâche Barabbas et, après avoir fait flageller Jésus, il le livra
pour être crucifié.» Si c'est au peuple que le procurateur a

relâché le brigand, n'est-il pas naturel d'envisager que ce soit
au peuple aussi qu'il ait livré Jésus?

Le quatrième évangile raconte que a Pilate alors le leur
livra pour être crucifié» ; Jésus est donc livré au peuple;
mais au lieu de commencer la proposition suivante par « les

soldats», il écrit : « ils prirent donc Jésus, etc.... » Il y a là
certes une tournure bizarre ; nous ne saurions pas y trouver
la preuve que, dans Jean, ce sont les Juifs qui crucifient
Jésus ; il n'y a pas là autre chose qu'une négligence de rédaction,

comme nous en trouvons d'autres sous sa plume. Ne

faudrait-il pas à M. G., pour prouver sa thèse, des arguments
plus solides et plus frappants

Si nous considérons, non plus les détails de l'histoire de la

comparution de Jésus devant Pilate, mais l'ensemble de cet
épisode, nous avons l'impression que le souci du rédacteur
n'a pas été de « mettre dans la mesure du possible Pilate
hors de cause » (p. 86), mais de présenter sa figure sous un
autre jour ; les hésitations du magistrat sont plus prolongées

; sur ce point nous nous demandons si nous n'avons pas
dans le quatrième évangile l'écho d'une autre tradition que
celle suivie par les synoptiques, tradition qui n'aurait pas

pour inspiration «le souci de mettre, dans la mesure du pos-



310 ERNEST MOREL

sible, Pilate hors de cause », mais qui aurait conservé une
vue plus juste des choses. L'étude des circonstances du procès

et de la position de Pilate vis-à-vis des Juifs nous y amène
naturellement. Pilate est impressionné par ce condamné si

étrange ; n'est-il pas naturel qu'il en ait été ainsi Sceptique
et sans foi, il est superstitieux ; il ne pouvait pas ne pas être

frappé par cet accusé qui, quand il parle ou quand il se tait,
reste surprenant pour lui. S'il a tant de peine à céder aux
demandes des Juifs, c'est qu'il a, pour en agir ainsi, de

bonnes raisons ; il se plaisait à frapper ses administrés ; il
fut même blâmé par Tibère, qui ne lui ménagea pas les marques

de son mécontentement. Si ce dernier trait est antérieur
à la mort de Jésus (malheureusement la date ne peut en être
déterminée avec une entière certitude), il illustrerait le procès

d'un vrai rayon de lumière. Le voici en résumé : Pilate
avait prétendu orner son palais de Jérusalem d'écussons
richement dorés et portant ie nom de l'empereur ; comme les

réclamations du peuple et des grands, tendant à les lui faire
enlever, étaient demeurées sans résultats, les hommes les

plus considérés de la nation, auxquels s'étaient joints quatre
des fils d'Hérode, avaient porté plainte contre lui à Tibère ;

l'empereur avait ordonné à Pilate d'éloigner sans retard ces

sujets de scandale et avait à ce propos manifesté son violent
déplaisir. (Voir sur cet incident la lettre qu'Agrippa I écrivit

à Caligula et que Philon nous a conservée.) Nous
comprendrions alors ses sentiments, quand le peuple vient réclamer

à son tribunal la mort de Jésus: pour se venger des Juifs
qu'il déteste, il n'aimerait pas à le leur livrer; s'il finit par
céder à leurs exigences, c'est qu'il est mû par le désir de ne

pas se mettre une nouvelle affaire sur les bras. Dans quelle
position singulière ne se trouverait-il pas, lui, magistrat
romain, quand ses administrés iraient l'accuser à Rome d'avoir
laissé vivre un homme qui s'était dit roi? Le quatrième évangile

nous apporterait, dans l'ampleur avec laquelle il décrit
le procès et les tractations devant le prétoire, la preuve des

hésitations de Pilate qui, par haine des Juifs, bien plus
encore que par crainte de condamner un innocent, aimerait



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 311

tant être en situation de leur refuser ce qu'ils lui demandent?
Cette explication nous est suggérée par l'histoire et par la

psychologie : c'est parce qu'ils auraient du plaisir à voir
Jésus en croix que lui, qui déteste les Juifs, aurait du plaisir

à leur refuser ce qu'ils lui demandent.

IV

Dans le chapitre consacré par M. G. à la crucifixion et à

la mise au sépulcre, il y a une étude du « titulus, » qui nous
suggère quelques réflexions : « Il semble, d'après son récit
(p. 97), que l'apposition du titulus ait été un fait anormal,
alors qu'il était d'usage — ce qu'indique le récit synoptique
— de placer ces sortes d'inscriptions. Au lieu des simples
mots : « Roi des Juifs, » Jean donne ceux-ci : «Jésus de Nazareth,

roi des Juifs, » et il ajoute qu'ils ont été écrits en

hébreu, en latin et en grec. Ces détails sont destinés à

donner plus de portée à la confession messianique que
constitue d'elle-même l'inscription faite par Pilate.
D'ailleurs, dans le récit de Jean, les Juifs protestent contre le

titre de « roi des juifs » donné à Jésus et demandent à

Pilate de mettre : « Il a dit : Je suis le roi des Juifs. » Pilate
refuse. Pour Jean, le titulus a une valeur prophétique au
même titre que la parole de Caïphe et que la présentation
de Jésus par Pilate comme « l'homme » ou comme « le roi. »

Et, dans ses conclusions, M. G. revient à ce détail et le

fait rentrer dans une catégorie qu'il caractérise ainsi :

« Certains morceaux enfin, compositions du rédacteur, sont
dûs à des préoccupations dogmatiques et apologétiques:...la
présentation de Jésus comme roi, l'épisode du titulus,... ces
détails et d'autres encore que l'évangéliste ajoute au récit de

ses devanciers, sont destinés à servir d'illustration aux divers
chapitres de la dogmatique johannique » (108-10).

Dégageons de ces citations textuelles les affirmations
essentielles ; nous chercherons ensuite à en apprécier la
valeur.

Au dire de l'auteur, l'apposition du « titulus » est pré-



312 ERNEST MOREL

sentée par Jean comme un fait anormal ; si l'inscription est

plus complète, c'est que les détails ajoutés doivent donner
plus de portée à la confession messianique, que constitue
d'elle-même l'inscription faite par Pilate ; pour Jean le
« titulus » a une valeur prophétique. En se basant sur ses

affirmations, M. G. voit, dans la manière dont est présenté
cet épisode, l'indice d'une préoccupation dogmatique et
apologétique ; c'est une illustration à la « dogmatique
johannique. »

Mat. 27 : 37.

Ils (les soldats)

placèrent au-dessus

de sa tête cet écri-

teau, indiquant le

sujet de sa condamnation

: Celui-ci, etc.

Marc 15 : 26.

L'inscription,
indiquant le sujet de

sa condamnation,

portait : le roi des

Juifs.

Luc 23 : 38.

•Il y avait au-dessus

de sa tête cette

inscription : Celui-
ci est le roi des

Juifs.

Jean 19 : 19-22.

Pilate composa un écriteau qu'il fit placer au haut de ta croix ; il y
était écrit : Jésus de Nazareth, roi des Juifs. Un grand nombre de Juifs
lurent cet écriteau, parce que le lieu où Jésus avait été crucifié était

près de la ville ; et l'inscription était en hébreu, en latin et en grec. Les

principaux sacrificateurs des Juifs dirent à Pilate : Ne mets pas : Roi
des Juifs, mets qu'il a dit : Je suis le roi des Juifs. Pilate répondit :

« Ce que j'ai écrit, je l'ai écrit. »

Les divergences entre les diverses formes des récits sont
réelles ; il ne faudrait pas en diminuer, ni en exagérer la

portée ; ainsi Matth. dit : « Ils (les soldats) placèrent au-dessus
de sa tête... » (27 : 37), tandis que Jean 19 : 19 : « Pilate
écrivit aussi une écriteau et le plaça... » La divergence est-
elle si grave? pouvons-nous, devons-nous lui conférer une
telle portée Le procurateur a donné un ordre que les

soldats ont exécuté; Matt, relève la participation des soldats
et Jean celle de Pilate à cet acte. Marc et Luc laissent
ce trait dans l'ombre et ne relèvent pas à qui l'inscription
doit être attribuée.

Quant à la teneur de l'inscription :

Marc dit : « Le roi des Juifs. »



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 313

Luc : « Le roi des Juifs, celui-ci. »

Matthieu : « Celui-ci est Jésus, le roi des Juifs. »

Jean : « Jésus de Nazareth, le roi des Juifs. »

La différence entre Jean et Matt, gît dans l'adjonction
par le premier des deux seuls et uniques mots : « de Nazareth

» ; entre Jean et Marc dans l'adjonction par le premier
des mots : « Jésus de Nazareth ». V a-t-il là un appui solide

pour l'affirmation de l'auteur : « ces détails sont destinés à

donner plus de portée à la confession messianique que
constitue d'elle-même l'inscription faite par Pilate» ?Nous ne
le croyons pas.

Que reste-t-il Il reste d'abord ceci : il semble que,
d'après le récit de Jean, l'apposition du titulus ait été un
fait anormal, alors qu'il était d'un usage constant de placer
ces sortes d'inscriptions.

M. G. distingue sur ce point la manière de voir des synoptiques

d'avec la manière de Jean; il croit pouvoir signaler
une divergence digne d'être notée. Albert Reville (Jésus de

Nazareth, tome II, page 418) n'est pas du même avis : «Un

petit détail prouvant que le second évangéliste est bien

au courant des usages romains, c'est que Marc dit comme
une chose allant de soi : «.L'écriteau du motif de condamnation

portait, etc. » Matthieu, Luc et Jean parlent d'un écriteau

qui fut superposé à la croix, comme si c'eût été quelque
chose de particulier à la crucifixion de Jésus. — Jean ajoute
que l'inscription était conçue en trois langues, en hébreu
(ou araméen), en grec et en latin, ce qui est très vraisemblable

vu le caractère exemplaire qui était propre au
supplice de la croix. »

Ainsi donc, d'après A. R. il ne faut pas opposer, en ce qui
concerne le « titulus, » la manière de voir de Jean à celle des

synoptiques, comme le veut M. G., mais bien la manière de

voir de Marc à celle de Matt., Luc et Jean.

Il reste ensuite que Jean est seul à indiquer que «

l'inscription était en hébreu, en latin et en grec », ce qui, au
dire de A. R., est très-vraisemblable, vu le caractère
exemplaire, qui était propre au supplice de la croix. Ces mots

THÉOL. ET PHIL. 1911 21



314 ERNEST MOREL

doivent être retranchés du texte de Luc comme absents de

Sin et Vat. et interpolation, provenant du texte de Jean.

Il reste enfin que, d'après Jean seul aussi, les prêtres
présentent à Pilate une réclamation au sujet de la teneur de

l'inscription. « Cet incident, écrit encore A. R., est d'une
grande vraisemblance et bien conforme soit aux susceptibilités

du sacerdoce sadducéen, soit au caractère connu du

procurateur. »

En présence de ces faits, le critique est-il autorisé à affirmer

que « pour Jean, le « titulus » a une valeur prophétique? »

nous ne le croyons pas.
A propos de ce trait, remarquons que ce tableau, probablement

de couleur blanche, avait été porté sans doute devant
Jésus, dans le cortège qui l'accompagnait à la croix; les

Romains tenaient à cet usage. Le tableau, « titulus », est

mentionné par plusieurs, entre autres par Suétone, Calig.
XXXII : « precedente titulo qui causam indicaret » et
Domit. X « cum hoc titulo » (voir Keim, Geschichte Jesu von

Nazara, 3e vol., page 400). En exposant le crucifiement,
nous ne devrions pas oublier ce trait, bien que nos textes
n'en parlent qu'au moment du supplice, et non déjà dans la
mention du cortège ; il est historiquement certain. Le port
du titulus devant le condamné devait contribuer à accentuer
le caractère ignominieux du supplice ; on promenait le

condamné, précédé du tableau infamant, dans les principales
rues, dans les carrefours les plus populeux, avant de le

mener hors des portes et de l'exécuter.
En terminant dans les Annales de Bibliographie théologique

l'article qu'il consacre à l'analyse du livre de Spitta,
dont nous avons déjà parlé, M. G. écrit « Le nom de M. Spitta
figurera dans un rang extrêmement honorable à côté de ceux
de MM. Wellhausen et Schwartz parmi ceux des théologiens
qui auront le plus puissamment contribué à faire sortir le

problème johannique de l'impasse où il se débat depuis
Bretschneider. » A ces noms, nous pourrons désormais ajouter

celui de Goguel. Quant à savoir si c'est dans cette direc-



LES SOURCES DU RÉCIT JOHANNIQUE DE LA PASSION 315

tion qu'il faut marcher pour se rapprocher du but, il serait
prématuré de le dire à cette heure, puisque nous sommes
encore trop peu avancés pour cela : nous ne sommes pas
sortis de la période, qui pourrait être encore longue, des

tâtonnements et des incertitudes.


	Les sources du récit johannique de la passion : d'après Maurice Goguel

