
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: Quelques enseignements du modernisme

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES ENSEIGNEMENTS DU MODERNISME

P. LOBSTEIN

Il est difficile de prédire les destinées réservées au modernisme

et de définir le rôle qu'il est appelé à jouer dans le

catholicisme de demain. Mais on peut dès aujourd'hui marquer

les principaux traits qui le caractérisent, et apprécier
la valeur de quelques-unes de ses affirmations religieuses. On

peut surtout dégager et formuler les enseignements qu'il est

en mesure de nous donner, et les leçons que le protestantisme

actuel peut recueillir de la grande et courageuse
expérience tentée par les chefs et les représentants de ce mouvement

spirituel. Le présent essai n'a pas la prétention d'épuiser

ce riche sujet ; il voudrait se borner à noter quelques
remarques suggérées parles derniers ouvrages de Tyrell, que
l'on peut appeler sans hésitation : l'interprète le plus profond
et le plus subtil du modernisme religieux1.

i Les articles insérés dans la Revue de théologie de Montauban entre décembre
1908 et mars 1910 par M. Raoul Gout, ont été publiés à part par l'infatigable
éditeur des principaux ouvrages de critique religieuse en France, M. Emile

Nourry ; « L'affaire Tyrrell, un épisode de la crise catholique, Paris 1909 »

in-8°, 321 pages. Cet ouvrage richement documenté, ne renferme pas seulement

la biographie de Tyrrell et la nomenclature de tous ses écrits ; il nous initie surtout

à l'intelligence du développement spirituel du célèbre moderniste et permet
de suivre les différentes étapes d'un passé religieux toujours en mouvement et

qui est allé s'enrichissant jusqu'au terme de sa carrière douloureuse et bénie. 11

ne rentre pas dans le dessein de cette étude de présenter une appréciation critique

des idées religieuses de Tyrrell prise dans leur ensemble, — moins encore d'en



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 265

S'il est incontestable que les Loisy, les Le Boy, les Murri
comme les Tyrrell, ont emprunté à la théologie protestante de

nombreux matériaux pour édifier leurs constructions scientifiques,

il n'est pas moins certain que, pris dans son acception
entièrement religieuse, le modernisme est une orientation
foncièrement différente de l'attitude qu'ont prise les Eglises
de la Béforme. Bien ne serait plus faux que de mettre en
doute la bonne foi de Tyrrell, combattant cette idée populaire
que le modernisme est dans l'Eglise romaine un mouvement
protestant et convergeant au même point que le
protestantisme libéral1. L'ardeur avec laquelle Tyrrell maintient
son indépendance parfaite vis-à-vis du protestantisme ne

procède pas d'une préoccupation de politique religieuse
ou de tactique ecclésiastique ; il n'entend pas répudier
la solidarité avec la Béforme afin de ne pas se compromettre

aux yeux de Borne et de sauvegarder les apparences
de son orthodoxie. La sincérité de l'auteur est au dessus de

tout soupçon. Il y a plus : en affirmant infatigablement la
filiation catholique du modernisme, Tyrrell est certainement
dans le vrai. Il n'est pas la dupe d'une illusion quand il
revendique le droit et le privilège de relever de la grande
tradition des Pères et qu'il proteste de son inaltérable
attachement à son Eglise. La foi chrétienne qu'il professe est

marquée au coin de la mentalité catholique, et la substance

religieuse de son credo personnel est identique avec celle de

analyser la genèse et les différents facteurs. Je me bornerai à recueillir dans les

derniers ouvrages de Tyrrell les leçons précieuses dont pourrait profiter le
protestantisme. Je n'ignore pas qu'on trouverait, dans les livres de MM. Blondel
Laberthonmere, !e Roy, Loisy, etc, des citations nombreuses, qui fourniraient
des passages parallèles à ceux que j'emprunte à Tyrrell; mais on me permettra de

me renfermer dans les limites que je me suis tracées. Nous désignons par des

chiffres romains les quatre principaux ouvrages de Tyrell cités dans cette étude ;

I. (Lettre à un anthropologiste, a much abused letter, 1908) ; II. (Suis-je
catholique'! Médiévalisme? 1908), III. (De Charybde à Scylla 1910, IV. (Le christianisme
à la croisée des chemins. 1911).

1 IV, 265, Id, p. 19: «Lorsqu'on suppose que ce modernisme-là est un
mouvement s'écartant de l'Eglise pour converger vers le protestantisme libéral, on

montre qu'on en ignore complètement la signification, aussi complètement que le

fait l'Encyclique Pascendi, Cf. p. 64, 71, 85, 91, 101, 124, 306, 329. »

THÉOL. ET PHIL. 1911 18



266 P- LOBSTEIN

la conscience collective de ses frères. Cette certitude est restée

jusqu'au bout le centre de gravité de toutes les idées de

Tyrrell, et quelle que soit la sévérité des jugements qu'il
porte sur la Borne d'aujourd'hui, il demeure invariablement
fidèle à cet idéal. La contre-partie de cette appréciation se

retrouve dans la manière dont le modernisme comprend et
caractérise le protestantisme. La conscience de ce qu'il lui
doit ne l'empêche pas de formuler de graves réserves et des

critiques sévères et redoutables. « Quelque profonde que
soit ma vénération pour les grandes vérités et les principes
que défend le protestantisme, je me sens glacé par son peu
de tendresse humaine, par sa sévérité si dure, par son
rationalisme implacable. S'il suffit à une moitié — peut-être la
meilleure moitié de l'âme,— il laisse l'autre mourir de faim.
La religion de tous les hommes doit être nécessairement celle
de l'homme tout entier : catholique en profondeur aussi bien
qu'en étendue '. »

C'est surtout le protestantisme libéral qui essuyé le feu de

la critique de Tyrell. « Le protestantisme libéral est plutôt
un système de morale religieuse qu'une religion. Il insiste
simplement sur le fait que la moralité est la religion et met
notre vie et notre action en harmonie avec cette face
spirituelle et invisible du monde qui est un objet de foi, le postulat

nécessaire de la moralité. Ceci est assurément une vérité
prise dans le christianisme ; ce n'est pas toute la vérité 2. »

En éliminant de l'Evangile l'élément transcendant, le
protestantisme libéral en a éliminé le facteur essentiel ; il a retenu
et séparé du reste ce qui n'était que secondaire et subordonné,
à savoir l'élément moral, qui seul peut avoir une valeur pour
ceux qu'impatiente le miraculeux ou ie transcendant. Pour
ceux-là, le christianisme n'est que la moralité du Christ, le

royaume des cieux n'est que le terme de l'évolution morale sur
la terre. Dieu est la loi de justice et Jésus est le fils de cette
loi. Sa vie a la signification de celle d'un éducateur et d'un
modèle de morale, et sa mort vaut comme exemple de dévoue-

' II, 23. Comp. 206-207 ; III, 24-25.

* IV, 92-93.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 267

ment à lajustice. Il est ressuscité dans le triomphe et
l'expansion de son enseignement moral, et il est monté à la
droite de Dieu dans l'opinion des hommes. Sa doctrine est un
jugement constant du monde. Sa seconde venue se produira
au terme idéal et inaccessible de l'évolution morale de

l'homme, quand tous seront saints et que le royaume de Dieu
sera réalisé sur terre dans son plein développement. Tout
ceci est vrai dans un sens et toujours impliqué dans le
christianisme. Cette face des choses a été mise en lumière par suite
d'une révolte contre le transcendantalisme excessif qui l'avait
longtemps cachée aux yeux. Mais en étouffant à son tour le
transcendantalisme pour s'en venger on a supprimé le Jésus
de l'histoire \ » C'est précisément au nom de l'histoire que
Tyrrell s'élève contre le Christ du protestantisme libéral. A
cet égard, il renvoie à Harnack et à ses partisans le reproche

si souvent formulé contre le catholicisme, à savoir qu'il y
a entre Jésus et l'Eglise catholique une solution de
continuité. « Ce n'est pas entre Jésus et le catholicisme, mais entre
Jésus et le protestantisme libéral que le pont manque et qu'un
vaste fossé se creuse... » « Quoi qu'ait été Jésus, il n'a été en

aucun sens un protestant libéral. Tout ce qui dans le
catholicisme répugne le plus à notre manière actuelle de penser,
dérive de lui2. » A la théorie de « la rechute, » chère au
protestantisme libéral, Tyrell, comme Loisy, substitue
l'affirmation de ce la continuité de l'Eglise et du « petit troupeau »

qui attendait et préparait le Boyaume. Jésus, dans ce que
nous appelons son « imagisme » apocalyptique, ne voyait
nullement une suite d'images, mais bien des faits3. »

Dans la mesure où Tyrrell combat les explications du
protestantisme libéral, il est disposé à rendre hommage aux
sectes protestantes qui, pense-t-il, ont su maintenir plus
fidèlement le contact avec le christianisme authentique.
« Bétablissez la foi au Christ présent dans chaque âme, et
vous aurez le christianisme même là où manque la tradition

i IV. 117-118.

IV, 101, 19, 64 suiv. 85, 91, 124, 117.

3 Idem, p. 124-125.



268 P- LOBSTEIN

catholique intégrale, comme, par exemple, dans le christianisme

évangélique et non critique de tant de sectes1. »

Il serait sans doute intéressant de recueillir les jugements
formulés par Tyrrell sur les différentes tendances du
protestantisme8, mais nous estimons qu'il y a plus de profit à faire
abstraction de ces divergences et à porter notre attention sur
les questions de principe. C'est en nous plaçant sur ce terrain
qu'il nous sera facile de dégager des œuvres de Tyrrell quelques

idées maîtresses qui nous rappelleront certaines vérités

trop souvent méconnues parmi nous, ou qui nous aideront
à reconquérir et à mettre en pleine lumière des notions
peut-être acceptées par quelques-uns mais trop négligées par
les autres.

I

« La mentalité du protestant est une mentalité individualiste.

Il subit bien la pression du temps, des circonstances,
mais il la réduit au strict minimun ; sa passion pour
l'indépendance tend à faire de lui un isolé. S'il arrive à

comprendre la nécessité de l'association, il la comprendra par
son intelligence plus que par son cœur ; il est porté à en

faire une machine commerciale, quand ce n'est pas une
machine de guerre. Sa maison à lui est toujours plus belle

que le temple ou l'église où il se rencontre avec ses frères.
Pour le catholique, au contraire, l'église où il se rencontre
avec ses frères est la véritable maison, son véritable centre,
son foyer : en Calabre, dans les villages détruits, il y a deux

ans, par les tremblements de terre, les églises ont été partout
presque reconstruites en quelques mois ; je veux bien qu'il
puisse y avoir là quelque superstition, mais la superstition

1 Ibidem, p. 329. Pour le protestant libéral, au contraire, le Christ « n'est au

chrétien que ce que Mahomet est au musulman. » Ibid. 320-321, 325-330.

- Lire par exemple encore l'appréciation suivante : « Il est facile de montrer

que les sectes portent sur tel ou tel trait du christianisme une appréciation plus

juste que celle de l'Eglise; mais peut-être est-ce au prix d'une fausse simplification

et d'un appauvrissement de l'idée chrétienne. » Ibidem, p. 306.



OUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 269

n'aurait rien pu, s'il n'y avait, au-dessous, l'instinct profond

que l'homme n'est pas complet dans son isolementl. »

Le modernisme reste essentiellement catholique par la

guerre qu'il déclare à l'individualisme protestant, qu'il taxe

volontiers d'égoïsme et d'orgueil, et dans lequel il voit une
cause de faiblesse, une mutilation et un appauvrissement.
Par l'énergie avec laquelle il insiste sur les devoirs et les

privilèges delà solidarité spirituelle, par son ardeur à exalter
et à pratiquer la fraternité religieuse, par l'éloquence qu'il
apporte à développer la notion de la catholicité vivante et

intérieure, par la force qu'il puise dans cet attachement à

l'âme collective de l'Eglise, le modernisme est capable et

digne de donner aux protestants de sérieuses et précieuses
leçons. A l'école de Tyrrell nous trouverons les meilleurs
correctifs et les plus salutaires contrepoids au penchant
funeste qui nous porte à nous cantonner dans notre moi et à

méconnaître la loi sacrée qui préside à l'association humaine.
Il est bon que la conscience protestante soit sans cesse

rappelée et ramenée à ces grandes et élémentaires vérités :

le rationalisme et le mysticisme tendent l'un et l'autre, et
chacun à sa manière, à isoler le sujet, à l'arracher à son

milieu, à supprimer ou à ignorer les conditions normales du

développement humain, à créer un morcellement qui finirait

par dissoudre toute communauté religieuse et par
aboutir à l'anarchie ou au fanatisme sectaire2. Becueillons

•M. Paul Sabatier, Les Modernistes, 1910, p. 25-56.
2 Tyrrell se déclare à la fois contre l'individualisme rationaliste du protestant et

contre le monopole ultramontain, qui incarne la vérité religieuse dans un individu
et la centralise dans le pape, II, 26 : « Je n'ai eu d'autre préoccupation que de

défendre le principe catholique securus judicat orbis terrarum contre tous les

individualismes quels qu'ils soient, depuis celui qui fait du jugement particulier
de chaque homme sa règle de conduite, jusqu'à celui qui impose le jugement
d'un seul à tous les autres. » Ibid, pag. 132-133: « Le modernisme ne reconnaît

pas l'indépendance de chaque individu en particulier ; il ne reconnaît pas davantage

la soumission absolue de tous à la volonté particulière et au jugement d'un
individu privilégié ayant le pouvoir d'imposer à tous les définitions théologiques
sous peine de damnation éternelle. » — Voy. les belles pages sur « l'âme collective

» III 209-216.



270 P. LOBSTEIN

donc avec respect et essayons d'appliquer les sages et
féconds conseils du plus religieux des modernistes : « La
variété sans unité est pour le moins un aussi grand mal

que l'unité sans variété ; là où l'accord de tous ne sert pas
de but à l'effort individuel, là où la diversité est acceptée
une fois pour toutes comme une situation normale et
satisfaisante, il ne peut y avoir de progrès réel. La critique laissée

à elle seule est stérile, elle désagrège sans rien construire.
Et c'est pourquoi nous ne pouvons pas nous passer d'une
Eglise enseignante qui contienne dans ses frontières toutes
les variétés de l'expérience individuelle, toutes les réflexions
dont le conflit momentané s'harmonise tôt ou tard dans une
synthèse féconde1. » ...« Par notre identification avec la
société extérieure, pourvu que cette identification soit vitale
et volontaire, et non une adhésion passive et machinale,
notre faiblesse individuelle est suppléée par une participation
à la force et aux ressources collectives ; nous sommes

portés par la foule, entraînés par sa course, et nos convictions

en sont plus fortes, nos intentions plus fermes, nos
sentiments plus vifs, comme aussi nos désirs d'être
consciemment participants du monde dans lequel nous vivons.
Nous mesurons notre courage, notre espérance et notre
confiance à la force que nous sentons exister dans l'armée à

laquelle nous appartenons et dans le récit de ses victoires
passées2. » ...« Vous êtes, je le vois, aussi nettement que
jamais en opposition avec les artifices psychologiques de

l'individualisme religieux ; vous voyez que, semblable au

sens musical ou à tout autre sens artistique d'ordre spirituel,

le sens religieux nécessite l'influence educatrice d'une
société permanente très étendue pour son développement et

son progrès, qu'il lui faut ses écoles, ses professeurs, ses

grands maîtres, ses laïques, ses docteurs, ses traditions,
règles, principes et étalons. En outre, dans la mesure où

1 II, 14-15. — Cf. ibidem, p. 112 : « Une active coopération àia vie collective, le

sentiment de responsabilité vis-à-vis de cette vie collective, voilà ce qui constitue

une vie personnelle et sociali'. »

2 1,87-88.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 271

elle prend la forme d'une société universelle, une religion
nécessite un organisme par lequel ses membres puissent
être amenés à s'influencer naturellement, grâce auquel ses

idées, ses énergies, ses désirs éparpillés parmi des millions
d'individus, pourront être réunis sur un point unique et
ramenés à une somme commune. Vous voyez ainsi que le

principe de schisme et de division est per se très perfide,
qu'il rétrécit la surface de cette vie et de cette expérience
collective qu'une telle société a pour fonction de rassembler
de partout, de classer et de distribuer à chacun sous forme
de nourriture; vous voyez qu'une corporation ou un individu
schismatique sont éliminés de l'organisme vivant et de son

passé historique; que le schisme prive l'organisme de la
force de certaines idées et impulsions rigoureuses qui,
demeurant à l'œuvre au dedans des limites de sa périphérie,
auraient éventuellement modifié d'un bout à l'autre son

caractère permanent et peut-être sauvé ces idées et impulsions

d'un sort équivalent à celui de la vapeur qui s'échappe
de la chaudière et qui trouve le secret de son utilité dans la

pression de ses murs de prison1. »

Qui oserait nier qu'il y a, dans le protestantisme, un
élément schismatique et sectaire, une disposition naturelle à

s'isoler volontairement on inconsciemment de ses frères,
à se mettre hors de contact avec les forces vives qui circulent

dans le corps social de l'Eglise
A force de glorifier l'Eglise invisible, nous faisons de cette

Eglise une pure abstraction, et la société religieuse cesse

d'avoir une prise sérieuse sur ceux qui ne sont que fort
improprement ses membres2. N'hésitons pas, pour guérir et

>1, 64-65.
2 Tyrrell critique fort judicieusement la formule de l'Eglise invisible et de

l'Eglise visible : imaginée par l'orthodoxie protestante, cette formule exprime
maladroitement une précieuse vérité « Lorsque vous dites qu' « une Eglise
protestante est nécessairement invisible », je demande si l'Eglise d'Angleterre est

invisible si l'Eglise luthérienne, l'Eglise presbytérienne, l'Eglise méthodiste est

invisible Si vous entendez parler du corps exté.ieur, ces Eglises sont aussi visibles

que l'Eglise de Rome ; s'il s'agit de l'unité intérieure, symbolisée par le corps

extérieur, l'Eglise catholique est tout aussi invisible que ces Eglises. » II, 106.



272 P. LOBSTEIN

nous amender, à recourir à l'antidote que préconise le

modernisme de Tyrrell. Pour lui, « la seule chose nécessaire

est, sans doute, la communion avec l'Eglise invisible,
c'est-à-dire avec Dieu présenté à nous dans le Christ et dans

tous les imitateurs du Christ, présents et futurs, avec tous

ceux qui, quelle que soit la foi qu'ils aient professée, ont
souffert à un degré quelconque et se sont abandonnés à la

cause de Dieu et à sa volonté » ; mais il se garde bien de

négliger pour cela « la communion avec l'Eglise visible,
avec ceux principalement qui professent être les disciples
du Christ y> ; il estime même que cet attachement libre et

volontaire à la communauté des croyants est te la condition

d'une communion plus fructueuse avec l'invisible... Il
y a une profondeur, une élévation, une étendue et une

plénitude ajoutées à notre vie intérieure par une association
consciente et sympathique avec une cause ou avec une
œuvre aussi universelle que celle du catholicisme, quelque
chose d'analogue à l'expansion spirituelle produite en nous

par une participation active, intelligente et altruiste à la vie
de notre patrie1. »... «La société, en tant qu'organisation
sociale, est la condition normale de notre développement
rationnel et moral. Par son intermédiaire, nous entrons dans

une communication plus fructueuse avec notre entourage
entier, avec ce Tout auquel nous appartenons, de qui nous
tenons tout, à qui nous devons rendre tout, puisque la vie
même consiste dans cet échange et dans ce commerce. La

société nous fait héritiers de sa propre expérience collective
du passé et nous lance dans la vie, non pas comme des

mendiants, mais bien comme des capitalistes. La vie sociale
vraiment désintéressée d'un homme qui ne se borne pas à vivre
au milieu de ses compatriotes, mais qui vit pour eux, en qui
domine le véritable esprit civique ou national au détriment
des intérêts purement personnels et particularistes, cette vie,

par rapport à la vie religieuse, peut être ramenée à une sorte

11, 66-67. Cf. II, 105 : « En dehors de toute tradition sociale, un hommene peut pas

plus se faire une religion à son usage qu'il ne peut se faire un langage qui ne

soit qu'à lui. »



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 273

de foi, d'espérance et de charité ; car, en un tel homme, la
finalité et l'esprit général supplantent l'esprit d'égoïsme ; les

fins, affections et intérêts généraux absorbent et transforment
chez lui les intérêts particuliers, et, comme membre actif de

l'organisme social, ses énergies intérieures et extérieures
sont renforcées par celles de toute la communauté qui agit
par son intermédiaire. La vie commune entre en lui dans la

mesure où il entre en elle; plus il donne, plus il reçoit ; il
s'assagit avec la sagesse commune, devient fort de sa force,
riche de ses richesses. — De même la vie religieuse, vie de

communion avec cette puissance qui fait l'homme juste, de

communion avec Dieu tel qu'il se révèle dans chaque homme
ou dans l'humanité entière, de communion avec les hommes

comme révélant Dieu, cette vie a évidemment besoin pour
son parfait développement d'une société qui embrasserait le

monde entier. En fait, une telle société n'existe pas, mais

voilà ce qu'est le catholicisme, du moins comme tendance
ou aspiration. « Allez, faites des disciples dans toutes les

nations, les baptisant. » Il se peut que la communion romaine
ne soit guère plus que le tronc charbonneux d'un arbre
fendu par la foudre et mis en pièce par les autans. Il se peut
qu'elle soit et elle est probablement plus responsable de

tous les schismes que les schismatiques eux-mêmes ; cependant,

contrairement à eux, elle demeure pour le principe de

la catholicité, pour l'idéal d'une humanité spirituelle
entourant le Christ qui est le centre dans une société divine
du Boyaume de Dieu, gouverné par le Fils de Dieu ; elle
est au moins un essai, non encore arrivé à sa maturité,
de cette association religieuse embrassant tout, et qui,
comme un instrument médiateur, assurerait le commerce le

plus complet et le plus libre entre ses différents membres et
le grand Tout, c'est-à-dire entre l'âme et Dieu. Et quand
nous considérons comment le grain de l'Evangile a attiré à

lui tout ce qu'il y avait de plus riche dans le sol religieux
de Juda (nourri lui-même par les expériences de religions
plus anciennes dans un passé oublié) aussi bien que dans

celui de Borne et de la Grèce, et, à travers eux, dans le



274 P. LOBSTEIN

monde oriental dont ils s'étaient approprié la sagesse; quand
nous nous rappelons aussi comment le travail collectif de

l'Eglise pendant deux mille ans a transformé ces matériaux
et les a renforcés, nous devons au moins reconnaître que sa

croyance personnifie les résultats des expériences religieuses
d'une vaste partie de l'humanité et d'une période très
étendue; qu'il donne de l'absolu, de cet au-delà qu'appréhende

la foi, et des relations de l'homme avec le monde, une
image qui ne manque pas d'une certaine vérité pratique ou
dirigeable et susceptible dès lors d'être mise à l'épreuve de

l'expérience. Nous ne devons pas la prendre comme on pourrait

prendre une phrase dont nous déterminerions le sens

par l'étymologie de chaque mot isolément, oubliant que la
différence produite par l'usage et le contexte en modifie le

sens; mais nous devons plutôt l'envisager dans son entier
comme un symbole de cette impression propre que l'Infini a

laissée sur la conscience d'une si grande et si notable partie
de l'espèce humaine 1. »

En affirmant avec conviction le caractère solidariste de la

religion chrétienne dans l'espace et dans le temps, en
suivant ses effets et son action à travers les siècles et sur tous
les points du globe, Tyrrell reprenait la théorie fondamentale

de Newman, sa notion du développement ou de la tradition,

qu'il interprète dans son sens le plus spirituel et qu'il
ramène à sa signification essentiellement religieuse. Le
protestantisme le plus indépendant et le plus jaloux peut
s'approprier sans réserve la conception riche et féconde que le

moderniste dégage de l'Essai^de l'illustre cardinal. L'évolution

de Tyrrell n'est pas une hypothèse empruntée à Darwin,
elle est une explication que lui suggèrent les faits ; c'est

l'histoire, non la spéculation, qui la lui impose3. « La Tradition,

c'est la foi qui vit dans l'Eglise tout entière, qui se

1 I, 79-83 ; III, 60.

2Essaisurle développement de la foi chrétienne. — Cf. 1, 81 ; IV, 54 suiv.
3 166. Cf. p. 24 : « La conception catholique de la religion, — collectivité de

vie, de pensée et de sentiment, — en un mot tradition. » Rappelons-nous que

Tyrrell n'admet pas que « la tradition vit exclusivement dans la conscience épis-



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 27o

transmet de génération en génération, dont le corps tout
entier, non une poignée de personnages officiels, est le dépositaire

et l'organe de transmission. Le Saint-Esprit, répandu
dans le cœur de tous les fidèles, est l'auteur de cette règle et
de cette foi ; l'Episcopat n'en est que le serviteur, le témoin
et l'interprète1. « La Bévélation que Jésus-Christ a laissée à

ses disciples, c'est celle de la vie divine du Père, fidèlement
représentée par celle de l'Eglise2... » Cette révélation est un
principe qui évolue sans relâche, duquel procède un incessant

renouvellement ; « le Modernisme sait que chaque
période nouvelle impose à l'Eglise un nouveau travail
d'adaptation3. » « L'idée chrétienne catholique contient, en elle-
même, la puissance de reviser sans cesse ses catégories, de

modeler d'après son degré de croissance sa propre représentation

; enfin une transformation ou révolution de ce genre ne

serait qu'un simple épisode du processus régulier de sa vie,
un simple pas en avant vers cet état meilleur et plus plein de

cette conscience de soi qui jusqu'ici n'avait été qu'instinctive
et confuse4.»

Telle est la première leçon que nous donne le modernisme
catholique dans sa manifestation religieuse la plus haute et
la plus pure. Il nous met en garde contre les écarts et les

outrances d'un individualisme sans frein, il nous rappelle la

dépendance étroite dans laquelle nous nous trouvons l'un
vis-à-vis de l'autre, il ravive en nous la conscience de la
bénédiction et des privilèges de la solidarité chrétienne. Ce n'est

pas que cette vérité soit inconnue et étrangère à la forme

protestante du christianisme. Pour s'en convaincre, il suffit
de se sou venir des idées de Luther et de Calvin sur la maternité
de l'Eglise, de se reporter aux principes de Schleiermacher
et de Bitschl sur les caractères essentiels de l'association

religieuse, de citer les noms de Secrétan et de Fallot, qui
remirent en vigueur et en honneur le principe de la solidarité
et qui s'appliquèrent à en développer les conséquences; enfin

copale collective ou, ce qui serait pire encore, dans la seule conscience du pape. »

(Page 45.)
1 II, 49. - 2 II, 61. — 3 II, 189. — '' IV, 19 Cf. 182 suiv.



276 P. LOBSTEIN

n'y a-t-il pas, dans ce que l'on appelle improprement peut-
être le christianisme social, à côté des préoccupations d'une
valeur contestable, la tentative de remédier à l'atomisme

spirituel, qui est l'un des dangers du protestantisme Nous

n'avons donc pas attendu Tyrrell et ses amis pour saisir et

apprécier cet élément si important delà foi chrétienne, et ces

reproches qu'adressent les catholiques au protestantisme ne

sont fondés que dans une certaine mesure, mais il n'en est

pas moins vrai que leur polémique nous signale un écueil
contre lequel nous sommes trop souvent exposés à nous heurter.

Il convient donc de leur savoir gré du service qu'ils nous
rendent et de profiter de l'enseignement que renferment
leur parole et leur exemple.

II

A cette leçon vient s'ajouter immédiatement une deuxième

qui découle de la première et qui la confirme en la
complétant.

S'il est vrai que la vie collective enveloppe et enrichit la
vie individuelle, si le sujet ne peut grandir et se fortifier
qu'au sein de l'association spirituelle à laquelle il appartient,
si une forte et étroite solidarité embrasse la série des générations

qui se succèdent sur la scène de l'histoire, s'il se fonde
ainsi une tradition vivante et présente, incessamment
actuelle, infatigablement féconde, il faut appliquer aussi cette

explication évolutionniste à la révélation évangélique saisie
dès son origine et suivie dans tout son développement. Nous
touchons à l'un des points les plus faibles, ou plutôt à l'une
des plus graves erreurs de la doctrine protestante. La

critique du modernisme s'accorde ici avec la polémique ultra-
montaine, et il me paraît difficile de contester la justesse de

l'une et de l'autre.
« Nos anciens théologiens renfermaient la révélation

chrétienne dans les limites de l'âge apostolique; cette révélation,
disaient-ils, s'est arrêtée après la composition des livres
saints ; la grande époque de la pensée chrétienne est close.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 277

Il s'ensuit que la connaissance et la piété chrétienne doivent
s'appliquer sans cesse à se reporter vers l'âge d'or qui se

trouve derrière nous, ce retour conscient et voulu constitue
tout le progrès, nous n'avons plus à vivre que des rentes de

notre patrimoine spirituell. » Sans creuser un pareil abîme

entre le premier siècle et les siècles suivants, le protestantisme

libéral voit aussi l'essence du christianisme dans le

christianisme primitif; tel est le point de vue de Harnack,
qui confond la religion chrétienne avec l'Evangile du Christ,
réduit à sa plus simple expression.

Le modernisme rejette cette conception qui lui paraît
étroite, mécanique et singulièrement pauvre. Tout le livre
de Loisy, l'Evangile et l'Eglise, est une argumentation serrée

contre la théorie de Harnack2. Le principe de l'orthodoxie
protestante, qui renferme dans l'Ecriture sainte la vérité
chrétienne stéréotypée une fois pour toutes, est vivement
combattue par Tyrrell : « le moderniste ne considère pas l'essence

du christianisme comme composée d'un ou de deux
principes simples donnés dès le début et demeurant immuables
sous une masse déconcertante d'adjonctions vaines ou
dangereuses. Il croit, au contraire, que cette essence s'enrichit
et s'organise chaque jour, éclairée par les principes vivants
qui président à son développement et qui l'aident à s'assimiler
ce qu'il y a de bon et de vrai dans le travail du développement

humain. Le christianisme n'est pas seulement le levain

primitif, mais toute la masse qui a fermenté, qui s'est
christianisée et qui s'est étendue d'âge en âge. Sur ce point le
moderniste est d'accord avec le médiévaliste contre le
protestant. Mais il ne croit pas que ce travail se soit arrêté au
treizième siècle, et par conséquent, il est encore plus fidèle

au principe catholique3 ...»
Essayons de montrer comment Tyrrell applique cette

conception au centre vivant de l'histoire évangélique et de la foi
chrétienne, la personne de Jésus-Christ. Ici encore il reprend
la théorie de Newman et de Mœhler, mais en l'élargissant et

1 M. P. Sabatier, Les modernistes, p. xxxvn.
2 IV, 15, 265 — 3 II, 179-180.



278 P. LOBSTEIN

en la spiritualisant. Pour eux, la tradition catholique, c'est
« le Christ lui-même se réincarnant de génération en
génération dans l'Eglise historique, qui est son corps, et poursuivant

à travers les âges un perpétuel ministère de médiation
et de révélation 1. »

Tandis que l'école critique, représentée chez les protestants
par Harnack, Bousset et une légion de savants qui se réclament

de l'histoire, soutient qu'il y a entre le Jésus de l'histoire

et le Christ du catholicisme une solution de continuité
et un profond abîme, Tyrrell estime que « ce n'est pas entre
Jésus et le catholicisme, mais entre Jésus et le protestantisme
libérai que le pont manque et le fossé se creuse. L'expression
ou la forme, est sans doute plus ample et plus complexe
dans le catholicisme que dans l'Evangile, mais les traits
principaux, centraux sont les mêmes2. »

Nous ne nous attacherons pas à reproduire et à examiner
en détail l'argumentation par laquelle le grand moderniste
irlandais établit et justifie sa thèse. Nous croyons que,
malgré le respect qu'il professe pour la critique et l'histoire,
en dépit de la liberté absolue qu'il revendique pour la
science et la recherche indépendante, il a été la victime de

nombreuses et fâcheuses illusions. Mais le nœud de la question

réside ailleurs. Il s'agit de savoir si la foi religieuse
peut rester enchaînée à la personnalité du Jésus terrestre,
dont la critique essaye de reconstituer l'image en interrogeant

les documents du passé et en puisant aux sources
qu'elle considère comme les plus sûres et les plus authentiques.

En recueillant quelques rares paroles de l'apôtre
Paul, en soumettant les Evangiles synoptiques à une série de

triages minutieux et sévères, en faisant œuvre d'histoire et
de critique, l'on aboutit à une solution qui restera toujours
approximative et, même dans les circonstances les plus
favorables, on ne s'élèverajamais jusqu'à une certitude unanimement

partagée et absolument inattaquable. Est-il permis de

1 Voir l'exposé lumineux de cette théorie dans l'œuvre posthume d'Auguste

Sabatier, Les religions d'autorité et la religion de l'Esprit, 1904, p. 123-129.
2 IV, 101-92.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 279

décorer le résidu de ces opérations critiques du nom du
Jésus historique? Est-il admissible surtout que l'on transforme

un problème en article de foi1? La conscience
religieuse du croyant restera-t-elle emprisonnée dans les étroites
limites que lui tracera l'histoire? Sera-t-elle solidaire de

toutes les vicissitudes d'une science incessamment variable et

qui se condamnerait au suicide, le jour où elle s'imaginerait
avoir dit son dernier mot? Questions infiniment graves,
ardemment débattues à l'heure présente et sur lesquelles le
modernisme est à même de répandre quelque lumière.

Le nerf du débat gît dans l'effort tenté par Tyrrell pour
échapper à l'étreinte d'une orthodoxie asservie à la lettre
biblique ou d'un historisme tourné uniquement vers le

passé. Pour accomplir cette œuvre libératrice, il se place
résolument sur le terrain du « mysticisme chrétien ».

« Saint Paul est un interprète fidèle quand il identifie le
Christ et l'Esprit, quand, traitant de l'Esprit qui habite en

nous, il déclare que c'est le Christ qui habite en nous.
Jésus était si fort dominé et asservi par l'Esprit que sa vie
fut simplement la vie de l'Esprit, ses paroles, les paroles
de l'Esprit... La personnalité, le « moi » qui parle et qui
agit en Jésus, c'est l'Esprit, quoiqu'il parle et agisse à

travers les limitations d'un organisme humain. C'est l'Esprit
fait homme. Le verbe qui illumine tout homme s'est fait
chair ; le principe qui besogne au fond de nos êtres est là,
devant nous ; on peut le voir, l'entendre, le toucher. En
lui nous avons vu le Père, — non dans sa plénitude,
mais dans la mesure où Dieu est l'image de l'homme et se

révèle à lui-même en une humanité divine. Il vient, pour
ainsi dire, vivre lui-même notre vie. C'est ainsi que, par
le christianisme, Jésus et Esprit devinrent des termes
interchangeables, que la naissance de l'Esprit dans l'âme d'un
homme équivalut à la naissance de Jésus et à sa présence...
Toutes les instructions, toutes les exhortations, tous les

préceptes de la religion chrétienne manquent leur but
1 C'est ainsi que Strauss déjà posait la question dans son dernier ouvrage sur

L'ancienne et la nouvelle foi.



280 P. LOBSTEIN

s'ils ne réussissent qu'à faire d'un homme un obéissant
imitateur du Christ envisagé comme le premier fondateur et
comme ie modèle d'un système religieux nouveau, s'ils
n'évoquent pas cet Esprit qui s'incarnait en Jésus et qui,
par conséquent, est Jésus. Jésus n'était pas seulement un
idéal révélé de la personnalité humaine, mais un idéal

vivant, plein de force, communicatif, une flamme qui se

propageait d'une âme à l'autre. La personnalité, seule, peut
agir sur la personnalité. Nous pouvons considérer des

préceptes, des instructions d'une façon impersonnelle ; nous

pouvons y obéir, les suivre et en bâtir de quoi consolider la
structure de nos habitudes mentales et morales. Mais,
quelquefois, il nous est possible de saisir l'esprit et la personnalité

d'un homme, dans leur entier, au moyen de ses paroles,

de ses actes, de sa manière. On éprouve alors en lui
une influence personnelle écrasante, et l'on s'empare de

l'esprit vivant et concret qui se cache sous les lettres et les

mots épars par lesquels il s'exprime. Dès lors nous le

sentons vivre en nous comme une force qui maîtrise, et

nous connaissons ses voies et sa volonté comme jamais
aucune instruction ne pourrait nous l'apprendre. Voilà ce

qui distingue le chrétien du sectateur d'un prophète ou d'un
maître. Le christianisme lui fait connaître l'enseignement du
Christ et le lui montre comme un moyen de faire naître le

Christ dans l'âme, de constituer au fond de nous une
personnalité divine, d'y établir un esprit qui se substituera
à tout précepte, à toute loi, étant précisément la somme et
la fin de toute loi. Jésus était lui-même le grand sacrement
et le symbole efficace de la vie et de l'esprit divin. Il agissait
sur ses disciples, non comme doctrinaire ou comme directeur

de jugement, mais avec toute la force d'une ascendance

personnelle, divine et mystérieuse, et qui se manifestait dans

chaque parole et dans chaque geste. Il n'était point un
prophète discourant au nom de l'Esprit ; il était l'Esprit lui-
même sous une apparence humaine. Il parlait comme seule
la conscience peut parler, les hommes entendaient et
obéissaient sans savoir pourquoi. Il pénétrait dans leurs âmes,



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 281

les possédait et les modelait à son image et à sa ressemblance.

Lorsqu'il les quittait au-dehors, matériellement, il
demeurait avec eux au-dedans du cœur. La conscience prit
une forme et ce fut la forme de Jésus. Terrassé par la
conscience, Paul s'écrie : « Qui es-tu, Seigneur » Et la

réponse révélatrice retentit : « Je suis Jésus que tu persécutes. »

11 fait allusion à ceci lorsqu'il dit : « Ce fut le bon plaisir de

Dieu de révéler en moi son Fils. Si je vis, ce n'est plus moi

qui vis, c'est le Christ qui vit en moi. » Dans quelle autre

religion parle-t-on ainsi du fondateur, si aimé, vénéré et

suivi qu'il soit La personnalité, voilà la fin, et la personnalité

favorisée sans doute par la médiation des signes et des

symboles extérieurs, voilà les moyens. Le feu engendre
le feu. L'esprit de Jésus manifesté dans l'Eglise, dans l'Evangile,

dans les sacrements, ses adeptes le conçoivent non
comme une doctrine, mais comme une influence personnelle

ajustant l'âme à sa propre nature divine. Il est

impossible, pour l'esprit ou la personnalité, de trouver une
expression adéquate en termes faits à un autre ordre d'expérience.

C'est grâce à une sorte de sympathie interne que
nous nous faisons une idée de la personnalité d'autrui
d'après la maigre sténographie de ses paroles, de ses actes,
de ses gestes, et seulement dans la mesure où nous sommes,
d'une façon latente, capables de retrouver en nous-mêmes

une personnalité similaire. Les véhicules, les symboles
sacramentels au moyen desquels l'Esprit se communique, ne
font pas partie de l'Esprit; l'enveloppe et la mentalité
humaines de Jésus, les limitations locales et temporelles de sa

connaissance et de sa pensée n'étaient que les élémenls
sacramentels servant d'intermédiaire à l'influence de son

Esprit divin. Il aurait tenu aux gens de notre temps un
discours différent : mais l'esprit en eût été identique. Un

grand artiste qui tire le meilleur parti des matériaux et des

méthodes médiocres dont il dispose, peut ainsi, et tout
aussi bien qu'en un style plus riche, révéler son esprit et

reproduire, par sympathie, la compréhension de l'observateur

; c'est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien.
THÉOL. ET PHIL. 1911 19



282 P. LOBSTEIN

L'imitation matérielle du Christ historique tend à anéantir
son esprit. Le Christ, l'Esprit vit en nous et se manifeste
sous les apparences, éternellement changeantes, de la

parole et du langage. Saint Paul dit, en ce sens, que si nous
avons connu le Christ selon la chair, nous ne le connaîtrons
plus ainsi désormais, mais seulement d'après l'esprit,
comme l'Adam céleste, le fils de l'homme, l'Esprit de Dieu.
11 y a longtemps que l'humanité a grandi au point de ne

pouvoir plus s'accommoder de ces formes apocalyptiques
de la pensée religieuse en lesquelles l'Esprit de Jésus se

montre pour la première fois sous l'aspect du Fils de

l'homme, du messie juif. Mais ce que cette croissance n'a

pas fait tomber en désuétude, c'est l'esprit lui-même qui, au
fond de nous, cherche sans cesse à recouvrir la même révélation

d'un vêtement nouveau. Telle est donc la caractéristique
spéciale du christianisme. Il n'a pas pour Jésus les yeux
d'un Franciscain pour saint François ou d'un Musulman

pour Mahomet; ceux-ci regardent comme tel le fondateur
de la société à laquelle ils appartiennent et voient en lui le

premier exemple de ce système de spiritualité qui leur a

été transmis d'âge en âge. Le chrétien considère Jésus

comme l'Esprit divin qui se révèle sous une forme humaine,
comme étant lui-même la révélation de Dieu; c'est le pouvoir

sacramentel de l'Evangile et de l'Eglise, pense-t-il,
qui se communiquent à l'âme, non les idées ou les
doctrines du Sauveur, mais son moi, son esprit et sa personnalité

propres; par sa présence intérieure il assure le salut
de l'âme, sa communion avec Dieu, sa vie éternelle. Etre,
pour ainsi dire, « possédé» par Jésus, c'est être possédé par
l'Esprit de Dieu. Ceux qui s'attachent à lui, qui l'environnent

comme un essaim d'abeilles entourent leur reine,
deviennent véritablement ses membres, vivifiés par l'Esprit
qu'il était; ils sont, eux, en Christ et le Christ est en eux,
le Christ est en Dieu et Dieu est en Christ, « afin qu'ils
soient parfaits en un seul.» C'est là ce que l'on trouve dans
le Nouveau-Testament du premier au dernier feuillet. Les

écrits paulo-johanniques en font peut-être un exposé plus



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 283

précis, mais le même fond apparaît dans les Synoptiques,
partout implicite et par endroits explicite. Nous rencontrons
de même dans la grande tradition christo-catholique : —
« Le Christ en vous, l'espérance de la gloire » — un Esprit
vivifiant, une influence personnelle prédominante, tuant
le moi et le péché par un amour filial, par le sacrifice de

soi, voués à Dieu et au monde entier comme étant en Dieu,
de Dieu et par Dieu... Ceux pour qui Jésus est un esprit
vivant et présent à l'intérieur de l'être, une flamme qui,
tout au long des siècles, renaît, d'une âme dans l'autre,
ceux qui reconnaissent l'expression de cet esprit, non pas
seulement dans la vie mortelle et les pensées du charpentier
galiléen, mais aussi dans celles des hommes qui l'ont
suivi et que la personnalité spirituelle et éternelle de Jésus

a possédés, ceux-là conservent toute leur sérénité en
face de la critique. ...Jésus eut pour mission de nous
remplir de cet Esprit, et non de nous enseigner la
métaphysique, la science, l'histoire, la morale ou l'économie
politique... Cette notion de Jésus envisagé comme la
présence divine intérieure et comme l'Esprit Sauveur me

parait être l'essence même du christianisme. Avoir foi au
Christ n'a jamais voulu simplement dire avoir foi en une
doctrine et en celui qui l'a enseignée, mais bien se saisir de

sa personnalité en tant qu'elle se révèle au-dedans de

nous... Par l'intermédiaire du corps mystique qu'anime
l'Esprit, nous sommes mis en contact immédiat avec le

Christ éternellement présent. Nous l'entendons dans l'Evangile,

nous le touchons de la main dans les sacrements. Il
continue à vivre dans l'Eglise : ce n'est point là une
métaphore, mais une réalité. Il y trouve un moyen de se

manifester, qui se développe chaque jour, qui complète et corrige
sans cesse l'expression revêtue par son individualité
mortelle. Ainsi, par l'instrumentalisme et les sacrements de

l'Eglise, la personnalité de Jésus se renouvelle et se fortifie
en nous, la puissance de son Esprit passe en nous, et nous
l'éprouvons... C'est là, quoi qu'en disent ceux qui n'y voient
qu'une illusion, une grande pensée, une croyance stimu-



284 P. LOBSTEIN

lante ; elle rompt les barrières de l'espace et du temps, rend
Jésus présent pour chaque âme, non seulement en imagination

mais en fait, et donne une forme, une physionomie,
une voix, une appellation humaine à « la Lumière qui éclaire
tout homme » et à l'Esprit qui se révèle dans les premières
et toutes faibles clartés de la conscience1 »

L'idée qui domine et inspire tous les développements qu'on
vient de lire est celle d'une tradition de vie spirituelle qui,
non seulement se transmet de Jésus à ses disciples de tous
les temps, mais qui se recrée dans les âmes en propageant à

travers les siècles la conscience de Jésus incessamment
assimilable et assimilée par nos consciences, les animant comme
un principe de vie, les pénétrant d'une force toujours
nouvelle, allumant partout des foyers de lumière et de chaleur.
Cette vérité constitue, d'après Tyrrell, le fond intime et
inaliénable de la notion catholique de la tradition. Seulement
le modernisme s'applique à éliminer de la conception romaine
l'élément magique et superstitieux : il s'agit d'une tradition
essentiellement spirituelle, qui se développe suivant les lois de

la psychologie et de l'histoire. Sans doute le mystère ne

disparaît pas, mais ce mystère est celui de la vie même, qui se

répand par contagion intime et que nulle analyse ne réussit
jamais à saisir et à expliquer. Dans ce processus spiritnel la
vieille antithèse, créée par le rationalisme scolastique entre le

surnaturel et le naturel, s'évanouit et n'a plus de sens.

L'évangile et les sacrements ne sont pas superflus, mais leur
action est autrement définie ; ils sont les auxiliaires précieux
de l'Esprit, les véhicules et les intermédiaires du divin, qui
font parvenir jusqu'à nous le fleuve de l'intarissable révélation

; leur action est morale et religieuse, s'exerçant non pas
en vertu d'un pouvoir occulte et de je ne sais quelle substance

transcendante, mais par le libre jeu de la vie, par le déploiement

des facultés de l'âme sollicitées, vivifiées, enrichies au
souffle de l'Esprit. Ne craignons pas d'entendre du Christ ce

que nous osons affirmer de la religion qui porte son nom.

1 iv, p. 313-329.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 285

S'il demeure pour nous non seulement l'initiateur, mais le

centre de cette religion, c'est à la condition de ne pas la
faire rétrograder vers les quelques années qu'il passa sur la
terre et de ne pas enfermer sa puissance dans les limites de

son pays et de son époque. Jésus de Nazareth ne peut être le
fondement de notre foi que si nous le considérons dans la

totalité de ses manifestations, que dis-je? si nous le saisissons
dans l'expérience présente et continue de sa vie et de son

œuvre. Cette expérience ne se produit que dans la conscience
de ceux qui, éprouvant l'identité de son action avec l'action
de l'Esprit de Dieu, embrassent le Christ comme une réalité
actuelle et vivante. Il ne suffit pas de dire que Jésus de

Nazareth n'est pas le Christ tout entier, que le Christ d'aujourd'hui

est infiniment plus grand que le Christ d'autrefois,
qu'il est le Christ augmenté de tout ce qu'il a été dans l'histoire

extérieure du monde, dans la transformation des idées

et des peuples, dans l'évolution sociale vers la justice et la

fraternité, le Christ enrichi de tout ce qu'il a été dans le
monde de l'invisible, dans l'âme de ses croyants1. Il n'est le

Seigneur et le Sauveur que dans la mesure où il ressuscite et

revit dans le cœur de ceux qui entrent dans le courant de vie

spirituelle, dont il est la source inépuisable et le perpétuel
dispensateur. Pour le croyant, pour le simple et humble
fidèle, la figure du Jésus historique n'est pas le but vers lequel
se tournent ses regards et tendent ses efforts : elle n'est qu'un
moyen, elle sert à réveiller, à dégager, à faire dominer
l'esprit divin, l'esprit de sainteté et d'amour qui, procédant
du Christ, a passé dans les consciences et les cœurs, s'incarne
dans ses vrais disciples et continue de vivre dans ce que
l'Ecriture appelle le corps du Seigneur, c'est-à-dire l'Eglise.
Et voyez combien cette manière de comprendre le Christ et
de pratiquer la foi chrétienne nous rend libres et forts vis-à-
vis des recherches les plus indépendantes et même des
hypothèses les plus aventureuses de la science. Quand la critique
réussirait à entamer la tradition évangélique plus profon-

1 M. H. Monnier, La mission historique de Jésus, 1906, p. xxix.



286 P. LOBSTEIN

dément qu'elle l'a fait jusqu'ici,la seule chose nécessaire serait
inaccessible à ses atteintes. Pour nous initier à la communion

spirituelle du Christ, pour susciter dans nos âmes l'expérience

libératrice et vivifiante, pour faire triompher en nous
le royaume du Seigneur qui est l'Esprit, il n'est pas besoin
de l'appareil formidable et compliqué de l'histoire ou du
dogme : une parole, un geste, un regard du Sauveur suffit.
L'appel adressé à un disciple, la parabole racontée au peuple,
la vue de la croix du Calvaire peuvent déterminer la crise
intérieure, assurer la bienheureuse victoire, et réaliser l'expérience

qui arrache à l'apôtre ce cri d'éternelle reconnaissance :

«Si quelqu'un esten Christ, il est une nouvelle créature ; les

choses vieilles sont, passées, voici toutes choses sont devenues

nouvelles. »

Ainsi compris, le point de vue qui a trouvé en Tyrrell un
interprète lumineux et un éloquent défenseur se sépare à la
fois de l'ancienne conception orthodoxe et du programme de

l'école critique. La première isole l'âge apostolique du

développement des siècles suivants et trace à l'action et à la
révélation divines des limites incompatibles avec la liberté et la
souveraineté de l'Esprit. La seconde tend à substituer la
connaissance historique de Jésus de Nazareth à l'intelligence
religieuse de sa personne et de son œuvre ; la conséquence
dernière de cette prétention serait d'éliminer la doctrine
christologique de l'enceinte de la dogmatique chrétienne et
de la remplacer par un chapitre sur l'histoire de Jésus.

Il faut répéter cependant ce que nous avons dit à propos de

la première leçon que nous a donnée le modernisme. Les deux
extrêmes que proscrit le modernisme de Tyrrell n'existent
plus à l'état pur et ne forment plus un ensemble cohérent et

conséquent. En outre, la voie que montre et suit l'éminent
moderniste n'est pas nouvelle ; la théologie protestante s'y est

engagée à maintes reprises, avec des tâtonnements et des

inconséquences, mais souvent aussi avec bonheur et succès.

Il convient de nommer en première ligne l'illustre réformateur
de la théologie protestante au début du xixe siècle. Le «

mysticisme » de Tyrrell ressemble singulièrement à celui de



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 287

Schleiermacher: c'est la même notion de l'évolutionnisme
religieux dont le facteur primitif et l'agent permanent est le

Christ, non pas Jésus de Nazareth emprisonné dans les liens
du passé, mais le Christ identique avec l'Esprit immanent à

la conscience chrétienne, besognant au cœur d'une création
nouvelle, se réalisant et s'incarnant dans l'Eglise, constituant
une tradition de vie spirituelle, qui finira par embrasser
l'humanité entière et par la transformer à l'image de Dieu
devenu tout en tous. Les successeurs de Schleiermacher ne sont

pas toujours restés fidèles à ces prémisses évolutionnistes,
mais ceux-là même qui l'ont combattu le plus ardemment
n'ont pu se soustraire à son influence.

La théologie protestante de langue française n'a pas été

réfractaire à l'action exercée par Schleiermacher. L'esquisse
tracée par Aug. Sabatier dans la deuxième partie de son

ouvrage posthume, Les religions d'autorité et la religion de

l'Esprit, rappelle le point de vue général du grand théologien

allemand et présente bien des analogies avec le

programme développé par Tyrrell. Mais il est permis de croire
que la pensée religieuse du protestantisme moderne ne pourrait

que gagner en richesse et en profondeur, si elle s'engageait

résolument dans la voie indiquée et suivie par l'émi-
nent auteur de Medievalism.

Ill
Qu'il nous soit permis de relever encore une double leçon

que la théologie protestante pourra puiser dans les ouvrages
de Tyrrell et qu'il serait imprudent et coupable de négliger :

l'une concerne la notion de l'autorité religieuse; l'autre se

rapporte à la relation qui existe entre la révélation et la théologie

ou entre la foi et le dogme. Sur l'un et l'autre point le

docteur catholique ne nous apprend rien d'absolument
nouveau, mais sa parole pénétrante et profonde apportera à des

expériences déjà faites, à des essais imparfaitement tentés, à

des vérités souvent entrevues mais non encore conquises
ou réalisées, le témoignage de son autorité, de ses lumières
et de sa vie religieuse.



288 P. LOBSTEIN

Entre la notion catholique et la notion protestante de

l'autorité conçues dans leur principe et développées dans leurs

conséquences, il y a opposition absolue et contradiction
irréductible. Quelle est, sur ce point, la conception moderniste

Le modernisme déclare qu'il repousse l'alternative violente
qu'essayent de lui imposer l'ultramontain ou le prolestant. Il
refuse de choisir entre la soumission au pouvoir dictatorial
de la papauté et la proclamation absolue du sens individuel1.
Il maintient la nécessité d'une autorité religieuse, mais cette

autorité, il la définit dans un sens spirituel, intérieur et

moral. Nous sommes soumis à la juridiction de l'Etat, que
nous le voulions ou non, mais c'est par notre libre choix que
nous nous soumettons à la juridiction de l'Eglise. Je ne suis
tenu d'obéir à ses représentants que comme j'obéis à mon
médecin, après m'être librement mis entre ses mains pour
être guéri par lui. Il n'a sur moi aucun pouvoir de domination.

Il ne peut me dire qu'une chose : Si vous ne voulez pas

m'obéir, vous mourrez. L'autorité qu'il a sur moi, c'est moi
qui la lui ai conférée ; de même, l'autorité que l'Eglise a sur
moi, dérive de ma conscience, de ma volonté libre. La seule
chose qu'elle puisse me dire, c'est : « Si tu m'aimes, garde
mes commandements. » Et si je ne garde pas ses commandements,

elle peut me dire encore : « Tu ne m'aimes pas, »

mais elle ne peut ni me châtier, ni me menacer. Elle peut
m'avertir que je m'expose au danger de l'enfer, mais elle ne
saurait m'y envoyer. Son devoir est d'essayer de se faire
aimer, de tâcher de me ramener si je m'écarte, non de me
chasser. Appliquer au pouvoir hiérarchique, au pouvoir de

juridiction de l'Eglise actuelle, des textes qui ne se rapportent
qu'au pouvoir de l'Eglise primitive et préhiérarchique, n'était
possible et excusable qu'à une époque où le sens historique
et critique n'existait pas... a. » « Je vois le Christ attirant les

hommes, je ne le vois jamais menant les hommes au fouet.
Je vois un berger qui marche en tête de son troupeau, qui
l'entraîne à sa suite : « Si quelqu'un veut venir avec moi,

» II, 26-27.
2 II, 59, 220, 136-137.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 289

qu'il me suive. » Je le vois exerçant une autorité spirituelle,
non une autorité juridique, l'autorité que la vérité a sur
la pensée, la bonté sur la conscience, l'autorité que la
véritable humanité exerce sur les hommes, la véritable
personnalité sur les personnes. »

Le caractère spirituel de l'autorité religieuse étant établi,
il importe de déterminer l'organe et le siège de cette autorité.

Tyrrell s'élève avec une égale énergie contre ce qu'il
appelle « l'individualisme de l'anarchie et celui de la dictature,

» celui-là représenté par « le protestantisme libéral »,

celui-ci personnifié par la papauté. A rencontre de ces
deux extrêmes, il maintient « la conception catholique et
sociale de l'autorité1. »

« L'unité que le Christ voulait pour son Eglise et qui
devait être la preuve de sa vérité et de son autorité, c'était
l'accord des pensées individuelles. « Qu'ils soient tous
comme un seul, afin que le monde puisse croire... » La
foi de l'Eglise n'est pas celle de chaque individu, fût-il
Pape ou laïque. En chacun l'esprit chrétien se manifeste
sous un esprit nouveau et particulier qui n'est jamais deux
fois le même. Personne n'a le droit de dire : « Je suis la

tradition, je suis le christianisme. » C'est par l'échange
constant et la comparaison entre ces manifestations
différentes et toujours variées que se forme et se développe
une pensée collective, qui guide, éveille, stimule le
développement de chaque âme en particulier. Là est le grand
avantage d'une Eglise organisée, dans le sein de laquelle
toutes les expériences des siècles passés, des générations
successives se groupent, sont passées au crible, purifiées
pour le plus grand bien de tous. C'est pour cette fin que
FEglise a besoin d'être organisée hiérarchiquement, de

manière à concentrer dans un même point les rayons
innombrables de sa lumière spirituelle, et à distribuer aux

plus pauvres et aux plus déshérités l'apport des plus riches
et des plus savants. Les évêques réunis en concile ne sont

1 II, p. 103.



290 P. LOBSTEIN

d'aucune façon les délégués de leur troupeau Cette
métaphore champêtre a causé de bien grands maux. L'évêque
est une partie du même organisme que le troupeau, il en

est même la partie principale. Pasteur et brebis ne sont

qu'une même personnalité morale et non pas deux. Le

pasteur n'est pas en dehors des brebis, ni au-dessus d'elles;
elles ne sont, pas davantage en dehors de lui, et au-dessus
de lui. Lui et elles n'ont qu'une pensée collective, une
volonté. Et c'est cette pensée collective que l'évêque représente

et non pas sa pensée propre à lui, ni la leur. Le pape
n'est pas davantage le délégué de l'Eglise universelle,
comme jouissant d'une personnalité morale distincte.
Comme le premier d'entre ses frères les évêques, il est le

principal représentant non de la pensée personnelle, mais
de la pensée collective de l'Eglise. Evêque du siège central
vers lequel les chrétiens affluent de tous les coins du

monde, il est, dit Irénée, en contact avec la pensée universelle

que l'on peut apprendre plus vite en s'adonnant à

lui... A la formule : « les évêques en union avec le pape »,

je substituerais : « le pape en union avec les évêques et les

évêques en union avec les fidèles1. »

Cependant il est bien entendu qu'aucun de ces représentants

de la conscience collective de l'Eglise n'est armé d'un
pouvoir officiel, juridique, contraignant. Interprètes des

principes du catholicisme spirituel, ils expriment la vie
muette, impénétrable, qui circule dans tout l'organisme et

prêtent une voix aux vérités éternelles, aux instincts divins
et irrésistiblement en œuvre dans l'âme de tout le peuple
de Dieu. La collectivité dont il s'agit résulte de la collaboration

libre et spontanée, du concours fraternel des pensées et
des volontés, des cœurs et des consciences2. »

Le consensus des expériences personnelles des chrétiens
est un consensus de foi et non de théologie. C'est l'adhésion

spontanée de l'esprit à l'esprit qui donne seule de la
valeur à un consensus. S'il est le résultat de l'indifférence,

m, p. 155-157. Cf. 136-137.

2II, p. 85-87.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 291

du servilisme, de la pression gouvernementale ou de la
crainte de l'enfer, il n'a plus aucune valeur. Il ne peut y
avoir accord complet, consensus des fidèles, que sur des

matières où tous ont la même compétence, des matières

qui ne dépassent pas le cercle de l'expérience de chacun,
des matières qui touchent à la vie spirituelle, cette vie de

la foi en vertu de laquelle on les appelle « les fidèles ».

Lorsque je veux m'assurer que mes sens sont dans un état

normal, que je ne suis point le jouet d'une illusion, que
mes perceptions sont objectives et non subjectives, je prends
pour critérium de mon jugement celui de la foule. Mais

si la question est d'ordre spécial, si ce n'est pas une
expérience ordinaire qui est en jeu, s'il y faut de la science, de

la réflexion, de l'instruction, s'il s'agit non d'un phénomène,

mais de l'analyse d'un phénomène, il serait absurde
de faire appel au jugement de la foule. Si la foi se confondait
avec la théologie, jamais les problèmes qu'elle soulève ne

pourraient être réglés par consensus général. Mais précisément

parce qu'il ne s'agit pas ici de la théologie, mais de

l'Evangile ; que l'objet de la foi est cette vie dont le Christ
est la divine révélation et non l'analyse de cette vie, chaque
fidèle a le droit autant qu'un expert ayant qualité pour le

faire, de dire d'après son expérience personnelle ce qu'il
trouve dans l'Evangile. Chacun, individuellement, est juge
en matière de foi ; et l'accord de tous constitue un jugement

infaillible, exempt de toutes les erreurs particulières
et de toutes les idiosyncrasies1. »

11 faut avouer que la notion de l'autorité religieuse
développée dans les pages qui précèdent, prête le flanc à de

nombreuses et sérieuses critiques. Soit que l'on se place sur
le terrain du catholicisme, soit que l'on prenne sa base

d'opération dans l'Evangile ou dans la conscience, il surgit
une série de questions auxquelles le modernisme religieux
de Tyrrell ne saurait donner une réponse précise et
concluante. Il n'en est pas moins vrai que sur plusieurs

11, p. 60-63.



292 P. LOBSTEIN

points de réelle importance les indications fournies par
notre auteur méritent de fixer l'attention du chrétien
protestant. D'une part, il insiste sur le caractère spirituel et

moral, intérieur et religieux de l'autorité ; il en élimine
toute notion légale et juridique : il prononce ainsi la
condamnation formelle du littéralisme de notre ancienne théologie

qui érigeait en code intangible le canon de l'Ancien
et du Nouveau-Testament. D'autre part, il reprend et applique

les principes énoncés plus haut ; il nous met en garde
contre les outrances de l'individualisme, il dévoile le danger
d'un subjectivisme sans frein et sans contrôle, il sauvegarde
la loi de la solidarité et en glorifie les bienfaits. Dans l'un et
l'autre sens, il ouvre à la foi évangélique et à la théologie
protestante des perspectives lumineuses et lui donne d'utiles
et précieuses leçons.

Il nous reste à dire un dernier mot d'un problème indiqué
dans les considérations précédentes sur la notion de l'autorité

religieuse. En définissant cette notion, Tyrrell insiste sur
la différence ci faire entre la révélation et la théologie, entre la
foi et le dogme.

IV

En principe, presque tous les protestants professent
l'indépendance de la foi religieuse, la différence essentielle
entre la substance de la révélation chrétienne, objet de la

foi, et la formule de la théologie dogmatique, fruit de la
réflexion et de la science 1. Il semble donc qu'à cet égard
le modernisme n'ait rien à nous apprendre. Et cependant le
vieux levain du rationalisme orthodoxe ou libéral fermente
encore dans bien des esprits, et la vérité que l'on admet en

1 Sur « la révélation» voy. III, 216-253. Voir aussi le chap, intitulé « Théolo-

yisme » III, 255-291. Tyrrell se déclare catégoriquement contre le fidéisme, s'il
faut entendre par là « un sentimentalisme, dépourvu de tout élément intellectuel

et volontaire. » III, 257. On sait — ou l'on devrait savoir — que le fidéisme

que professent M. Ménégoz et son école, ne méritent pas ce reproche. Les

citations communiquées plus haut prouvent avec une clarté parfaite que Tyrrel lui-
même a été fidéiste dans le sens que M. Ménégoz attache à ce terme.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 293

théorie est loin d'avoir triomphé dans la pratique. L'énergie
et la persévérance qu'apporte Tyrrell à l'exposition de ce

prétendu lieu-commun ne laissent donc pas d'être salutaires
et bienfaisantes. On lira avec profit les développements
qu'il consacre à une idée qui affecte sous sa plume des

formes multiples et qu'il sait présenter sous des faces aussi
intéressantes que variées. J'ose penser qu'on ne se plaindra
pas de rencontrer ici quelques citations qui pourront servir
de complément et de confirmation aux déclarations de

principe de la théologie protestante1. « Depuis que le monde
est monde, jamais quelqu'un n'a été sauvé ou perdu par la

théologie ; des hommes se sont perdus parce qu'ils ont
souhaité et procuré dans la mesure de leurs forces
l'excommunication de leur prochain, qu'ils ont détruit avec leur
théologie les âmes pour lesquelles le Christ est mort... Je

crois fermement à la nécessité et à l'utilité de la théologie,
mais d'une théologie vivante, qui procède continuellement
de l'expérience et qui retourne sans cesse à cette expérience
dont elle est l'analyse, une analyse toujours tâtonnante,
toujours perfectible. La plus simple, la plus élémentaire
des expériences religieuses implique toujours quelque
représentation et quelque image théologique. La théologie
contre laquelle je m'élève, c'est celle qui puise ses idées
dans les idées et non dans l'expérience ; qui nous donne
des ombres d'ombres, au lieu d'ombres de réalités ; qui
s'éloigne de plus en plus des faits et se perd au milieu
des déductions invérifiées ; qui se fait le tyran et non le

serviteur de la vie religieuse; qui impose ses conclusions
comme divinement révélées « sous peine de damnation
éternelle... » « Les dogmes et les définitions des Papes et
des conciles, sous leur aspect théologique, ne sont que
les gangues protectrices de la révélation, de l'Evangile du
Christ. Et ce n'est qu'au noyau même de la révélation,
non à son enveloppe, à sa gangue théologique, que ces

dogmes peuvent lier nos consciences. Que ceux qui ajoute-
1 Voy. surtout III, 165 suiv. tout le chapitre : Les droits et les limites de la

théologie.



294 P. LOBSTEIN

raient fût-ce un grain de poussière, un rien, au joug aimable,
au poids si léger de l'enseignement du Christ, soient
anathèmes 1... La théologie n'ajoute rien à ce qui oblige
notre foi, les dogmes ne servent qu'à l'expliquer... La théologie

est humaine; la Bévélation est divine. La Bévélation,
c'est l'expérience des réalités surnaturelles, expérience qui
s'exprime spontanément sous une forme populaire, en

images et non pas en formules scientifiques ; la théologie
n'est que l'analyse incomplète et toute pleine d'erreurs de

cette expérience. La mission divine de l'Eglise est
d'enseigner et de répandre une vie nouvelle, un nouvel amour,
une nouvelle espérance, un nouvel esprit et non pas de

taire l'analyse de ces expériences. La théologie de l'Eglise
est vraie et utile dans la mesure exacte où elle vient —
mais pour y retourner toujours — de l'expérience religieuse
collective de ceux qui vivent la vie de l'Evangile, se

nourrissent de l'esprit de l'Evangile prêché par Jésus-Christ...
Ce que nous prêchons aux hommes, ce n'est pas la
théologie, mais la révélation, l'expression simple et inspirée
de ces expériences que la théologie traduit dans le langage
technique des systèmes philosophiques... Quand nous
prêchons au peuple ce que le Christ prêchait, — la venue
du royaume de Dieu, le baptême de la pénitence et la vie

nouvelle, — nous le nourrissons de pain ; mais quand nous
lui enseignons la scolastique, nous le nourrissons de mots et
de vent1... L'erreur fondamentale, c'est (je suis las de le

répéter) que l'on a confondu lafoiavecl'orthodoxie,la révélation

avec la théologie. C'est la notion de l'Eglise, organe de

la lumière intellectuelle, maîtresse d'école chargée de nous
seriner une métaphysique, une physique, une morale, une
sociologie, une politique et une histoire divinement révélées.

Vous dites que l'Eglise est, au moins indirectement,
intéressée en ces matières; je ne le nie pas. Seulement

vous entendez par là qu'elle possède, sur toutes ces sciences,
des révélations, des prémisses avec lesquelles le reste doit

1 II, 37, 38, 43, 76, 151, 190-192, 217-218.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 295

s'accorder. Moi, j'entends qu'elle est la gardienne de l'esprit
de vérité et de sincérité, de patience, d'abnégation et de

toutes les dispositions du cœur nécessaires pour se livrer
aux recherches scientifiques pour la plus grande gloire de

Dieu et le plus grand bonheur de l'humanité. J'entends

que sa mission est de parler au cœur et non au cerveau ;

que l'Evangile est, avant tout, puissance et force et animation

de volonté; qu'il nous convaincra par l'idéal et nonpar
les idées, par la révélation d'un royaume à venir, d'une
vie nouvelle qui s'offre à notre imagination et allume en

nous le feu de l'enthousiasme1. »

Tyrrell attache une telle importance à la distinction entre
ia révélation religieuse et la formule dogmatique, entre
la foi et la théologie, il proclame cette vérité avec une si

pleine conviction, qu'il tire de cette affirmation théorique
toutes les conséquences pratiques qu'elle implique et

entraîne. On sait que la position qu'il prit à cet égard fut
le point de départ des protestations et des attaques qu'il
s'attira de la part de la hiérarchie romaine. Pour donner à

sa pensée une forme plus saisissable, il eut recours à une

fiction, que l'on prit longtemps pour une réalité. Il
suppose qu'un professeur d'anthropologie, qui a rompu avec
les doctrines de Borne, s'adresse à lui pour lui soumettre ses

doutes et pour le consulter sur la conduite à tenir. Dans

une lettre confidentielle, Tyrrell dissuade son correspondant
d'une rupture religieuse avec l'Eglise, et, pour motiver
cette invitation à rester dans le giron du catholicisme, il se

reporte aux prémisses quenous venons d'exposer ;il s'attache
à « distinguer entre la foi à la révélation, à la personnalité
du Christ et à l'Eglise en tant que corporation vivante, d'une

part, et d'autre part, la théologie, qui s'efforce de traduire le

langage figuré des prophètes de manière à satisfaire
l'expression de la pensée scientifique contemporaine et les

exigences de notre compréhension, à mettre celles-ci en
harmonie avec les intuitions les plus profondes de la foi2. »

i Voy. aussi II, 134-135.
2 I, 28.



296 P. LOBSTEIN

La conclusion positive qui découle de cette distinction
fondamentale est d'une logique impeccable. « Admettons,
comme argument, que les choses soient aussi mauvaises

que vous le dites ; admettons, en tant que vous êtes en jeu,
que la défense intellectuelle du catholicisme s'effondre de

toute part, ou qu'enfin votre obscurité mentale soit tellement

désespérée que vous n'osiez vous approcher d'aucune

affirmation, soit dans un sens soit dans un autre. S'ensuit-il
fatalement que vous dussiez vous séparer de la communion
de l'Eglise? Oui, si l'intellectualisme théologique a raison,
si la foi signifie l'approbation mentale d'un système de

concepts intellectuels, si le catholicisme est d'abord une
théologie, ou tout au plus un système d'observances pratiques

réglé par cette théologie ; non, si le catholicisme est

surtout une vie et l'Eglise un organisme spirituel à l'existence

duquel nous participons, si la théologie n'est qu'un
essai pour que cette existence se formule et se comprenne,
essai qui peut échouer totalement ou en partie sans que
soient affectées la valeur et la réalité de ladite existence1... »

« Bien que le catholicisme formulé fasse violence à votre
intelligence et à votre sens moral, je suppose que le
catholicisme latent, ou plutôt la quantité des réalités vivantes
qui sont formulées de manière défectueuse, vous attirent
et vous retiennent par des liens d'affection et de sympathie
spirituelle instinctive. Je vous montre que la débâcle de

la formule n'altère pas d'un seul coup la nature de la réalité
même, ou ne menace pas nos relations avec elle2... » Si

vous voulez laisser de côté cette appréciation des faits par
les théologiens et étudier votre propre expérience
spirituelle, vous constaterez, je pense, que les vérités par
lesquelles vous vivez et croissez réellement, sont peu
nombreuses, simples et trop fondamentales pour dépendre de

quelque chose d'aussi fortuit qu'un système théologique ; et

que même ce qui est le plus caractéristiquement chrétien
et catholique dans les vies des plus grands saints ne dépend

1 Ibidem, pag. 52-53.

- Ibidem, pag. 64.



QUELQUES LEÇONS DU MODERNISME 297

que très peu des complications, des prescriptions et des

conséquences ecclésiastiques ; n'est-ce pas cela même qui a

prévalu, parmi les apôtres et les premiers disciples du
Christ, parmi les générations qui vivaient avantque ces

complications fussent appelées à l'existence lci... » « Au fond, ce

n'est pas avec l'Eglise que vous êtes en conflit, mais avec
les théologiens ; ce n'est pas avec l'autorité ecclésiastique,
mais avec une certaine théologie concernant la nature, les

limites et les degrés de cette autorité et la valeur de

l'interprétation et de l'obligation de ces décisions. Un effondrement

de théories et d'analyses n'entraîne pas avec lui la
réalité analysée. Vous direz que l'autorité s'est approprié la
théorie et a adopté l'analyse, vous citerez à l'appui les
décisions des papes, des conciles et des congrégations ; mais
allons tout droit au but et n'hésitons pas à envisager la

question en elle-même. Qui a formulé ces décisions, déterminé

leur valeur et les a interprétées pour nous Qui a

formulé toute la théologie actuelle de l'autorité et nous l'a
imposée, sinon les théologiens Qui donc a enseigné l'iner-
rance théologique, sinon les théologiens eux-mêmes, hommes

mortels, faillibles et ignorants comme nous Gardons
froidement notre place et ne soyons pas terrifiés quand ils
s'affublent des pompes de l'Eglise et nous foudroient, en

son nom, de leurs anathèmes. Leur domination actuelle
n'est qu'un épisode passager dans l'histoire de l'Eglise2. »

Il est certain que les passages transcrits ici ne répondent
pas à toutes les questions qu'on peut poser et ne lèvent

pas toutes les difficultés que renferme le problème des

rapports de la révélation et du dogme, de la foi et de la

théologie. Mais en puisant dans le modernisme religieux de

Tyrrell quelques leçons à l'adresse de notre théologie
protestante, je n'ai pas eu la naïveté de croire que l'illustre
disciple de Newman pourrait nous proposer un programme
nouveau ou nous donner un mot d'ordre qu'il faille suivre
aveuglément et transmettre à notre Eglise sans y apporter le

1 Ibidem, pag. 70-71.
2 Ibidem, pag. 93-94.

THEOL. ET PHIL. 1911 20



298 P. LOBSTEIN

moindre changement. Ceux qui ont eu la patience de

dépouiller le dossier que nous avons formé à l'aide des
derniers ouvrages du grand moderniste, auront pu se

convaincre que nous ne songeons pas à faire de lui un docteur
infaillible, dont la théologie serait le dernier mot de la
science religieuse et devrait nous servir aussi de règle
suprême et d'irréfragable autorité. Mais chacun de ces livres,
expression d'une âme ardente et sincère, en quête de

lumière et de vie religieuse, est riche en impulsions fécondes,
en appels solennels et pressants, en pensées suggestives et

salutaires; chacun d'eux est propre à stimuler notre réflexion,
à alimenter notre foi, à réveiller et à affiner notre
conscience, et, dans la même mesure, à vivifier et à approfondir
notre théologie. La sévérité qu'il apporte à quelques uns de

ses jugements sur notre Eglise ne nous empêche pas d'offrir
à ce vaillant et religieux esprit, à celui qui fut un glorieux
martyr de la cause de la liberté et de la foi, le tribut d'une
profonde admiration et d'une inaltérable gratitude.


	Quelques enseignements du modernisme

