Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: Quelques enseignements du modernisme
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES ENSEIGNEMENTS DU MODERNISME

PAR

P. LOBSTEIN

Il est difficile de prédire les destinées réservées au moder-
nisme et de définir le role qu’il est appelé & jouer dans le
catholicisme de demain. Mais on peut des aujourd’hui mar-
quer les principaux traits qui le caractérisent, et apprécier
la valeur de quelques-unes de ses affirmations religieuses. On
peut surtout dégager et formuler les enseignements qu’il est
en mesure de nous donner, et les lecons que le protestan-
tisme actuel peut recueillir de la grande et courageuse expé-
rience tentée par les chefs et les représentants de ce mouve-
ment spirituel. Le présent essal n’a pas la préiention d’épui-
ser ce riche sujet ; il voudrait se borner a noter quelques
remarques suggérées par les derniers ouvrages de Tyrell, que
I’on peut appeler sans hésitation : 'interpréte le plus profond
et le plus subtil du modernisme religieux*.

1 Les articles insérés dans la Revue de théologie de Montauban entre décembre
1908 et mars 1910 par M. RaouL Gour, ont été publiés & part par l'infatigable
éditeur des principaux ouvrages de critique religieuse en France, M. EMILE
NourrY ; « L'affarre Tyrrell, un épisode de la crise catholique, Paris 1909 »
in-8°, 321 pages. Cet ouvrage richement documenté, ne renferme pas seulement
la biographie de Tyrrell et la nomenclature de tous ses écrits; il nous initie sur-
tout & I'intelligence du développement spirituel du célébre moderniste et permet
de suivre les différentes étapes d’un passé religieux toujours en mouvement et
qui est allé s’enrichissant jusqu’au terme de sa carriére douloureuse et bénie. Ii
ne rentre pas dans le dessein de cette étude de présenter une appréciation criti-
que des idées religieuses de Tyrrell prise dansleur ensemble, — moins encore d’en



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 2065

S’il est incontestable que les Loisy, les Le Roy, les Murri
comme les Tyrrell, ont emprunté 4 la théologie protestante de
nombreux matériaux pour édifier leurs constructions scienti-
fiques, il n’est pas moins certain que, pris dans son acception
entierement religieuse, le modernisme est une orientation
fonciérement différente de 'attitude qu’ont prise les Eglises
de la Réforme. Rien ne serait plus faux que -de mettre en
doute la bonne foi de Tyrrell, combattant cette idée populaire
gue le modernisme est dans ’Eglise romaine un mouvement
protestant et convergeant au meéme point que le protes-
tantisme libéral *. L’ardeur avec laquelle Tyrrell maintient
son indépendance parfaile vis-4-vis du prolestantisme ne
procéde pas d’une préoccupation de politique religieuse
ou de tactique ecclésiastique; il n’entend pas répudier
la solidarité avec la Réforme afin de ne pas se compro-
mettre aux yeux de Rome et de sauvegarder les apparences
de son orthodoxie. La sincérité de 'auteur est au dessus de
tout soupcon. Il v a plus: en affirmant infatigablement la
filiation catholique du modernisme, Tyrrell est certainement
dans le vrai. 11 n’est pas la dupe d’une illusion quand il
revendique le droit et le privilege de relever de la grande
tradition des Péres et qu’il proteste de son inaltérable atta-
chement & son Eglise. La fol chrélienne qu’il professe est
marquée au coin de la mentalité catholique, et la substance
religieuse de son credo personnel est identique avec celle de
analyser la genése et les différents facteurs, Je me bornerai a recueilliv dans les
derniers ouvrages de Tyrrell les lecons précieuses dont pourrait profiter le pro-
testantisme. Je n’ignore pas qu’on trouverait, dans les livres de MM, BLONDEL
LABERTHONNIERE, LE Roy, Loisy, ete, des citations nombreuses, qui fourniraient
des passages paralléles a ceux que j’emprunte & Tyrrell ; mais on me permettra de
me renfermer dans les limites que je me suis tracées. Nous désignons par des
chiffres romains les quatre principaux ouvrages de TYRELL cités dans cette étude :
I. { Lettre a un anthrepologiste, a much abused letter, 1908); II. (Suis-je catho-

ligue?! Médiévalisme? 1908), I11. (De Charybde a Seylla 1910, 1V. (Le christianisme
a la croisée des chemins. 1911).
11V, 265, Id, p. 19: « Lorsqu’on suppose que ce modernisme-1a est un mou-
vement s’écartant de I’Eglise pour converger vers le protestantisme libéral, on
montre qu’on en ignore complétement la signification, aussi complétement que le
fait ’'Encyclique Pascendi, Cf. p. 64, 71, 85, 91, 101, 124, 306, 329.» =«
THEOL. ET PHIL, 1911 18



266 P. LOBSTEIN

la conscience collective de ses fréres. Cette certitude est res-
tée jusqu’au bout le centre de gravité de toutes les idées de
Tyrrell, et quelle que soit la sévérité des jugements qu’il
porte sur la Rome d’aujourd’hui, il demeure invariablement
fidele & cet idéal. La contre-partie de cette appréciation se
retrouve dans la maniére dont le modernisme comprend et
caractérise le protestantisme. La conscience de ce qu’il lui
doit ne 'empéche pas de formuler de graves réserves et des
critiques séveres et redoutables. «Quelque profonde que
soit ma vénération pour les grandes vérités et les principes
que défend le protestantisme, je me sens glacé par son peu
de tendresse humaine, par sa sévérité si dure, par son ratio-
nalisme implacable. S’il suffit & une moitié — peut-étre la
meilleure moitié de I’dme, — il laisse 'autre mourir de faim.
La religion de tous les hommes doit étre nécessairement celle
de ’homme tout entier : catholique en profondeur aussi bien
qu’en étendue *. »

C’est surtout le protestantisme libéral qui essuye le feu de
la critique de Tyrell. « Le protestantisme libéral est plutot
un systéeme de morale religieuse qu’une religion. Il insiste
simplement sur le fait que la moralité est la religion et met
notre vie et notre action en harmonie avec cette face spiri-
tuelle et invisible du monde qui est un objet de foi, le postu-
lat nécessaire de la moralité. Ceci est assurément une vérité
prise dans le christianisme ; ce n’est pas toute la vérité %, »
En éliminant de ’Evangile I’élément transcendant, le protes-
tantisme libéral en a éliminé le facteur essentiel ; il a retenu
et séparé du reste ce qui n’était que secondaire et subordonné,
a savoir I’élément moral, qui seul peut avoir une valeur pour
ceux qu’'impatiente le miraculeux ou le transcendant. Pour
ceux-la, le christianisme n’est que la moralité du Christ, le
royaume des cieux n’estque le terme de ’évolution morale sur
la terre. Dieu est laloi de justice et Jésus est le fils de cette
loi. Sa vie a la signification de celle d'un éducateur et d’'un
modéle de morale, et sa mort vaut comme exemple de dévoue-

111, 23. Comp, 206-207 ; LI, 24-25.
2 1V, 92-93.



QUELQUES LEGONS DU MODERNISME 267

ment & la justice. Il est ressuscité dans le triomphe et 'ex-
pansion de son enseignement moral, et il est monté a la
droite de Dieu dans I'opinion des hommes. Sa doctrine est un
jugement constant du monde. Sa seconde venue se produira
au terme idéal et inaccessible de I’évolution morale de
’homme, quand tous seront saints et que le royaume de Dieu
sera réalisé sur terre dans son plein développement. Tout
ceci est vrai dans un sens et toujours impliqué dans le chris-
tianisme. Cette face des choses a été mise en lumiére par suite
d’une révolte contre le transcendantalisme excessif qui ’avait
longtemps cachée aux yeux. Mais en étouffant a son tour le
transcendantalisme pour s’en venger on a supprimé le Jésus
de I’histoire *. » C’est précisément au nom de I'histoire que
Tyrrell s’éléve contre le Christ du protestantisme libéral. A
cet égard, il renvoie & Harnack et & ses partisans le repro-
che si souvent formulé conire le catholicisme, & savoir qu’il y
a entre Jésus et I’Eglise catholique une solution de conti-
nuité. « Ce n’est pas entre Jésus et le catholicisme, mais entre
Jésus et le protestantisme libéral que le pont manque et qu'un
vaste fossé se creuse... » « Quoi qu’ait été Jésus, il n’a été en
aucun sens un protestant libéral. Tout ce qui dans le catho-
licisme répugne le plus 4 notre maniere actuelle de penser,
dérive de lui2 » A la théorie de «la rechute, » chére au pro-
testantisme libéral, Tyrell, comme Loisy, substitue 1’affir-
mation de « la continuité de I’Eglise et du « petit troupeau »
qui attendait et préparait le Royaume. Jésus, dans ce que
nous appelons son « imagisme » apocalyptique, ne voyait
nullement une suite d’images, mais bien des faits3. »

Dans la mesure ou Tyrrell combat les explications du pro-
testantisme libéral, il est disposé 4 rendre hommage aux
sectes protestantes qui, pense-t-il, ont su maintenir plus
fidélement le contact avec le christianisme authentique.
« Rétablissez la foi au Christ présent dans chaque ame, et
vous aurez le christianisme méme la ot manque la tradition

11V, 117-118.
2 1V, 101, 19, 64 suiv. 85, 91, 124, 117.
3 Idem, p. 124-125.



268 P. LOBSTEIN

catholique intégrale, comme, par exemple, dans le christia-
nisme évangélique et non critique de tant de sectes®. »

Il serait sans doute intéressant de recueillir les jugements
formulés par Tyrrell sur les différentes tendances du protes-
tantisme?®, mais nous estimons qu’il y a plus de profit a faire
abstraction de ces divergences et & porter notre attention sur
les questions de principe. Cest en nous placant sur ce terrain
qu’il nous sera facile de dégager des ceuvres de Tyrrell quel-
ques idées maitresses qui nous rappelleront certaines vérités
trop souvent méconnues parmi nous, ou qui nous aideront
a reconquérir et a mettre en pleine lumiere des notions
peut-étre acceptées par quelques-uns mais trop négligées par
les autres.

« La mentalité du protestant est une mentalité individua-
liste. Il subit bien la pression du temps, des circonstances,
mais il la réduit au strict minimun ; sa passion pour l'indé-
pendance tend & faire de lui un isolé. S’il arrive a com-
prendre la nécessité de l'association, il la comprendra par
son intelligence plus que par son cceur; il est porté a en
faire une machine commerciale, quand ce n’est pas une
machine de guerre. Sa maison & lui est toujours plus belle
que le temple ou 1'église ou il se rencontre avec ses fréres.
Pour le catholique, au contraire, 1’église ou il se rencontre
avec ses fréres est la véritable maison, son véritable centre,
son foyer : en Calabre, dans les villages détruits, il y a deux
ans, par les tremblements de terre, les églises ont été partout
presque reconstruites en quelques mois; je veux bien qu’il
puisse y avoir la quelque superstition, mais la superstition

1 Jbidem, p. 329. Pour le protestant libéral, au contraire, le Christ « n’est au
chrétien que ce que Mahomet est au musulman. » 1hid. 320-321, 325-330.

2 Lire par exemple encore Vappréciation suivante : « Il est facile de montrer
que les sectes portent sur tel ou tel trait du christianisme une appréciation plus
juste que celle de I'Eglise; mais peut-étre est-ce au prix d’une fausse simplifica-
tion et d’'un appauvrissement de I'idée chrétienne. » Ibidem, p. 306.



OUELQUES LECONS DU MODERNISME 269

n’aurait rien pu, §’il v’y avait, au-dessous, 'instinct profond
que ’homme n’est pas complet dans son isolement?®. »

Le modernisme reste essentiellement catholique par la
guerre qu’il déclare & I'individualisme protestant, qu’il taxe
volontiers d’égoisme et d’orgueil, et dans lequel il voit une
cause de faiblesse, une mutilation et un appauvrissement.
Par I'énergie avec laquelle il insiste sur les devoirs et les
priviléges de la solidarité spirituelle, par son ardeur & exalter
et & pratiquer la fraternité religieuse, par I'éloquence qu’il
apporte & développer la notion de la catholicité vivante et
intérieure, par la force qu’il puise dans cet attachement a
I’ame collective de I’Eglise, le modernisme est capable et
digne de donner aux protestants de sérieuses et précieuses
lecons. A I’école de Tyrrell nous trouverons les meilleurs
correctifs et les plus salutaires contrepoids au penchant
funeste qui nous porte 4 nous cantonner dans notre moi et a
méconnaitre la loi sacrée qui préside a Passociation humaine.

Il est bon que la conscience protestante soit sans cesse
rappelée et ramenée 4 ces grandes et élémentaires vérités :
le rationalisme et le mysticisme tendent 'un et 'autre, et
chacun & sa maniére, & isoler le sujet, & 'arracher a4 son
milieu, & supprimer ou a ignorer les conditions normales du
développement humain, & créer un morcellement qui fini-
rait par dissoudre toute communauté religieuse et par
aboutir & l'anarchie ou au fanatisme sectaire?. Recueillons

M. PAUL SABATIER, Les Modernistes, 1910, p. 25-56.

2 Tyrrell se déclare & la fois contre 'individualisme rationaliste du protestant et
contre le monopole ultramontain, qui incarne la vérité religieuse dans un individu
et la centralise dans le pape, II, 26 : « Je n’ai eu d’autre préoccupation que de
défendre le principe catholique securus judicat orbis terrarum contre tous les
individualismes quels qu’ils soient, depuis celui qui fait du jugement particulier
de chaque homme sarégle de conduite, jusqu'd celui qui impose le jugement
d’un seul & tous les autres. » [bid, pag. 132-133: « Le modernisme ne reconnait
pas I'indépendance de chaque individu en particulier; il ne reconnait pas davan-
tage la soumission absolue de tous & la volonté particuliére et au jugement d’un
individu privilégié ayant le poavoir d’imposer & tous les définitions théologiques
sous peine de damnation éternelle. » — Voy. les belles pages sur « Pdme collec-
tive » II 209-216.



270 P. LOBSTEIN

donec avec respect et essayons d’appliquer les sages et
féconds conseils du plus religieux des modernistes : « La
variété sans unité est pour le moins un aussi grand mal
que 'unité sans variété; 14 ou l'accord de tous ne sert pas
de but & l'effort individuel, 14 ou la diversité est acceptée
une fois pour toutes comme une situation normale et satis-
faisante, il ne peut v avoir de progreés réel. Lacritique laissée
a elle seule est stérile, elle désagrége sans rien construire.
Et c¢’est pourquol nous ne pouvons pas nous passer d’une
Eglise enseignante qui contienne dans ses frontiéres toutes
les variétés de 'expérience individuelle, toutes les réflexions
dont le conflit momentané s’harmonise tot ou tard dans une
synthese féconde®. » ...« Par notre identification avec la
société extérieure, pourvu que cette identification soit vitale
et volontaire, et non une adhésion passive et machinale,
notre faiblesse individuelle est suppléée par une participation
a la force et aux ressources collectives ; nous sommes
portés par la foule, entrainés par sa course, et nos convic-
tions en sont plus fortes, nos intentions plus fermes, nos
sentiments plus vifs, comme aussi nos désirs d’étre con-
sciemment participants du monde dans lequel nous vivons.
Nous mesurons notre courage, notre espérance et notre
confiance a la force que nous sentons exister dans l'armée &
laquelle nous appartenons et dans le récit de ses victoires
passées 2. » ...« Vous étes, je le vois, aussi nettement que
jamais en opposition avec les artifices psychologiques de
Pindividualisme religieux; vous voyez que, semblable au
sens musical ou & tout autre sens artistique d’ordre spiri-
tuel, le sens religieux nécessite 'influence éducatrice d’une
société permanente trés étendue pour son développement et
son progres, qu’il lui faut ses écoles, ses professeurs, ses
grands maitres, ses laiques, ses docteurs, ses traditions,
regles, principes et étalons. En outre, dans la mesure ou

LIl, 14-15. — Cf. ibidem, p. 112: « Une active coopération a la vie collective, le
sentiment de responsabilité vis-d-vis de cette vie collective, voila ce qui constitue
une vie personnelle et sociale. »

21, 87-88.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 271

elle prend la forme d’une société universelle, une religion
_nécessite un organisme par lequel ses membres puissent
étre amenés & s’influencer naturellement, grice auquel ses
idées, ses énergies, ses désirs éparpillés parmi des millions
d’individus, pourront étre réunis sur un point unique et
ramenés & une somme commune. Vous voyez ainsi que le
principe de schisme et de division est per se trés perfide,
qu’il rétrécit la surface de cette vie et de cette expérience
collective qu’une telle société a pour fonction de rassembler
de partout, de classer et de distribuer & chacun sous forme
de nourriture ; vous voyez qu’'une corporation ou un individu
schismatique sont éliminés de I'organisme vivant et de son
passé historique; que le schisme prive l'organisme de la
force de certaines idées et impulsions rigoureuses qui,
demeurant & I'ccuvre au dedans des limites de sa périphérie,
auraient éventuellement modifié d’un bout & l'autre son
caractére permanent et peut-éire sauvé ces idées et impul-
sions d'un sort équivalent A celui de la vapeur qui s’échappe
de la chaudiére et qui trouve le secret de son utilité dans la
pression de ses murs de prisonl. »

Qui oserait nier qu’il y a, dans le protestantisme, un
élément schismatique et sectaire, une disposition naturelle &
s’isoler volontairement ou inconsciemment de ses freres,
a se mettre hors de contact avec les forces vives qui circu-
lent dans le corps social de I’Eglise ?

A force de glorifier I’Eglise invisible, nous faisons de cette
Eglise une pure abstraction, et la société religieuse cesse
d’avoir une prise sérieuse sur ceux qui ne sont que fort
improprement ses membres2. N’hésitons pas, pour guérir et

11, 64-65.

2Tyrrell critique fort judicieusement la formule de I'Eglise invisible et de
I’Eglise visible :imaginée par l'orthodoxie protestante, cette formule exprime
maladroitement une précieuse vérité . « Lorsque vous dites qu’ « une Eglise pro-
testante est nécessairement invisible », je demande si 'Eglise d’Angleterre est
invisible? si 'Eglise luthérienne, I'Eglise presbytérienne, I'Eglise méthodiste est
invisible ? Si vous entendez parler du corps exté.ieur, ces Eglises sont aussi visi-
bles que I’Eglise de Rome ; s'il s’agit de I'unité intérieure, symbolisée par le corps
extérieur, I'Eglise catholique est tont aussi invisible que ces Eglises. » II, 106.



272 P. LOBSTEIN

nous amender, & recourir A l'antidote que préconise le
modernisme de Tyrrell. Pour lui, « la seule chose nécessaire
est, sans doute, la communion avec I’Eglise invisible,
c’est-a-dire avec Dieu présenté & nous dans le Christ et dans
tous les imitateurs du Christ, présents et futurs, avec tous
ceux qui, quelle que soit la foi qu’ils aient professée, ont
souffert & un degré quelconque et se sont abandonnés a la
cause de Dieu et & sa volonté» ; mais il se garde bien de
négliger pour cela « la communion avec I’Eglise visible,
avec ceux principalement qui professent étre les disciples
du Christ »; il estime méme que cet attachement libre et
volontaire & la communauté des croyants est « la condi-
tion d’'une communion plus fructueuse avec l'invisible... Tl
y a une profondeur, une élévation, une étendue et une
plénitude ajoutées & notre vie intérieure par une association
consciente et sympathique avec une cause ou avec une
ceuvre aussi universelle que celle du catholicisme, quelque
chose d’analogue a l’expansion spirituelle produite en nous
par une participation active, intelligente et altruiste & la vie
de notre patrie’. »... « La société, en tant qu’organisation
sociale, est la condition normale de notre développement ra-
tionnel et moral. Par son intermédiaire, nous entrons dans
une communication plus fructueuse avec notre entourage
entier, avec ce Tout auquel nous appartenons, de qui nous
tenons tout, & qui nous devons rendre tout, puisque la vie
méme consiste dans cet échange et dans ce commerce. La
société nous fait héritiers de sa propre expérience collective
du passé et nous lance dans la vie, non pas comme des men-
diants, mais bien comme des capitalistes. La vie sociale vrai-
ment désintéressée d’'un homme qui ne se borne pas a vivre
au milieu de ses compatriotes, mais qui vit pour eux, en qui
domine le véritable esprit civique ou national au détriment
des intéréts purement personnels et particularistes, cette vie,
par rapport & la vie religieuse, peut étre rameneée a une sorte

LI, 66-67. Cf. IL, 105 : « En dehorsde toute tradition sociale, un homme ne peut pas
plus se faire une religion & son usage qu’il ne peut se faire un langage qui ne
soit qu’a lui. »



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 73

de foi, d’espérance et de charité ; car, en un tel homme, la
tinalité et I’esprit général supplantent 'esprit d’égoisme ; les
fins, affections et intéréts généraux absorbent et transforment
chez lui les intéréts particuliers, et, comme membre actif de
I'organisme social, ses énergies intérieures et extérieures
sont renforcées par celles de toute la communauté qui agit
par son intermédiaire. La vie commune enfre en lui dans la
mesure ou il entre en elle; plus il donne, plus il recoit ; il
s’assagit avec la sagesse commune, devient fort de sa force,
riche de ses richesses. — De méme la vie religieuse, vie de
communion avec cette puissance qui fait 'homme juste, de
communion avec Dieu tel qu’il se révéle dans chaque homme
ou dans 'humanité entiére, de communion avec les hommes
comme révélant Dieu, cette vie a évidemment besoin pour
son parfait développement d’une société qui embrasserait le
monde entier. En fait, une telle société n’existe pas, mais
voild ce qu’est le catholicisme, du moins comme tendance
ou aspiration. « Allez, faites des disciples dans toutes les
nations, les baptisant. » Il se peut que la communion romaine
ne soit guére plus que le tronc charbonneux d’'un arbre
fendu par la foudre et mis en piéce par les autans. Il se peut
gu’elle soit et elle est probablement plus responsable de
tous les schismes que les schismatiques eux-mémes ; cepen-
dant, contrairement a eux, elle demeure pour le principe de
la catholicité, pour l'idéal d’'une humanité spirituelle en-
tourant le Christ qui est le centre dans une société divine
du Royaume de Dieu, gouverné par le Fils de Dieu; elle
est au moins un essai, non encore arrivé & sa maturité,
de cette association religieuse embrassant tout, et qui,
comme un instrument médiateur, assurerait le commerce le
plus complet et le plus libre entre ses différents membres et
le grand Toul, c’est-a4-dire entre I'ame et Dieu. Et quand
nous considérons comment le grain de ’Evangile a attire &
Ini tout ce qu’il y avait de plus riche dans le sol religieux
de Juda (nourri lui-méme par les expériences de religions
plus anciennes dans un passé oublié) aussi bien que dans
celul de Rome et de la Gréce, et, & travers eux, dans le



274 P. LOBSTEIN

monde oriental dont ils s’étaient approprié la sagesse ; quand
nous nous rappelons aussi comment le travail collectif de
IEglise pendant deux mille ans a transformé ces matériaux
et les a renforcés, nous devons au moins reconnaitre que sa
croyance personnifie les résultats des expériences religieuses
d’une vaste partie de lhumanité et d’'une période trés
étendue; qu’il donne de I'absolu, de cet au-dela qu'appré-
hende la foi, et des relations de 'homme avec le monde, une
image qul ne manque pas d’une certaine vérité pratique ou
dirigeable et susceptible des lors d’étre mise a I'épreuve de
I’expérience. Nous ne devons pas la prendre comme on pour-
rait prendre une phrase dont nous déterminerions le sens
par 'étymologie de chaque mot isolément, oubliant que la
différence produite par I'usage et le contexte en modifie le
sens; mais nous devons plutdt 'envisager dans son entier
comme un symbole de cette impression propre que 'Infini a
laissée sur la conscience d'une si grande el sl notable partie
de ’espéce humaine *. »

En affirmant avec conviction le caractére solidariste de la
religion chrétienne dans U'espace et dans le temps, en sui-
vant ses effets et son action & travers les siécles et sur tous
les points du globe, Tyrrell reprenait la théorie fondamen-
tale de Newman, sa notion du développement ou de la tradi-
tion, qu’il interpréte dans son sens le plus spirituel et qu’il
raméne asa signification essentiellement religieuse. Le pro-
testantisme le plus indépendant et le plus jaloux peut s’ap-
proprier sans réserve la conception riche et féconde que le
moderniste dégage de 1’Essai? de I'illustre cardinal. L’évolu-
tion de Tyrrell n’est pas une hypothése empruntée & Darwin,
elle est une explication que lui suggérent les faits ; c’est
I’histoire, non la spéculation, qui la lui impose 3. « La Tradi-
tion, c’est la foi qui vit dans I'Eglise tout entiére, qui se

11, 79-83; 11, 60.

2 Essai sur le développement de la foi chrétienne. — Cf. 1, 81 ; 1V, 54 suiv.

3 166. Cf. p. 24 : « La conception catholique de la religion, — colleetivité de
vie, de pensée et de sentiment, — en un mot tradition. » Rappelons-nous que
Tyrrell n'admet pas que « la tradition vit exclusivement dans la conscience épis-



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 275

transmet de génération en génération, dont le corps tout
entier, non une poignée de personnages officiels, est le déposi-
taire et I'organe de transmission. Le Saint-Esprit, répandu
dans le coeur de tous les fideles, est 'auteur de cette régle et
de cette foi ; I’Episcopat n’en est que le serviteur, le témoin
et I'interprete. « La Révélation que Jésus-Christ a laissée a
ses disciples, c’est celle de la vie divine du Pére, fidélement
representée par celle de ’Eglise2.., » Cette révélation est un
principe qui évolue sans relache, duquel procéde un inces-
sant renouvellement ; « le Modernisme sait que chaque
période nouvelle impose a I’Eglise un nouveau travail d’adap-
tation3. » « L’idée chrétienne catholique contient, en elle-
méme, la puissance de reviser sans cesse ses catégories, de
modeler d’aprés son degré de croissance sa propre représen-
tation ; enfin une transformation ou révolution de ce genre ne
serait qu'un simple épisode du processus régulier de sa vie,
un simple pas en avant vers cet état meilleur et plus plein de
cette conscience de soi qui jusqu’ici n’avait été qu’instinctive
et confuse . »

Telle est la premiére lecon que nous donne le modernisme
catholique dans sa manifestalion religieuse la plus haute et
la plus pure. Il nous met en garde contre les écarts et les
outrances d'un individualisme sans frein, il nous rappelle la
dépendance étroite dans laguelle nous nous irouvons !'un
vis-a-vis de l'autre, il ravive en nous la conscience de la béné-
diction et des privileges de la solidarité chrétienne. Ce n’est
pas que cette vérité soit inconnue et étrangere & la forme
protestante du christianisme. Pour s’en convaincre, il suffit
de se souvenir des idées de Luther et de Calvin sur la maternité
de I’Eglise, de se reporter aux principes de Schleiermacher
et de Ritschl sur les caractéres essentiels de l’association
religieuse, de citer les noms de Secrétan et de Fallot, qui
remirent en vigueur et en honneur le principede la solidarité
et qui s'appliquérent & en développer les conséquences; enfin

copale collective ou, ce qui serait pire encore, dans la seule conscience du pape.»
(Page 45.)
V11, 49. — 210, 61. — 311, 189. — 4 1V, 19 Cf. 182 suiv.



276 P. LOBSTEIN

n’y a-t-il pas, dans ce que l'on appelle improprement peut-
étre le christianisme social, & coté des préoccupations d’une
valeur contestable, la tentative de remédier & l'atomisme
spirituel, qui est I'un des dangers du protestantisme ? Nous
n’avons donc pas attendu Tyrrell et ses amis pour saisir et
apprécier cet élément si important de la foi chrétienne, et ces
reproches qu’adressent les catholiques au protestantisme ne
sont fondés que dans une certaine mesure, mais il n’en est
pas moins vrai que leur polémique nous signale un écueil
contre lequel nous sommes trop souvent exposés a nous heur-
ter. Il convient donc de leur savoir gré du service qu’ils nous
rendent et de profiter de I'’enseignement que renferment
leur parole et leur exemple.

11

A cette lecon vient s’ajouter immeédiatement une deuxiéme
qui découle de la premiére et quila confirme en la com-
plétant.

S’il est vrai que la vie collective enveloppe et enrichit la
vie individuelle, si le sujet ne peut grandir et se fortifier
qu’au sein de l’association spirituelle a laquelle il appartient,
si une forte et étroite solidarité embrasse la série des généra-
tions qui se succedent sur la scéne de I’histoire, s’il se fonde
ainsi une tradition vivante et présente, incessamment ac-
tuelle, infatigablement féconde, il faut appliquer aussi cette
explication évolutionniste a la révélation évangélique saisie
dés son origine et suivie dans tout son développement. Nous
touchons & I'un des points les plus faibles, ou plutdt & 'une
des plus graves erreurs de la doctrine protestante. La cri-
tique du modernisme s’accorde ici avec la polémique ultra-
montaine, et il me parait difficile de contester la justesse de
I'une et de 'autre.

« Nos anciens théologiens renfermaient la révélation chré-
tienne dans les limites de I’4ge apostolique ; cette révélation,
disaient-ils, s’est arrétée aprés la composition des livres
saints ; la grande époque de la pensée chrétienne est close.



QUELQUES LEGONS DU MODERNISME L

11 s’ensuit que la connaissance et la piété chrétienne doivent
s’appliquer sans cesse a se reporter vers I’dge d’or qui se
trouve derriere nous, ce retour conscient et voulu constitue
tout le progrés, nous n’avons plus a vivre que des rentes de
notre patrimoine spirituel*. » Sans creuser un pareil abime
entre le premier siécle et les siécles suivants, le protestan-
tisme libéral voit aussi l'essence du christianisme dans le
christianisme primitif; tel est le point de vue de Harnack,
qui confond la religion chrétienne avec ’Evangile du Christ,
réduit & sa plus simple expression.

Le modernisme rejette cette conception qui lul parait
étroite, mécanique et singuliérement pauvre. Tout le livre
de Loisy, U’Evangile et I Eglise, est une argumentation serrée
contre la théorie de Harnack®. Le principe de I'orthodoxie
protestante, quirenferme dans I’Ecriture sainte la vérité chré-
tienne stéréotypée une fois pour toutes, est vivement com-
battue par Tyrrell : « le moderniste ne considére pas I’essence
du christianisme comme composée d’'un ou de deux prin-
cipes simples donneés dés le debut et demeurant immuables
sous une masse déconcertante d’adjonctions vaines ou dan-
gereuses. 1l croit, au contraire, que cette essence s’enrichit
et s'organise chaque jour, eclairée par les principes vivants
qui président & son développement et qui I'aident a s’assimiler
ce qu’il vy a de bon et de vrai dans le travail du développe-
ment humain. Le christianisme n’est pas seulement le levain
primitif, mais toute la masse qui a fermenté, qui s’est chris-
tianisée et qui s’est étendue d’adge en age. Sur ce point le
moderniste est d’accord avec le médiévaliste contre le pro-
testant. Mais il ne croit pas que ce travail se soit arrété au
treiziéme siécle, et par conséquent, il est encore plus fidéle
au principe catholique3d ... »

Essayons de montrer comment Tyrrell applique cette con-
ception au centre vivant de I’histoire évangélique et de la foi
chrétienne, la personne de Jésus-Christ. Ici encore il reprend
la théorie de Newman et de Maehler, mais en I’élargissant et

1 M. P. SABATIER, Les modernistes, p. XXXVII,
2 1V, 15, 265 — 3 II, 179-180.



278 P. LOBSTEIN

en la spiritualisant. Pour eux, la tradition catholique, c’est
« le Christ lui-méme se réincarnant de génération en géné-
ration dans I’Eglise historique, qui est son corps, et poursui-
vant & travers les 4ges un perpétuel ministére de meédiation
et de révélation . »

Tandis que l’école critique, représentée chez les protestants
par Harnack, Bousset et une légion de savants qui se récla-
ment de ’histoire, soutient qu’il y a entre le Jésus de I’his-
toire et le Christ du catholicisme une solution de continuité
et un profond abime, Tyrrell estime que « ce n’est pas entre
Jésus et le catholicisme, mais entre Jésus et le protestantisme
libérai que le pont manque et le fossé se creuse. I’expression
ou la forme, est sans doute plus ample et plus complexe
dans le catholicisme que dans I’Evangile, maisles traits prin-
cipaux, centraux sont les mémes 2. »

Nous ne nous attacherons pas a reproduire et & examiner
en détail 'argumentation par laque!le le grand moderniste
irlandais établit et justifie sa thése. Nous croyons que,
malgré le respect qu’il professe pour la critique et ’histoire,
en dépit de la liberté absolue qu’il revendique pour la
science et la recherche indépendante, il a été la victime de
nombreuses et facheuses illusions. Mais le noeud de la ques-
tion reéside ailleurs. Il s’agit de savoir si la foi religieuse
peut rester enchainée & la personnalité du Jeésus terrestre,
dont la critique essaye de reconstituer I'image en interro-
geant les documents du passé et en puisant aux sources
qu’elle considére comme les plus siires et les plus authen-
tiques. En recueillant quelques rares paroles de l'apdtre
Paul, en soumettant les Evangiles synoptiques & une série de
triages minutieux et sévéres, en faisant ceuvre d’histoire et
de critique, 'on aboutit & une solution qui restera toujours
approximative et, méme dans les circonstances les plus favo-
rables, on ne s’élévera jamais jusqu’a une certitude unanime-
ment partagée et absolument inattaquable. Est-il permis de

1 Yoir I’exposé lumineux de cette théorie dans I'ceuvre posthume d’AUGUSTE
SABATIER, Les religions d’autorité et la religion de UEsprit, 1904, p. 123-129.
2 1V, 101-92.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 279

décorer le résidu de ces opératiens critiques du nom du
Jésus historique ? Est-il admissible surtout que 'on trans-
forme un probléme en article de foi'? La conscience reli-
gieuse du croyant restera-t-elle emprisonnée dans les étroites
limites que lui tracera l'histoire? Sera-t-elle solidaire de
toutes les vicissitudes d’une science incessamment variable et
qui se condamnerait au suicide, le jour ou elle s’imaginerait
avoir dit son dernier mot? Questions infiniment graves, ar-
demment débattues a I’heure présente et sur lesquelles le
modernisme est & méme de répandre quelque lumiére.

Le nerf du débat git dans l'effort tenté par Tyrrell pour
échapper a Uétreinte d’une orthodoxie asservie a la lettre
bibligue ou d'un historisme tourné uniquement wvers le
passé. Pour accomplir cetle oeuvre libérairice, il se place
résolument sur le terrain du « mysticisme chrétien ».
« Saint Paul est un interpréte fidéle quand il identifie le
Christ et I’Esprit, quand, traitant de I’Esprit qui habite en
nous, il déclare que c’est le Christ qui habite en nous.
Jésus était si fort dominé et asservi par I'Esprit que sa vie
fut simplement la vie de I’Esprit, ses paroles, les paroles
de T'Esprit... La personnalité, le « moi » qui parle et qui
agit en Jésus, c’est 'Esprit, quoiqu’il parle et agisse a tra-
vers les limitations d’'un organisme humain. C’est I’'Esprit
fait homme. Le verbe qui illumine tout homme s’est fait
chair ; le principe qui besogne au fond de nos étres est 13,
devant nous ; on peut le voir, 'entendre, le toucher. En
lui nous avons vu le Pere, -—- non dans sa plénitude,
mais dans la mesure ou Dieu est I'image de 'nomme et se
révele 4 lui-méme en une humanité divine. Il vient, pour
ainsi dire, vivre lui-méme notre vie. Cest ainsi que, par
le christianisme, Jésus et Esprit devinrent des termes inter-
changeables, que la naissance de I'Esprit dans I’ame d’un
homme équivalut & la naissance de Jésus et & sa présence...
Toutes les instructions, toutes les exhortations, tous les
préceptes de la religion chrétienne manquent leur but

1 (est ainsi que STRAUSS déja posait la question dans son dernier ouvrage sur
L’ancienne et la nouvelle foi.



230 P. LOBSTEIN

§’lls ne réussissent qu’a faire d’un homme un obéissant imi-
tateur du Christ envisagé comme le premier fondateur et
comme le modéle d’un systéme religieux nouveau, s’ils
n’évoquent pas cet Esprit qui s’incarnait en Jésus et qui,
par conséquent, est Jésus. Jésus n’était pas seulement un
idéal révélé de la personnalité humaine, mais un idéal
vivant, plein de force, communicatif, une flamme qui se
propageait d’une 4me & l'autre. La personnalité, seule, peut
agir sur la personnalité. Nous pouvons considérer des pré-
ceptes, des instructions d’une facon impersonnelle ; nous
pouvons y obéir, les suivre et en batir de quoi consolider la
structure de nos habitudes mentales et morales. Mais, quel-
quefols, il nous est possible de saisir 'esprit et la person-
nalité d’'un homme, dans leur entier, anu moyen de ses paro-
les, de ses actes, de sa maniére. On éprouve alors en lui
une influence personnelle écrasante, et 'on s’empare de
Pesprit vivant et concret qui se cache sous les lettres et les
mots épars par lesquels il s’exprime. Deés lors nous le
sentons vivre en nous comme une force qui maitrise, et
nous connaissons ses voies et sa volonté comme jamais
aucune instruction ne pourrait nous I'apprendre. Voila ce
qui distingue le chrétien du sectateur d’un prophete ou d’un
maitre. Le christianisme lui fait connaitre ’enseignement du
Christ et le lui montre comme un moyen de faire naitre le
Christ dans I'dme, de constituer au fond de nous une per-
sonnalité divine, d’y établir un esprit qui se substituera
a tout précepte, a toute loi, étant précisément la somme et
la fin de toute loi. Jésus était lui-méme le grand sacrement
et le symbole efficace de la vie et de I'esprit divin. Il agissait
sur ses disciples, non comme doctrinaire ou comme direc-
teur de jugement, mais avec toute la force d’une ascendance
personnelle, divine et mystérieuse, et qui se manifestait dans
chaque parole et dans chaque geste. Il n’était point un
prophete discourant au nom de I’Esprit ; il était I’'Esprit lui-
méme sous une apparence humaine. Il parlait comme seule
la conscience peut parler, les hommes entendaient et obéis-
salient sans savoir pourquoi. Il pénétrait dans leurs dmes,



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 281

les possédail et les modelait & son i1mage et & sa ressem-
blance. Lorsqu’il les quittait au-dehors, matériellement, il
demeurait avec eux au-dedans du cceur. La conscience prit
une forme et ce fut la forme de Jésus. Terrassé par la con-
science, Paul s’écrie : « Qui es-tu, Seigneur ? » Et la ré-
ponse révelatrice retentit : « Je suis Jésus que tu persécutes. »
Il fait allusion & ceci lorsqu’il dit : « Ce fut le bon plaisir de
Dieu de révéler en moi son Fils. Sije vis, ce n’est plus moi
qui vis, c’est le Christ qui vit en mot. » Dans quelle autre
religion parle-t-on ainsi du fondateur, si aimé, vénéré et
suivi qu’il soit ? La personnalité, voila la fin, et la person-
nalité favorisée sans doute par la médiation des signes et des
svmboles extérieurs, voild les moyens. Le feu engendre
le teu. L’esprit de Jésus manifesté dans I’Eglise, dans I’Evan-
gile, dans les sacrements, ses adeptes le concoivent non
comme une doctrine, mais comme une influence person-
nelle ajustant I’ame & sa propre nature divine. Il est im-
possible, pour l'esprit ou la personnaiité, de trouver une
expression adéquate en termes faits & un autreordre d’expé-
rience. C’est grace 4 une sorte de sympathie interne que
nous nous faisons une idée de la personnalité d’autrui
d’aprés la maigre sténographie de ses paroles, de ses actes,
de ses gestes, et seulement dans la mesure o1 nous sommes,
d’une facon latente, capables de retrouver en nous-mémes
une personnalité similaire. Les véhicules, les symboles sacra-
mentels au moyen desquels I’Esprit se communique, ne
font pas partie de I'Esprit; 'enveloppe et la mentalité hu-
maines de Jésus, les limitations locales et temporelles de sa
connaissance et de sa pensée n’étaient que les éléments
sacramentels servant d’intermédiaire & l'influence de son
Esprit divin. Il aurait tenu aux gens de notre temps un dis-
cours différent : mais lesprit en elt été identique. Un
grand artiste qui tire le meilleur parti des matériaux et des
meéthodes médiocres dont il dispose, peut ainsi, et tout
aussi bien qu’en un style plus riche, révéler son esprit et
reproduire, par sympathie, la compréhension de 'observa-
teur ; c’est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien.
THEOL. ET PHIL, 1911 19



232 P. LOBSTEIN

L’imitation matérielle du Christ historique tend & anéantir
son esprit. Le Christ, I'Esprit vit en nous et se manifeste
sous les apparences, éternellement changeantes, de la
parole et du langage. Saint Paul dit, en ce sens, que si nous
avons connu le Christ selon la chair, nous ne le connaitrons
plus ainsi désormais, mais seulement d’aprés esprit,
comme I’Adam céleste, le fils de 'homme, I’Esprit de Dieu.
i y a longtemps que I'’humanité a grandi au point de ne
pouvoir plus s’accommoder de ces formes apocalyptiques
de la pensée religieuse en lesquelles I'Esprit de Jésus se
montre pour la premiére fois sous ['aspect du Fils de
I'homme, du messie juif. Mais ce que cette croissance n’a
pas fait tomber en désuétude, c’est I'esprit lui-méme qui, au
fond de nous, cherche sans cesse a recouvrir la méme révéla-
tion d’'un vétement nouveau. Telle est donc la caractéristique
spéciale du christianisme. Il n’a pas pour Jésus les yeux
d’'un Franciscain pour saint Francois ou d’'un Musulman
pour Mahomet; ceux-ci regardent comme tel le fondateur
de la sociéié a laquelle 1ls appartiennent et voient en lui le
premier exemple de ce systéme de spiritualité qui leur a
été transmis d’age en age. Le chrétien considére Jésus
comme ’Esprit divin qui se révéle sous une forme humaine,
comme étant lui-méme la révélation de Dieu; c’est le pou-
voir sacramentel de P’Evangile et de I’Eglise, pense-t-il,
gui se communiquent & 'ame, non les idées ou les doc-
trines du Sauveur, mails son mol, son esprit et sa person-
nalité propres; par sa présence intérieure il assure le salut
de I’ame, sa communion avec Dieu, sa vie éternelle. Etre,
pour ainsi dire, « possédé» par Jésus, c’est étre possédé par
PEsprit de Dieu. Ceux qul s’attachent & lui, qui I’environ-
nent comme un essaim d’abellles entourent leur reine,
deviennent véritablement ses membres, vivifiés par I’Esprit
qu’il était; ils sont, eux, en Christ et le Christ est en eux,
le Christ est en Dieu et Dieu est en Christ, « afin qu’ils
soient parfaits en un seul.» C’est la ce que I'on trouve dans
le Nouveau-Testament du premier au dernier feuillet. Les
écrits paulo-johanniques en font peut-étre un exposé plus



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 283

précis, mais le méme fond apparait dans les Synoptiques,
partout implicite et par endroits explicite. Nous rencontrons
de méme dans la grande tradition christo-catholique : —
« Le Christ en vous, l'espérance de la gloire » — un Esprit
vivifiant, une influence personnelle prédominante, tuant
le moi et le péché par un amour filial, par le sacrifice de
s01, voués a Dieu et au monde entier comme étant en Dieu,
de Dieu et par Dieu... Ceux pour qui Jésus est un esprit
vivant et présent & l'intérieur de I’étre, une flamme qui,
tout au long des siecles, renait, d’'une ame dans ['autre,
ceux qui reconnaissent I'expression de cet esprit, non pas
seulement dans la vie mortelle et les pensées du charpentier
galiléen, mais aussi dans celles des hommes qui l'ont
suivi et que la personnalité spirituelle et éternelle de Jésus
a possédés, ceux-la conservent toute leur sérénité en
tace de la critique. ...Jésus eul pour mission de nous
remplir de cet Esprit, et non de nous enseigner la méta-
physique, la science, !’histoire, la morale ou I’économie
politique... Cette notion de Jésus envisagé comme la pré-
sence divine intérieure et comme [PEsprit Sauveur me
parait étre I’essence méme du christianisme. Avoir foi au
Christ n’a jamais voulu simplement dire avoir foi en une
doctrine et en celui qui I'a enseignée, mais bien se saisir de
sa personnalité en tant qu’elle se révéle au-dedans de
nous... Par lintermédiaire du corps mystique qu’anime
I’Esprit, nous sommes mis en contact immédiat avec le
Christ éternellement présent. Nous I’entendons dans I’Evan-
gile, nous le touchons de la main dans les sacrements. Il
continue a vivre dans [I’Eglise : ce n’est point 14 une méta-
phore, mais une réalité. Il y trouve un moyen de se mani-
fester, qui se développe chaque jour, qui compléte et corrige
sans cesse l'expression revétue par son individualité mor-
telle. Ainsi, par l'instrumentalisme et les sacrements de
I’Eglise, la personnalité de Jésus se renouvelle et se fortifie
en nous, la puissance de son Esprit passe en nous, et nous
I’éprouvons... C’est 14, quoi qu’en disent ceux qui n’y voient
qu'une illusion, une grande pensée, une croyance stimu-



284 P. LOBSTEIN

lante ; elle rompt les barrieres de 'espace et du temps, rend
Jésus présent pour chaque ame, non seulement en imagina-
tion mais en fait, et donne une forme, une physionomie,
une voix, une appellation humaine a « la Lumiére qui éclaire
tout homme » et & 'Esprit qui se révéle dans les premiéres
et toutes faibles clartés de la conscience®. »

L’idée qui domine et inspire tous les développements qu’'on
vient de lire est celle d’une tradition de vie spirituelle qui,
non seulement se transmet de Jésus 4 ses disciples de tous
les temps, mais qui se recrée dans les 4mes en propageant a
travers les siécles la conscience de Jésus incessamment assi-
milable et assimilée par nos consciences, les animant comme
un principe de vie, les pénétrant d’une force toujours nou-
velle, allumant partout des foyers de lumiere et de chaleur.
Cette vérité constitue, d’aprés Tyrrell, le fond intime et ina-
liénable de la notion catholique de la tradition. Seulement
le modernisme s’applique & éliminer de la conception romaine
I’élément magique et superstitieux : 1l s’agit d’'une tradition
essentiellement spirituelle, qui se développe suivant les lois de
la psychologie et de I'histoire. Sans doute le mystére ne dis-
parait pas, mais ce mystére est celui de la vie méme, qui se
répand par contagion intime et que nulle analyse ne réussit
jamais & saisir et 4 expliquer. Dans ce processus spiritnel la
vieille antithése, créée par le rationalisme scolastique entre le
surnaturel et le naturel, s’évanouit et n’a plus de sens.
I’évangile et les sacrements ne sont pas superflus, mais leur
action est autrement définie ; ils sont les auxiliaires précieux
de I’Esprit, les véhicules et les intermédiaires du divin, qui
font parvenir jusqu’a nous le fleuve de l'intarissable révéla-
tion ; leur action est morale et religieuse, s’exercant non pas
en vertu d’un pouvoir occulte et de je ne sais quelle substance
transcendante, mais par le libre jeu de la vie, par le déploie-
ment des facultés de 'ame sollicitées, vivifiées, enrichies au
souffle de Esprit. Ne craignons pas d’entendre du Christ ce
gque nous osons affirmer de la religion qui porte son nom.

tIV, p. 313-399.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 285

S’il demeure pour nous non seulement Uinitiateur, mais le
centre de cette religion, c’est & la condition de ne pas la
faire rétrograder vers les quelques années qu’il passa sur la
terre et de ne pas enfermer sa puissance dans les limites de
son pays et de son époque. Jésus de Nazareth ne peut étre le
fondement de notre foi que si nous le considérons dans la
totalité de ses manifestations, que dis-je? si nous le saisissons
dans lexpérience présente et continue de sa vie et de son
ceuvre. Cette expérience ne se produit que dans la conscience
de ceux qui, éprouvant I'identité de son action avec 'action
de I’Esprit de Dieu, embrassent le Christ comme une réalité
actuelle et vivante. Il ne suftit pas de dire que Jésus de
Nazareth n’est pas le Christ tout entier, que le Christ d’aujour-
d’hui est infiniment plus grand que le Christ d’autrefois,
qu’il est le Christ augmenté de tout ce qu’il a été dans 'his-
toire extérieure du monde, dans la transformation des idées
et des peuples, dans I’évolution sociale vers la justice et la
traternité, le Christ enrichi de tout ce qu’il a été dans le
monde de 'invisible, dans ’dme de ses croyants?®. Il n’est le
Seigneur et le Sauveur que dans la mesure ol il ressuscite et
revit dans le cceur de ceux qui entrent dans le courant de vie
spirituelle, dont il est la source inépuisable et le perpétuel
dispensateur. Pour le croyant, pour le simple et humble
fidele, la figure du Jésus historique n’est pas le but vers lequel
se tournent ses regards et tendent ses efforts : elle n'est qu'un
moyen, elle sert a réveiller, & dégager, a faire dominer
I'esprit divin, l'esprit de sainteié et d’amour qui, procédant
du Christ, a passé dans les consciences et les coeurs, s’'incarne
dans ses vrails disciples et continue de vivre dans ce que
I’Ecriture appelle le corps du Seigneur, c’est-a-dire ’Eglise.
Et voyez combien cette maniére de comprendre le Christ et
de pratiquer la foi chrétienne nous rend libres et forts vis-a-
vis des recherches les plus indépendantes et méme des hypo-
théses les plus aventureuses de la science. Quand la critique
réussirait & entamer la tradition évangélique plus profon-

1 M. H. MonNIER, La mission historique de Jésus, 1906, p. xxix,



286 P. LOBSTEIN

dément qu’elle ’a fait jusqu’ici,la seule chose nécessaire serait
inaccessible &4 ses atteintes. Pour nous initier & la commu-
nion spirituelle du Christ, pour susciter dans nos dmes I’expé-
rience libératrice et vivifiante, pour faire triompher en nous
le royaume du Seigneur qui est 'Esprit, il n’est pas besoin
de l'appareil formidable et compliqué de l’histoire ou du
dogme : une parole, un geste, un regard du Sauveur suffit.
L’appel adressé & un disciple, la parabole racontée au peuple,
la vue de la croix du Calvaire peuvent déterminer la crise
intérieure, assurer la bienheureuse victoire, et réaliser 'expé-
rience qui arrache a 'apotre ce crid’éternelle reconnaissance :
« Si quelqu’un est en Christ, il est une nouvelle créature ; les
choses vieilles sont passées, voici toutes choses sont deve-
nues nouvelles. »

Ainsi compris, le point de vue qui a lrouvé en Tyrrell un
interprete lumineux et un éloquent défenseur se sépare a la
fois de Pancienne conception orthodoxe et du programme de
I’école critique. La premiére isole I’dge apostolique du déve-
loppement des siécles suivants et trace a 'action et a la révé-
lation divines des limites incompatibles avec la liberté et la
souveraineté de I’Esprit. La seconde tend & substituer Ia
connaissance historique de Jésus de Nazareth & ’intelligence
religieuse de sa personne et de son ceuvre ; la conséquence
dernieére de cette prétention serait d’éliminer la doctrine
christologique de l'enceinte de la dogmatique chrétienne et
de la remplacer par un chapitre sur 'histoire de Jésus.

Il faut répéter cependant ce que nous avons dita proposde
la premiere lecon que nous a donnée le modernisme. Les deux
extrémes que proscrit le modernisme de Tyrrell n’existent
plus & I'état pur et ne forment plus un ensemble cohérent et
conséquent. En outre, la voie que montre et suit ’éminent
moderniste n’est pas nouvelle; la théologie protestante s’y est
engagée a4 maintes reprises, avec des titonnements et des
inconséquences, mais souvent aussi avec bonheur et succés.
Il convientde nommer en premiére ligne I'illustre réformateur
de la théologie protestante au début du xixesiécle. Le « mys-
ticisme » de Tyrrell ressemble singulierement & celui de



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 287

Schleiermacher: c’est la méme notion de I’évolutionnisme reli-
gieux dont le facteur primitif et 'agent permanent est le
Christ, non pas Jésus de Nazareth emprisonné dans les liens
du passé, mais le Christ identique avec I’Esprit immanent a
la conscience chrétienne, besognant au coeur d’une création
nouvelle, se réalisant et s’incarnant dans I’Eglise, constituant
une tradition de wvie spirituelle, qui finira par embrasser
Phumanité entiere et par la transformer & I'image de Dieu
devenutout en tous. Lessuccesseurs de Schleiermacher ne sont
pas toujours restés fidéles & ces prémisses évolutionnistes,
mais ceux-la méme qui l'ont combattu le plus ardemment
n’ont pu se soustraire a son influence.

La théologie protestante de langue francaise n’a pas été
réfractaire & ’action exercée par Schleiermacher. L’esquisse
tracée par Aug. Sabatier dans la deuxieme partie de son
ouvrage posthume, Les religions d autorité et la religion de
U Esprit, rappelle le point de vue général du grand théolo-
gien allemand et présente bien des analogies avec le pro-
gramme développé par Tyrrell. Mais il est permis de croire
que la pensée religieuse du protestantisme moderne ne pour-
rait que gagner en richesse et en profondeur, si elle s’enga-
gealt résolument dans la voie indiquée et suivie par 'émi-
nent auteur de Médiévalism.

11

Qu’il nous soit permis de relever encore une double lecon
que la théologie protestante pourra puiser dans les onvrages
de Tyrrell et qu’il serait imprudent et coupable de négliger :
I'une concerne la notion de U'autorité religieuse ; 'autre se
rapporte & la relation qui existe entre la révélation et la théo-
logie ou entre la foi et le dogme. Sur 'un et 'autre point le
docteur catholique ne nous apprend rien d’absolument nou-
veau, mais sa parole pénétrante et profonde apportera & des
expériences déja faites, & des essais imparfaitement tentés, a
des vérités souvent enftrevues mais non encore conquises
ou realisées, le témoignage de son autorité, de ses lumiéres
et de sa vie religieuse.



288 P. LOBSTEIN

Entre la notion catholique et la notion protestante de l'au-
torité concues dans leur principe et développées dans leurs
conséquences, il y a opposition absolue et contradiction irré-
ductible. Quelle est, sur ce point, la conception moderniste ?

Le modernisme déclare qu’il repousse I'alternative violente
qu'essayent de lui imposer 'ultramontain ou le protestant. 11
refuse de choisir entre la soumission au pouvoir dictatorial
de la papauté et la proclamation absolue du sens individuel .
Il maintient la nécessité d’'une autorité religieuse, mais cette
autorite, il la définit dans un sens spirituel, intérieur et
moral. Nous sommes soumis a la juridiction de I'Etat, que
nous le voulions ou non, mais c¢’est par notre libre choix que
nous nous soumettons a la juridiction de I’Eglise. Je ne suis
tenu d’obéir & ses représentants que comme j'obéis & mon
médecin, apres m’étre librement mis entre ses mains pour
étre guéri par lui. Il n’a sur moi aucun pouvoir de domina-
tion. Il ne peut me dire qu'une chose : Si vous ne voulez pas
m’obéir, vous mourrez. L’autorité qu’il a sur moi, c’est moi
qui la lui ai conférée ; de méme, 'autorité que I’Eglise a sur
inoli, dérive de ma conscience, de ma volonté libre. La seule
chose qu’elle puisse me dire, ¢’est : « Si tu m’aimes, garde
mes commandements. » Et si Je ne garde pas ses comman-
dements, elle peut me dire encore : « Tu ne m’aimes pas, »
mais elle ne peut ni me chatier, ni me menacer. Elle peul
m’avertir que je m’expose au danger de I'enfer, mais elle ne
sauralt m’y envoyer. Son devoir est d’essayer de se faire
almer, de tdcher de me ramener si je m’écarte, non de me
chasser. Appliquer au pouvoir hiérarchique, au pouvoir de
juridiction del’Eglise actuelle, des textes quine se rapportent
qu’'au pouvoir de ’Eglise primitive et préhiérarchique, n’était
possible et excusable qu'a une époque ol le sens historique
et critique n’existait pas... % » « Je vois le Christ attirant les
hommes, je ne le vois jamais menant les hommes au fouet.
Je vois un berger qui marche en téte de son troupeaun, qui
Pentraine & sa suite : « Si quelqu’un veul venir avec moi,

11, 26-27.
2 1, 59, 220, 136-137.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 289

qu’il me suive. » Je le vois exercant une autorité spirituelle,
non une autorité juridique, l'autorité que la vérité a sur
la pensée, la bonté sur la conscience, l'autorité que la
veritable humanité exerce sur les hommes, la véritable
personnalité sur les personnes. »

Le caractere spirituel de l'autorité religieuse étant établi,
il Importe de déterminer l'organe et le siége de cette auto-
rité. Tyrrell s’éléve avec une égale énergie contre ce qu’il
appelle « I'individualisme de ’anarchie et celui de la dicta-
ture, » celui-l4 représenté par « le protestantisme libéral »,
celui-ci personnifié par la papauté. A [D’encontre de ces
deux extrémes, il maintient « la conception catholique et
sociale de 'autorité!. »

« L’unité que le Christ voulait pour son Eglise et qui
devait étre la preuve de sa vérité et de son autorité, c’était
I'accord des pensées individuelles. « Qu’ils soient tous
comme un seul, afin que le monde puisse croire... » La
foi de I'Eglise n’est pas celle de chaque individu, fat-il
Pape ou laique. En chacun lesprit chrétien se manifeste
sous un esprit nouveau et particulier qui n’est jamais deux
fois le méme. Personne n’a le droit de dire : « Je suis la
tradition, je suis le christianisme. » C’est par Uéchange
constant et la comparaison entre ces manifestations diffé-
rentes et foujours variées que se forme et se développe
une pensée collective, qui guide, éveille, stimule le déve-
loppement de chaque ame en particulier. La est le grand
avantage d’une Eglise organisée, dans le sein de laquelle
toutes les expériences des siécles passés, des genérations
successives se groupent, sont passées au crible, purifiées
pour le plus grand bien de tous. Cest pour cette fin que
PEglise a besoin d’étre organisée hiérarchiquement, de
maniére a concentrer dans un méme point les rayons
innombrables de sa lumiere spirituelle, et & distribuer aux
plus pauvres et aux plus déshérités 'apport des plus riches
et des plus savants. Les évéques réunis en concile ne sont

111, p. 103.



290 P. LOBSTEIN

d’aucune facon les délégués de leur troupeau Cette méla-
phore champétre a causé de bien grands maux. L’évéque
est une partie du méme organisme que le troupeau, il en
est méme la partie principale. Pasteur et brebis ne sont
quune méme personnalité morale et non pas deux. Le
pasteur n’est pas en dehors des brebis, ni au-dessus d’elles;
elles ne sont pas davantage en dehors de lui, et au-dessus
de lui. Lui et elles n'ont qu'une pensée collective, une
volonté. Et c’est cette pensée collective que I’'évéque repré-
sente et non pas sa pensée propre a lui, ni la leur. Le pape
n’est pas davantage le délégué de I'Eglise universelie,
comme jouissant d’une personnalité morale distincte.
Comme le premier d’entre ses fréres les évéques, il est le
principal représentant non de la pensée personnelle, mais
de la pensée collective de I'Eglise. Evéque du siege central
vers lequel les chrétiens affluent de tous les coins du
monde, il est, dit Irénée, en contact avec la pensée univer-
selle que l'on peut apprendre plus vite en s’adonnant a
lui... A la formule : « les évéques en union avec le pape »,
je substituerais : « le pape en union avec les évéques et les
évéques en union avec les fidéles®. »

Cependant il est bien entendu qu’aucun de ces représen-
tants de la conscience collective de I'Eglise n’est armé d’un
pouvoir officiel, juridique, contraignant. Interpréetes des
principes du catholicisme spirituel, ils expriment la vie
muette, impénétrable, qui circule dans tout I'organisme et
prétent une voix aux vérités éternelles, aux instincts divins
et irrésistiblement en ceuvre dans I'ame de tout le peuple
de Dieu. La collectivité dont il s’agit résulte de la collabora-
tion libre et spontanée, du concours fraternel des pensées et
des volontés, des coeurs et des consciences?. »

Le consensus des expériences personnelles des chrétiens
est un consensus de foi et non de théologie. (Cest I'adhé-
sion spontanée de l'esprit & l'esprit qui donne seule de la
valeur & un consensus. S’il est le résultat de 'indifférence,

111, p. 155-157. Cf. 136-137.
211, p. 85-87.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 291

du servilisme, de la.pression gouvernementale ou de Ia
crainte de I’enfer, il n’a plus aucune valeur. Il ne peut v
avoir accord complet, consensus des fidéles, que sur des
matiéres ol tous ont la méme compétence, des matiéres
qui ne dépassent pas le cercle de I'expérience de chacun,
des matiéres qui touchent & la vie spirituelle, cette vie de
la foi en vertu de laquelle on les appelle « les fidéles »,
Lorsque je veux m’assurer que mes sens sont dans un état
normal, que je ne suis point le jouet d’une illusion, que
mes perceptions sont objectives et non subjectives, je prends
pour critérium de mon jugement celui de la foule. Mais
si la question est d’ordre spécial, si ce n’est pas une expé-
rience ordinaire qui est en jeu, s’il y faut de la science, de
la réflexion, de Vinstruction, g’il s’agit non d’un phéno-
méne, mais de I’analyse d’'un phénomene, il serait absurde
de faire appel au jugement de la foule. Si la foi se confondait
avec la théologie, jamais les problémes qu’elle souléve ne
pourraient étre réglés par consensus général. Mais précisé-
ment parce qu’il ne s’agit pas ici de la théologie, mais de
I’Evangile ; que I’objet de la foi est cette vie dont le Christ
est la divine révélation et non l'analyse de cette vie, chaque
fidele a le droit autant qu’'un expert ayant qualité pourle
faire, de dire d’aprés son expérience personnelle ce qu’il
trouve dans 1’Evangile. Chacun, individuellement, est juge
en matiére de foi; et I'accord de tous constitue un juge-
ment infaillible, exempt de toutes les erreurs particuliéres
et de toutes les idiosyncrasies®. »

Il faut avouer que la notion de l'autorité religieuse déve-
loppée dans les pages qui précédent, préte le flanc & de
nombreuses et sérieuses critiques. Soit que 'on se place sur
le terrain du catholicisme, soit que l'on prenne sa base
d’opération dans I’Evangile ou dans la conscience, il surgit
une série de questions auxquelles le modernisme religieux
de Tyrrell ne saurait donner une réponse précise et con-
cluante. Il n’en est pas moins vrai que sur plusieurs

11, p. 60-63.



292 P. LOBSTEIN

points de réelle importance les indieations fournies par
notre auteur meéritent de fixer l'attention du chrétien pro-
testant. D’une part, il insiste sur le caractére spirituel et
moral, intérieur et religieux de lautorité; il en élimine
toute notion légale et juridiqué : 1l prononce ainsi la con-
damnation formelle du littéralisme de notre ancienne théo-
logie qui érigeait en code intangible le canon de I’Ancien
et du Nouveau-Testament. D’autre part, il reprend et appli-
que les principes énoncés plus haut ; il nous met en garde
contre les outrances de l'individualisme, il dévoile le danger
d’un subjectivisme sans frein et sans controle, il sauvegarde
la loi de la solidarité et en glorifie les bienfaits. Dans 'un et
I’autre sens, il ouvre & la foi évangélique et 4 la théologie
protestante des perspectives lumineuses et lui donne d’utiles
et précieuses lecons.

Il nous reste & dire un dernier mot d’un probléme indiqué
dans les considérations précédentes sur la notion de I'auto-
rité religieuse. En définissant cette notion, Tyrrell insiste sur
la différence a faire entre la révélation et la théologie, entre la
foi et le dogme.

v

En principe, presque tous les protestants professent
'indépendance de la foi religieuse, la différence essentielle
entre la substance de la révélation chrétienne, objet de la
foi, et la formule de la théologie dogmatique, fruit de la
réflexion et de la science®. Il semble donc qu’a cet égard
le modernisme n’ait rien & nous apprendre. Et cependant le
vieux levain du rationalisme orthodoxe ou libéral fermente
encore dans bien des esprits, et la vérité que 'on admet en

1 Sur « la révélation» voy. III, 216-253. Voir aussi le chap. intitulé « Théolo-
gisme » 111, 255-291, TYRRELL se déclare catégoriquement contre le fidéisme, s’il
faut entendre par 12 « un sentimentalisme, dépourva de tout élément intellec-
tuel et volontaire. » III, 257. On sait — ou l'on devrait savoir — que le fidéisme
que professent M. MENEGOZ et son école, ne méritent pas ce reproche. Les cita-
tions communiquées plus haut prouvent avec une clarté parfaite que Tyrrel lui-
meéme a été fidéiste dans le sens que M. MENEGOZ attache & ce terme.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 293

théorie est loin d’avoir triomphé dans la pratique. L’énergie
et la persévérance qu’apporte Tyrrell & 'exposition de ce
prétendu lieu-commun ne laissent donc pas d’étre salutaires
et bienfaisantes. On lira avec profit les développements
qu’il consacre a une idée qui affecte sous sa plume des
formes multiples et qu’il sait présenter sous des faces aussi
intéressantes que variées. J'ose penser qu’'on ne se plaindra
pas de rencontrer ici quelques citations qui pourront servir
de complément et de confirmation aux déclarations de
principe de la théologie protestante®. « Depuis que le monde
est monde, jamais quelqu’un n’a été sauvé ou perdu par la
théologie ; des hommes se sont perdus parce qu’ils ont
souhaité et procuré dans la mesure de leurs forces 'excom-
munication de leur prochain, qu’ils ont détruit avec leur
théologie les ames pour lesquelles le Christ est mort... Je
crois fermement & la nécessité et a 1'utilité de la théologie,
mais d’une théologie vivante, qui procede continuellement
de I’expérience et qui retourne sans cesse & cette expérience
dont elle est ’analyse, une analyse toujours tatonnante,
toujours perfectible. La plus simple, la plus élémentaire
des expériences religieuses implique toujours quelque
représentation et quelque image théologique. La théologie
contre laquelle je m’éléve, c’est celle qui puise ses idées
dans les idées et non dans l'expérience; qui nous donne
des ombres d’ombres, au lieu d’ombres de réalités ; qui
g’éloigne de plus en plus des faits et se perd au milieu
des déductions invérifiées ; qui se fait le tyran et non le
serviteur de la vie religieuse; qui impose ses conclusions
comme divinement révélées « sous peine de damnation
éternelle... » « Les dogmes et les définitions des Papes et
des conciles, sous leur aspect théologique, ne sont que
les gangues protectrices de la révélation, de I'Evangile du
Christ. Et ce n’est quau noyau méme de la révélation,
non a son enveloppe, & sa gangue théologique, que ces
dogmes peuvent lier nos consciences. Que ceux qui ajoute-

' Yoy. surtout I, 165 suiv. tout le chapitre : Les droits et les limites de la
theologie.



2904 P. LOBSTEIN

raient fut-ce un grain de poussiére,un rien,au joug aimable,
au poids si léger de I’enseignement du Christ, soient
anathémes ... La théologie n’ajoute rien & ce qui oblige
notre foi, les dogmes ne servent qu’a 'expliquer... La théo-
logie est humaine; la Révélation est divine. La Révélation,
c’est l'expérience des réalités surnaturelles, expérience qui
s’exprime spontanément sous une forme populaire, en
images et non pas en formules scientifiques ; la théologie
n'est que l'analyse incompléte et toute pleine d’erreurs de
cette expérience. La mission divine de I'Kglise est d’en-
seigner et de répandre une vie nouvelle, un nouvel amour,
une nouvelle espérance, un nouvel esprit et non pas de
faire 'analyse de ces expériences. La théologie de I’Eglise
est vraie et utile dans la mesure exacte ou elle vient —
inais pour y retourner toujours — de l'expérience religieuse
collective de ceux qui vivent la vie de ’Evangile, se nour-
rissent de l'esprit de I’Evangile préché par Jésus-Christ...
Ce que nous préchons aux hommes, ce n’est pas la
théologie, mais la révélation, 'expression simple et inspirée
de ces expériences que la théologie traduit dans le langage
technique des systemes philosophiques... Quand nous
préchons au peuple ce que le Christ préchait, — la venue
du royaume de Dieu, le baptéme de la pénitence et la vie
nouvelle, — nous le nourrissons de pain ; mais quand nous
lui enseignons la scolastique, nous le nourrissons de mots et
de vent ... L’erreur fondamentale, c’est (je suis las de le
répéter) que 'on a confondu lafoiavecl’orthodoxie,la révéla-
tion avec la théologie. C’est la notion de I’Eglise, organe de
la lumiére intellectuelle, maitresse d’école chargée de nous
seriner une métaphysique, une physique, une morale, une
sociologie, une politique et une histoire divinement révé-
lées. Vous dites que I’Eglise est, au moins indirectement,
intéressée en ces matiéres; je ne le nie pas. Seulement
vous entendez par la qu’elle possede, sur toutes ces sciences,
des révélations, des prémisses avec lesquelles le reste doit

t 11, 37, 38, 43, 76, 151, 190-192, 217-218.



QUELQUES LEGONS DU MODERNISME 290

s’accorder. Moi, j’entends qu’elle est la gardienne de l'esprit
de vérité et de sincérité, de patience, d’abnégation et de
toutes les dispositions du cceur nécessaires pour se livrer
aux recherches scientifiques pour la plus grande gloire de
Dieu et le plus grand bonheur de 'humanité. J'entends
que sa mission est de parler au cceur et non au cerveau ;
que ’Evangile est, avant tout, puissance et force et anima-
tion de volonté; qu’il nous convaincra par 'idéal et non par
les idées, par la révélation d’un royaume & venir, d’'une
vie nouvelle qui s’offre & notre imagination et allume en
nous le feu de 'enthousiasmel. »

Tyrrell attache une telle importance & la distinction entre
la révélation religieuse et la formule dogmatique, entre
la foi et la theéologie, il proclame cette vérité avec une si
pleine conviction, qu’il tire de cette affirmation théorique
toutes les conséquences pratiques qu’elle implique et
entraine. On sait que la position qu’il prit 4 cet égard fut
le point de départ des protestations et des attaques qu’il
s’attira de la part de la hiérarchie romaine. Pour donner &
sa pensée une forme plus saisissable, il eut recours a une
fiction, que 'on prit longtemps pour une réalité. Il sup-
pose qu'un professeur d’anthropologie, qui a rompu avec
les doctrines de Rome, s’adresse & lui pour lui soumettre ses
doutes et pour le consulter sur la conduite & tenir. Dans
une lettre confidentielle, Tyrrell dissuade son correspondant
d’une rupture religieuse avec I’Eglise, et, pour motiver
cette invitation & rester dans le giron du catholicisme, il se
reporte aux prémisses quenous venons d’exposer ;il s’attache
& « distinguer entre la foi & la révélation, & la personnalité
du Christ et & ’Eglise en tant que corporation vivante, d’une
part, et d’autre part, la théologie, qui s’efforce de traduire le
langage figuré des prophétes de maniére & satisfaire
I’expression de la pensée scientifique contemporaine et les
exigences de notre compréhension, & mettre celles-ci en
harmonie avec les intuitions les plus profondes de la foi 2.»

1 Voy. aussi II, 134-135.
2 1, 28.



296 P. LOBSTEIN

La conclusion positive qui découle de cette distinction
fondamentale est d’une logique impeccable. « Admettons,
comme argument, que les choses soient aussi mauvaises
que vous le dites ; admettons, en tant que vous étes en jeu,
que la défense intellectuelle du catholicisme s’effondre de
toute part, ou qu’enfin votre obscurité mentale soit telle-
ment désespérée que vous n’osiez vous approcher d’aucune
affirmation, soit dans un sens soit dans un autre. S’ensuit-il
fatalement que vous dussiez vous séparer de la communion
de Eglise? Oui, si 'intellectualisme theéologique a raison,
si la foi signifie 'approbation mentale d’'un systéme de
concepts intellectuels, si le catholicisme est d’abord une
théologie, ou tout au plus un systéme d’observances prati-
ques réglé par cette théologie ; non, si le catholicisme est
surtout une vie et I’Eglise un organisme spirituel a 'exis-
tence duquel nous participons, si la théologie n’est qu'un
essal pour que cette existence se formule et se comprenne,
essal qui peut échouer totalement ou en partie sans que
soient affectées la valeur et la réalité de ladite existence®... »
« Bien que le catholicisme formulé fasse violence & votre
intelligence et & votre sens moral, je suppose que le catho-
licisme latent, ou plutdét la quantité des réalités vivantes
qui sont formulées de maniéere défectueuse, vous attirent
et vous retiennent par des liens d’affection et de sympathie
spirituelle instinctive. Je vous montre que la débacle de
la formule n’altére pas d’un seul coup la nature de la réalité
meéme, ou ne menace pas nos relations avec elle®.. » Si
vous voulez laisser de coté cette appréciation des faits par
les théologiens et étudier votre propre expérience spiri-
tuelle, vous constaterez, je pense, que les vérités par les-
quelles vous vivez et croissez réellement, sont peu nom-
breuses, simples et trop fondamentales pour dépendre de
quelque chose d’aussi fortuit qu’un systéme théologique ; et
que méme ce qui est le plus caractéristiquement chrétien
et catholique dans les vies des plus grands saints ne dépend
1 [bidem, pag. 52-53.
2 [bidem, pag. 64.



QUELQUES LECONS DU MODERNISME 297

que trés peu des complications, des prescriptions et des
consequences ecclésiastiques; n’esl-ce pas cela méme qui a
prévalu, parmi les apdtres et les premiers disciples du
Christ, parmi les générations qui vivaient avant que ces com-
plications fussent appelées a ’existence *?...» « Au fond, ce
n’est pas avec I'Eglise que vous étes en conflit, mais avec
les théologiens; ce n’est pas avec 'autorité ecclésiastique,
mais avec une certaine théologie concernant la nature, les
limites et les degrés de cette autorité et la valeur de I'inter-
prétation et de l'obligation de ces décisions. Un effondre-
ment de théories et d’analyses n’entraine pas avec lui la
realité analysée. Vous direz que I'autorité s’est approprié la
theorie et a adopté analyse, vous citerez & 'appul les déei-
sions des papes, des conciles et des congrégations; mais
allons tout droit au but et n’hésitons pas & envisager la
question en elle-méme. Qui a formulé ces décisions, déter-
miné leur valeur et les a interprétées pour nous ? Qui a
formulé toute la théologie actuelle de 'autorité ef nous I'a
imposée, sinon les théologiens ? Qui donc a enseigné l'iner-
rance théologique, sinon les théologiens eux-mémes, hommes
mortels, faillibles et ignorants comme nous ? Gardons froi-
dement notre place et ne soyons pas terrifiés quand ils
s’affublent des pompes de I'Eglise et nous foudroient, en
son nom, de leurs anathémes. Leur domination actuelle
n’est qu'un épisode passager dans Uhistoire de 'Eglise®. »

Il est certain que les passages transcrits ici ne répondent
pas a toutes les questions qu’on peut poser et ne lévent
pas toutes les difficultés que renferme le probléeme des
rapports de la révélation et du dogme, de la foi et de la
théologie. Mais en puisant dans le modernisme religieux de
Tyrrell quelques lecons & l'adresse de notre théologie pro-
testante, je n’al pas eu la naiveté de croire que lillustre
disciple de Newman pourrait nous proposer un programme
nouveau ou nous donner un mot d’ordre qu’il faille suivre
aveuglément et transmettre &4 notre Eglise sans y apporter le

1 [bidem, pag. T0-T1.
2 Ibidem, pag. 93-94.
THEOL. ET PHIL. 1911 20



208 P. LOBSTEIN

moindre changement. Ceux qui ont eu la patience de dé-
pouiller le dossier que nous avons formé & 'aide des der-
niers ouvrages du grand moderniste, auront pu se con-
vaincre que nous ne songeons pas a faire de lui un docteur
infaillible, dont la théologie serait le dernier mot de la
science religieuse et devrait nous servir aussi de regle
supréme et d’irréfragable autorité. Mais chacun de ces livres,
expression d’'une ame ardente et sincére, en quéte de
lumiére et de vie religieuse, est riche en impulsions fécondes,
en appels solennels et pressants, en pensées suggestives et
salutaires; chacun d’eux est propre a stimuler notre réflexion,
4 alimenter notre foi, & réveiller et & affiner notre con-
science, et, dans la méme mesure, & vivifier et & approfondir
notre théologie. La sévérité qu’il apporte a quelques uns de
ses jugements sur notre Eglise ne nous empéche pas d’offrir
a ce vaillant et religieux esprit, & celul qui fut un glorieux
martyr de la cause de la liberté et de la foi, le tribut d’une
profonde admiration et d’une inaltérable gratitude.




	Quelques enseignements du modernisme

