
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT

dans sa phase actuelle i

PAR

H. TRABAUD

Passant des éléments constitutifs du Pentateuque à sa

formation, c'est-à-dire à la rédaction successive des documents

qui le composent, à leur combinaison graduelle et à

l'achèvement final de l'œuvre, M. Gautier prend son point de

départ dans la réforme religieuse de Josias. Par la première
lecture publique d'un texte réputé sacré, celle-ci introduisit dans
le judaïsme la notion d'une Bible, et, comme l'avaient déjà
reconnu Jérôme et Hobbes, elle s'appuya sur le Deutéronome,
ou plutôt sur le document deutéronomiste, en tout ou en

partie2. La narration de2 Rois 22 s. ne laisse guère de doute
à ce sujet. En effet, les mesures prises par Josias sont
exigées par le Deutéronome, sans l'être dans les autres parties
du Pentateuque. M. G. ne parle pas des réserves faites par
d'Eichthal, Havet, Vernes et Horst sur la crédibilité du récit
du second livre des Rois, sans doute parce qu'il estime qu'elles

sont exagérées et qu'elles n'atteignent pas le noyau de

ce récit, qui a été fortement amplifié.

1 Voir les livraisons de janvier-avril, de juillet-août et de septembre-décembre
1910, p. 123-164, 344-386 et 463-485, et celle de janvier-avril 1911, p. 65-90.

2 L'idée que D était le livre retrouvé par Hilkija a été généralement admise

dans l'école historique depuis de Wette.



aœ H. TRABAUD

Ajoutons qu'on s'est aussi appuyé, pour affirmer que le

livre de la loi de Josias est contenu dans le Deutéronome,
sur le fait que 2 Rois 22 : 15-20 (cf. Jér. 11 : 3) renferme
une allusion aux malédictions qui accompagnent la thorâ
deutéronomique. On a, il est vrai, prétendu que ce passage
ne prouvait rien en sa faveur parce qu'il a été remanié. Houlda
ne prophétisa pas la ruine de Jérusalem, mais un heureux
avenir pour le pays en cas d'obéissance aux commandements
de lahvé. Le démenti donné à ses parolespar les événements
malheureux qui suivirent amena la correction de son oracle,
qui devint un vaticinium ex eventu inspiré par Deut. 28.

Sans doute cet oracle paraît avoir été retouché, et, selon

toute probabilité, les paroles de Houlda ne nous ont pas été

conservées sous leur forme première. Mais rien ne prouve
qu'elle ne fît pas allusion à une prédiction de malheur en

cas de transgression de la loi. Elle peut très bien avoir donné
le conseil d'introduire aussitôt en Juda les réformes exigées

par le livre de la thorâ, si l'on voulait détourner les effets de

la colère de Dieu dont il parle. D'ailleurs l'effroi du roi (2

Rois 22 : 11-13) ne s'explique que si ce livre renfermait la

menace de graves châtiments. Josias ne peut avoir tiré du
simple contenu de la loi la conséquence que l'irritation de

lahvé était grande.
D'après 2 Rois 22 : 8, le prêtre Hilkija avait « trouvé » dans

le temple le livre qu'il fit passer dans les mains du roi. On a

beaucoup épilogue sur ce terme. « S'agit-il d'une trouvaille
fortuite, tout imprévue, ou bien cette forme de langage re-
couvre-t-elle une combinaison voulue et préméditée? On ne
le saura jamais ; mais même dans la seconde supposition, il
ne nous paraît pas, dit M. G., qu'Hilkija doive encourir aucun
blâme. » Quelques explications sur ce point délicat ne seront

pas inutiles. S'il n'y a pas eu trouvaille fortuite, il n'est sans
doute pas nécessaire d'admettre qu'Hilkija était lui-même
l'auteur du livre et qu'il ne l'a pas dit pour mieux le faire
accepter. Mais il est difficile d'échapper à la conclusion que
le livre fut composé sous l'inspiration des conseillers du roi

pour servir de base à une réforme par eux projetée et, dans



l'introduction a l'ancien testament 223

ce cas, Hilkija se serait rendu tout au moins complice d'une
fraude pieuse, que masquerait le récit du second livre des

Rois.
Dans ce récit, on a voulu établir un rapport étroit entre

les réparations effectuées au temple et la découverte du livre
de la loi, en renvoyant à l'usage existant, en Babylonie et

en Egypte, de déposer les documents importants dans les

fondements des temples. M. Edouard Naville, l'égyptoiogue
bien connu, a même prétendu que le Deutéronome avait été

placé dans celui de Jérusalem lors de sa construction par
Salomon et cite, comme analogie, le fait que, d'après un texte

y relatif, un chapitre du Livre des morts aurait été découvert
dans le mur de fondation d'un sanctuaire ; il en aurait été de

même de la « règle » (coutume) de Dendérah, d'après une

inscription du temple de cette localité. Mais le récit biblique
semble n'indiquer qu'une simple coïncidence entre la découverte

de la loi et les travaux faits au temple ; il ne parle,
en tout cas, nullement de réparations aux fondements de
l'édifice ; il ressort, au contraire, de son texte, comparé à celui

du chap. 12, qu'il s'agissait de simples travaux d'entretien.

M. Naville fait intervenir, à l'appui de son hypothèse, un
argument linguistique qui nous parait aussi fortement sujet
à caution. Il croit pouvoir affirmer que le babylonien était
la langue sacrée des Hébreux jusqu'au temps de Salomon, et

il suppose que le Deutéronome fut écrit en caractères
cunéiformes, parce qu'Hilkija n'aurait pu lire le livre de la loi et

que Shaphan, le chancelier, dont les connaissances étaient
plus étendues, aurait été seul capable de le déchiffrer l.
Généralisant sa pensée, M. Naville va jusqu'à dire que les questions

relatives à l'origine, à la date et à l'authenticité des

anciens livres hébraïques entrent maintenant, semble-t-il,
complètement dans le domaine de l'assyriologie. « C'est aux
traducteurs du code d'Hammourabi, des tablettes de Tell-
el-Amarna, des correspondances entre les Amoréens et les

1 Le texte biblique ne dit et ne sous-entend même rien de pareil.



224 H. TRABAUD

Héthiens, à nous enseigner ce qui, dans le Pentateuque, par
exemple, est une traduction d'un vieux document
cunéiforme, ou ce qui est une addition due à la plume d'un rédacteur

écrivant en hébreu.... Ce seront les assyriologues qui
résoudront la question de l'Elohiste et du Jahviste, du Code

sacerdotal et de son âge. »

Pour qu'il en fût ainsi, il faudrait d'abord que l'une ou
l'autre de ces sources remontât vraiment à une période
antérieure au règne de Salomon, à supposer, ce qui est plus que
douteux, qu'à ce moment l'écriture phénicienne ait remplacé
l'écriture babylonienne. Or non seulement le plus ancien de

ces documents ne remonte pas aussi haut, de l'avis même de

critiques conservateurs, mais encore aucune inscription
provenant de l'ancien Israël ou des peuples de sa parenté
immédiate n'a été découverte en caractères cunéiformes L Sans

douteàBoghazkeui, en Cappadoce, comme à Tell-el-Amarna,
on a découvert des briques écrites en caractères cunéiformes,
et cela semble indiquer que l'assyrien fut, à un moment
donné, employé comme langue diplomatique dans toute l'Asie
occidentale. Mais les inscriptions qui figurent sur les ostraka
récemment mis au jour à Sébastiyeh, l'ancienne Samarie,
comme celles de la stèle de Mésa et du tunnel de Siloé, sont
rédigées dans l'écriture vieille-hébraïque. Si l'on tient compte,
en outre, du fait que les tablettes de Tell-el-Amarna
contiennent des mots cananéens, — destinés, soit à remplacer
un mot babylonien, soit à l'expliquer, — à peine distincts
des termes hébreux synonymes2; qu'enfin les noms propres
cananéens parvenus à notre connaissance (sans avoir été né-

1 On a bien trouvé à Guézer, dans les monts d'Ephraim, deux contrats de

vente, en écriture cunéiforme et en langue babylonienne, qu'on fait remonter au

vne siècle av. J.-C; mais ils peuvent provenir d'un étranger, — marchand ou

fonctionnaire, — de passage dans cette ville. On a encore supposé qu'ils y avaient été

transportés, ensuite d'un rapt, du nord de la Syrie. La présence, à Guézer, d'une

garnison ou d'une colonie assyrienne suffirait, au reste, à expliquer la forme

particulière de ces contrats. Macalister y a d'ailleurs aussi découvert, en 1910, une

sorte d'almanach agricole, gravé sur pierre en vieil-hébreu.
2 II en est de même des douze textes cunéiformes plus récemment découverts

à Thaanak.



l'introduction a l'ancien testament 225

cessairement déformés comme le suppose M. Naville) sont de

l'hébreu, on peut affirmer sans hésitation qu'il était la langue
écrite aussi bien que parlée des Cananéens et qu'il n'y avait

pas, à côté de lui, une écriture sacrée cunéiforme dans

laquelle auraient été rédigés, en grande partie, les plus
anciens livres des Israélites. Comme le dit très justement M.

Gautier dans un article consacré aux fouilles de Samarie,
tout tend à démontrer que l'écriture, non point en

hiéroglyphes ou en cunéiformes, mais en caractères alphabétiques
sémitiques, soit hébréo-phéniciens, était chez eux d'un usage
courant.

D'ailleurs, à supposer quo ce ne fût pas le cas, le Deutéronome

ne pourrait avoir été écrit en babylonien que s'il est

antérieur à Salomon ; or les arguments de la critique interne
montrent qu'il est bien postérieur à ce roi ; on a vu qu'il
suppose la législation et la narration de J et de E, dont il dépend
visiblement, et qu'il trahit aussi l'influence des prophètes du

vnie siècle. Pour en reculer la composition jusqu'à une époque

antérieure à Salomon, il faudrait faire abstraction de

tout le développement de la religion d'Israël qui s'est opéré
de Moïse à Esaïe. M. Naville se plaint que la critique semble

avoir jusqu'ici trop négligé les arguments archéologiques,
sur lesquels s'appuie avant tout sa propre interprétation.
« Les diverses théories, dit-il, qu'on avance sur la composition

des écrits hébreux et principalement sur le Pentateuque,
reposent presque uniquement sur la preuve interne, sur la

preuve littéraire.... Je crois que, désormais, c'est dans la

terre, dans les fouilles, que nous trouverons la solution de

ces questions si graves, solution que jusqu'à présent la
critique a cherchée trop exclusivement dans l'étude littéraire
et philologique et dans les limites étroites du texte sacré. »

Nous croyons que, si l'archéologie est parfois un précieux
auxiliaire de la critique, elle ne saurait cependant prétendre
à la remplacer et qu'il ne faut pas trop attendre de ses

découvertes ; celles-ci sont d'ailleurs dans un rapport beaucoup
plus étroit avec l'histoire d'Israël qu'avec sa littérature. Les

arguments tirés du fond et de la forme d'un écrit, de ses



•>2(i H. TRABAUD

i dées, de son style et de son langage, resteront toujours
prépondérants comme critères d'appréciation de la date de sa

composition. M. Naville y a d'ailleurs recours lui-même
quand il conteste qu'il soit fait allusion, dans le Deutéronome,

au temple de Jérusalem (où donc les Israélites devaient-
ils aller offrir leurs sacrifices?) et tire aussi parti du fait que
« dans ce livre l'Assyrie n'existe pas. » La lecture de son
mémoire nous a convaincu d'une chose ; c'est que, comme
l'avaient déjà montré les incursions malheureuses d'un Sayce
et d'un Hommel dans le domaine de la critique biblique, les

égyptologues et les assyriologues ont encore bien plus à

apprendre d'elle, que les théologiens qui se sont voués à l'étude
de l'Ancien Testament n'ont à apprendre de l'archéologie, si

tant est qu'ils aient vraiment fait trop peu de cas de cette
dernière 1.

Pour Sellin aussi, la solution du problème de l'origine
du Deutéronome est facilitée par le fait que, ces derniers
temps, toute une série de preuves ont démontré qu'en Egypte
on avait l'habitude d'emmurer, en un endroit quelconque
d'un sanctuaire, la « règle » de celui-ci. — Une coutume
semblable est supposée même dans l'Ancien Testament. Il
y est, en effet, rapporté que Samuel déposa devant lahvé,
c'est-à-dire dans son temple, le droit de la royauté, après
l'avoir écrit dans un livre 1 Sam. 10 : 25 ; cf., Deut. 31:26,
l'ordre donné aux lévites de prendre le livre de la loi et de

le mettre à côté de l'arche).— La conclusion naturelle à tirer
de cette analogie, c'est que, lors de la dernière consécration du

temple faite dans le sens de la législation mosaïque, on aura
enfermé dans une muraille un livre pareil de la loi. Le
sacerdoce de Jérusalem en prit naturellement une copie, qui

' Ces lignes étaient écrites quand nous avons pris connaissance d'une réfutation

détaillée de la thèse de M. Naville par le professeur Ed. Kœnig, particulièrement

compétent en matière linguistique, dans un article de la Zeitschrift der

deutschen morgenländlischen Gesellschaft, année 1910, 4e livraison, p. 715-732.

Kœnig la combat en s'appuyant à la fois sur le texte de 2 Rois 22 et d'autres

passages bibliques, sur l'emploi pour ainsi dire certain de l'hébreu comme langue
littéraire avant Salomon et sur la critique interne du Deutéronome.



l'introduction a l'ancien testament 227

fut anéantie durant la longue période de réaction sous
Manasse. Or le second livre des Rois parle d'une réformation
opérée dans l'esprit du mosaïsme, et unie à une purification
du temple, au temps d'Ezéchias (2 Rois 18 : 4, 22), et il est

tout naturel d'en conclure que le livre trouvé par Hilkija
était la règle de la réforme d'Ezéchias.

L'hypothèse de Sellin est déjà plus acceptable que celle de

M. Naville, parce qu'elle ne met pas la trouvaille d'Hilkijaen
rapport avec les réparations du temple, ou tout au moins
avec sa construction, et que le texte cité du premier livre de

Samuel montre que la coutume doit bien avoir aussi existé

en Israël, de déposer les documents importants auprès de la
divinité. D'autre part, Sellin recule ia composition du
Deutéronome jusqu'à un moment où l'on peut encore soutenir par
des arguments de quelque valeur qu'elle a eu lieu. Comme

nous le verrons, ces arguments ne sont cependant pas décisifs

; on incline de plus en plus, pour des raisons qui
semblent péremptoires, à la croire plus tardive, et dès lors
l'analogie avec les usages égyptiens n'autorise pas à conclure
dans le sens de Sellin.

On a invoqué une autre analogie égyptienne pour expliquer
le terme de maçâ, dont s'est servi Hilkija. Il était d'usage,
en Egypte, de dire d'un nouveau livre sacré, venant de

paraître, qu'on l'avait trouvé aux pieds de Thot, le dieu
révélateur des livres. Trouver à proximité de la divinité,
dans son temple, était une formule fixe, qui signifiait revêtir
un écrit d'une autorité divine et, d'après Budde, il est
possible que cette manière de s'exprimer ne servît, aussi à Jéru-

lem, qu'à indiquer l'intervention du sacerdoce pour assurer
un caractère sacré au livre qui lui était remis. Selon Maspero,
elle signifiait seulement que l'auteur avail placé son œuvre
sous la protection divine afin d'en augmenter la considération

; de là l'origine surnaturelle qu'on lui attribuait. Il en

résulterait que, par le fait même qu'on l'avait « trouvé » dans

la maison de lahvé, le Deutéronome était investi d'une autorité
absolue. Il ne faudrait dès lors pas entendre maçâ à la lettre.
Le sens de la phrase biblique serait plutôt : « J'ai reçu de



228 h. trabaud

lahvé un livre de la thorâ, qui est sa révélation. » Cette

explication est ingénieuse, mais elle ne nous paraît pas
suffisante pour écarter le sens premier de maçâ, qui est bien celui

dans lequel ce terme est pris dans le second livre des

Rois. Nous y voyons, en effet, Josias envoyer en hâte
consulter l'oracle « au sujet des paroles de ce livre qu'on a

trouvé », et l'on ne s'explique pas bien l'étonnement du roi
à l'ouïe de son contenu s'il ne s'agit pas d'une véritable
découverte.

De quelle époque datait donc le Deutéronome et depuis
quand pouvait-il se trouver dans le temple?

En abordant cette question, à ses yeux plus importante
que la précédente, et qui n'est cependant pas sans rapport
avec elle, comme on a pu s'en convaincre, M. Gautier
n'indique pas les arguments positifs qu'on peut avancer, et qui
ont été invoqués, à l'appui de la non-mosaïcité deD,
indépendamment de ceux qu'on fait valoir en faveur de la composition

postmosaïque du Pentateuque en général, à savoir que
la législation deutéronomique suppose une population sédentaire,

adonnée à l'agriculture et possédant un roi, des villes
et une organisation judiciaire toute civile et municipale, ce

qui n'était pas le cas d'Israël au désert. Il n'est pas superflu
de le rappeler à un moment où l'on s'appuie sur les données
de l'assyriologie pour contester les résultats les plus sûrs de

la critique.
M. G. relève, en revanche, le fait qu'on ne trouve, en Israël,

aucune trace des principes deutéronomistes avant la fin du
vme siècle, soit le moment où le roi Ezéchias a tenté une
réforme conçue dans le même sens que celle de Josias. Mais
cette réforme n'a tendu qu'à la suppression des hauts-lieux L
Ensuite Esaïe, le grand contemporain d'Ezéchias, son
conseiller et son inspirateur, n'a guère de point de contact avec
le Deutéronomiste et n'exige pas encore la centralisation du
culte. M. G. écarte donc aussi le règne d'Ezéchias pour arriver

à celui de Manasse, qui se continue en fait dans le court
1 Nous verrons qu'elle n'a même très probablement pas compris cette

suppression.



l'introduction a l'ancien testament 229

règne d'Amon et sous la minorité de Josias, et qui fut un
temps d'oppression et de persécution pour les fidèles adorateurs

de lahvé Ceux-ci concertèrent leurs efforts pour
préparer une réformation et élaborèrent dans ce but, d'après
des documents anciens, un livre propre à lui servir de

levier.
Que le Deutéronome ne soit, en tout cas, pas antérieur à

Manasse, cela ressort, semble-t-il, de son contenu lui-même. Si,
dit à ce propos Stade, la réforme d'Ezéchias avait cherché à

satisfaire les exigences de la prédication d'Esaïe et à placer
l'Etat dans les conditions meilleures prédites par le prophète
pour le temps où le peuple se convertirait, le Deutéronome
tire les conséquences des exigences prophétiques qui s'étaient
fait jour dans la lutte contre les formes étrangères du culte
et les tendances réactionnaires manifestées par le retour à

l'ancienne religion populaire d'Israël. Delà des prescriptions
dont l'observation doit former une nation sainte, en mettant
fin aux deux principaux péchés du peuple, lesquels, d'après
la prédication des prophètes, avaient attiré sur lui la colère
de lahvé : le faux culte et la violation du droit. Selon Budde

aussi, la douloureuse expérience faite sous Manasse se

trahit à chaque page du Deutéronome. « La crainte du

poison du paganisme, la profonde aversion pour tout ce qui
est étranger, l'ordre impitoyable d'extirper les païens du

pays, tout cela ne se comprend qu'à partir du syncrétisme
du vne siècle. »

On a relevé, d'autre part, à l'appui de ce point de vue, que
la diction du Deutéronome, qui offre une grande ressemblance

de style avec les écrits prophétiques en général, —
ce qui est aussi un indice de postériorité, — est plus en

rapport avec la langue des écrivains du vne siècle qu'avec celle
des écrivains du vme. Ensuite son auteur appartenait à Juda,
et, en Juda, l'introduction de l'astrolatrie ne date que du règne
de Manasse1, auquel Ewald, Riehm, Bleek, Smith, Kautzsch,

1 II est bien question, 2 Rois 23 : 12, des autels qui étaient sur le toit « de la

chambre haute d'Akhaz ». Mais ces derniers mots, qui ne peuvent former un
génitif, sont une glose. Il s'agit du toit du temple.



230 H. TRABAUD

Wildeboer, Kittel, Rothstein, Driver et Valeton font aussi
remonter la rédaction du Deutéronome.

Mais ne faut-il pas descendre plus bas encore et reporter
cette rédaction jusqu'au temps de Josias, avec Dillmann,
Reuss, Kuenen, Wellhausen, Maspéro, Renan, Cheyne, Cornili,

Stade, Budde, Bertholet, Holzinger, Merx, Staerk et

Marti Ces critiques estiment que le rédacteur de la loi de

D avait certainement en vue sa promulgation en 621. Elle a

été trop bien calculée en vue des circonstances d'alors pour
avoir pu être élaborée déjà un certain temps auparavant. Il
est tout naturel d'admettre que son auteur connaissait le

moment précis où elle devait agir et s'employa lui-même
à en assurer la mise en vigueur. Etant donné qu'elle
avait pour but de provoquer une révolution religieuse,
il aurait été peu pratique de la cacher L D'ailleurs un
programme religieux et moral taillant pareillement dans le vif
n'aurait pu rester longtemps dissimulé. Ensuite le fanatisme
même avec lequel le rédacteur intervient pour la réalisation
de son plan (voir par exemple 13 : 6-11), rend peu vraisemblable

qu'il ait laissé à un hasard providentiel le soin de

faire connaître son œuvre. Enfin un écrivain n'appartenant
pas au cercle des prêtres aurait pu difficilement déposer ou
faire déposer dans le temple le livre de la loi.

Ce livre doit donc avoir été rédigé peu avant 621, avec
l'intention de le faire parvenir au roi par l'intermédiaire d'Hil-
kija, et de pousser Josias à réformer le culte en s'appuyant
sur lui. Cela n'exclut d'ailleurs nullement que D soit le
résultat d'un long processus historique et que des matériaux
plus anciens soient entrés dans sa composition. Selon Ber-

tholet, auquel nous empruntons ces dernières remarques,
c'est peut-être son auteur anonyme qui l'a glissé dans la
main d'Hilkija. Celui-ci aurait accepté de le faire connaître,
malgré l'opposition des prêtres jérusalémites au droit ac-

1 M. Naville fait aussi valoir cet argument en faveur de sa thèse. On peut,
reconnaissons-le, le combattre en supposant que, sous Manasse, les vrais adorateurs

de Jahvé, persécutés, furent contraints de cacher l'œuvre nouvelle en attendant

des temps meilleurs.



l'introduction a l'ancien testament 231

cordé (18 : 6-8) à ceux des hauts-lieux de venir officier au

temple, parce que le sacerdote de la capitale devait en fin de

compte incontestablement tirer profit de la promulgation de

la nouvelle loi. Il suffisait, pour cela, qu'Hilkija fût lui-même
convaincu de la nécessité d'une réforme.

En disant qu'on l'avait trouvé, le second livre des Bois, d'une
rédaction plus tardive, se fait peut-être l'écho de ce qu'on
se racontait de son temps sur la manière dont D vint à la
lumière. « On peut se demander, dit à ce propos Marti, si,

quand il parle de la découverte du livre de la loi, il rend
bien ce qu'a dit le prêtre Hilkija et n'exprime pas plutôt
l'opinion de son propre rédacteur. Nous ne sommes sûrs que de

cette dernière et cela donne beaucoup à penser ; étant donné

surtout que le récit a été composé au moins quelques dizaines

d'années après l'introduction de la loi, et que la loi passait

pour le vrai compendium des exigences de Moïse, d'après
lesquelles les rois antérieurs (à Josias) auraient dû se diriger,
il est facile de comprendre comment le rédacteur a pu arriver

à cette idée et même dû mettre sa propre opinion dans la

bouche d'Hilkija.... Ainsi tout l'événement apparaît sous un
autre jour et l'on doit d'emblée laver Hilkija du reproche de

tromperie. Il peut très bien avoir dit sans ambages qu'avec
tout un cercle d'hommes partageant ses idées, il voyait codifiée

dans les stipulations de ce livre l'expression de la
volonté de lahvé et, par conséquent, la continuation nécessaire,

pour le présent, de la loi mosaïque. »

Un point de vue tout différent a été soutenu par Steuernagel,

pour lequel la loi qui est à la base du Deutéronome n'est

pas autre chose que la répétition de l'édit de réforme d'Ezéchias

supposé par le renseignement donné à son sujet 2 Bois
18 : 4. Bien que le récit de 2 Rois 22 lui apparaisse comme
très vraisemblable et qu'il n'y ait, selon lui, pas de raison

pour en faire abstraction, ce commentateur ne peut se
représenter le Deutéronome tel que nous l'avons, avec ses prescriptions

entrant en partie dans les détails de la vie ordinaire,—
ainsi celles sur les animaux et les objets égarés, les nids
d'oiseaux, les maisons neuves, le bœuf qui foule le grain, —



232 H. TRABAUD

comme l'œuvre d'un parti préparant une réforme officielle et

qui n'avait à s'occuper que de grandes et importantes
questions.

Selon Steuernagel, Ezéchias essaya de donner force de loi
à un édit à teneur duquel on ne devait sacrifier, à l'avenir,
qu'au temple de Jérusalem. La substance de ce décret se

trouve dans les éléments originels de Deut. 12 ; nous en

avons, par conséquent, un écho dans la loi deutéronomique
qui ordonne la destruction des hauts-lieux et la centralisation

du culte. Mais la réforme se heurta à des difficultés
d'ordre pratique, dont la solution devait être obtenue au

moyen d'une série de lois qui formèrent la « collection
fondamentale » du recueil actuel. Cette collection est, en effet, le
résultat de la combinaison de la loi primitive concernant la
centralisation du culte avec les « sentencesjudiciaires ». La
réaction qui se produisit sous Manasse fit cependant échouer
ces efforts sans étouffer le besoin d'une réforme. Le parti iah-
viste aura d'autant plus senti la nécessité d'inculquer les

prescriptions y relatives qu'elles rencontrèrent une plus vive
opposition. Aussi se trouva-t-il des plumes pour retravailler
la collection fondamentale, la développer et compléter le
programme de réforme qu'elle renfermait. Il en résulta une
œuvre complexe qui, achevée déjà avant la mort de Manasse,

vers 650, et déposée dans le temple, tomba dans l'oubli et fut
retrouvée par hasard en 621.

Notre code n'aurait donc été composé que peu à peu. Selon

Steuernagel, il avait assurément pour but de provoquer une
réforme, mais non la réforme de Josias, faite au nom de l'Etat
et avec l'appui de la force publique. Il voulait y contribuer,
comme tous les écrits prophétiques et tous les codes d'Israël,
en agissant sur l'opinion publique. Ses auteurs comptaient
uniquement sur l'action des promesses et des menaces
renfermées dans leur ouvrage. Le Deutéronomiste, après avoir
achevé son travail, l'aura déposé dans le temple afin d'en
assurer la conservation et la publication au moment favorable,
celle-ci étant impossible de son temps, sous le règne de
Manasse.



l'introduction a l'ancien testament 233

Il est certain que tout n'indique pas, dans le Deutéronome,

un programme de réforme et que maintes de ses dispositions
ne peuvent rien avoir eu à faire avec la réforme de Josias.

Mais il est plus que douteux que celle d'Ezéchias ait été aussi

radicale que le suppose Steuernagel ; d'après le seul texte

parfaitement sûr qui nous renseigne sur elle, il fit mettre en

pièces le nekhoushtân, ce qui n'implique que l'interdiction
du culte des images taillées dans le temple de Jérusalem ;

l'indication qu'il « fit disparaître les hauts-lieux, brisa les

massèbes et abattit les ashères *, » est sujette à caution. C'est

dès lors faire reposer la forme première de notre Deutéronome

actuel sur une base bien fragile que de vouloir la
rattacher à cette réforme et il paraît plus indiqué de ne pas la

séparer de celle de Josias.

M. Gautier a employé plus haut, pour caractériser le document

deutéronomistique, le terme de compromis. « Il semble

bien, en effet, dit-il, qu'il y ait eu une entente et une sorte de

pacte conclu entre les deux principales tendances auxquelles
se rattachaient les disciples de lahvé. » Selon lui, les prêtres
sont toutefois restés en dehors du mouvement, leur rôle
dans tout le système de D demeurant assez effacé. Les

hommes qui se sont mis d'accord avec l'école prophétique
pour élaborer la charte nouvelle seraient « ceux-là tout
simplement qui, sans appartenir à la prêtrise, tenaient aux
institutions sacrées, aux pratiques religieuses qu'ils avaient
héritées de leurs pères. » Le spiritualisme des prophètes avait
des allures parfois intransigeantes ; la façon dont ils parlaient
des sacrifices, des prêtres, des cérémonies religieuses, ne laissait

guère de place à ces manifestations extérieures de piété.
Nous avons soutenu ailleurs2 un point de vue un peu

différent, en partant de l'idée que, quelque séduisante qu'elle
soit, la thèse que les prophètes auraient été en principe les

1 Pour des raisons grammaticales, 2 Rois 18 : ia est considéré comme une

glose qui ne peut provenir que d'une plume deutéronomistique. Esaïe ne s'élève

d'ailleurs que contre le culte des images et nullement contre les institutions dont
il est question dans ce texte.

2 La loi mosaïque, Lausanne, 1903, p. 35 s.

THÉOL. ET PHIL. 1911 16



23'l H. TRABAUD

adversaires du culte, doit, tout bien examiné, être repoussée;
à côté de cela, nous ne voyons pas bien la nécessité de faire
surgir, pour les besoins de la cause, une classe intermédiaire
d'écrivains dont il n'existe aucune trace dans l'Ancien
Testament. La distance qui séparait les prêtres des prophètes
était moins grande qu'on ne se le figure généralement. Plus
d'une fois ils sont nommés les uns à côté des autres ; dans le

récit même de la découverte du livre de la loi, il est dit que
Josias fit assembler « les prêtres et les prophètes » (2 Rois
23 : 2) et ils peuvent très bien s'être entendus directement

pour une œuvre commune. Si l'on ne veut pas admettre,
comme nous l'avons fait, moins un compromis qu'une
collaboration dans laquelle les prophètes eurent la plus
grande part d'influence, alors il faut se ranger à la thèse de

Marti, qui fait émaner l'œuvre d'un cercle de prêtres chez

lesquels les idées prophétiques avaient pénétré ; il y trouve
bien fixées avant tout ces idées, mais saisies par des prêtres
et appliquées spécialement au domaine du culte, pour lequel
les prophètes n'éprouvaient pas un intérêt particulier.

Les inconnus qui ont accompli ce travail étaient-ils plus
ou moins directement des disciples d'Esaïe M. G. pense —
et nous croyons avec lui — que certaines analogies entre
leur œuvre et les paroles du grand prophète permettent en

tout cas de supposer qu'il a exercé son influence sur eux.

Nous avons vu que le document deutéronomique formait
un tout assez complexe. Lesquelles de ses parties se
trouvaient dans le volume remis par Hilkija à Shaphan? C'est là
un point délicat et controversé. Il semble à M. G. que Josias

peut avoir eu en mains le corps central des lois (12-26), avec
l'exorde des chap. 5-11 et la conclusion du chap. 28. Nous

avons déjà discuté la question de savoir si cet exorde faisait
bien corps avec la loi proprement dite et nous avons constaté

que s'il peut en renfermer l'introduction, il ne doit, en

tout cas, pas être identifié avec celle-ci L M. G. reconnaît d'ailleurs

que certains changements ultérieurs, remaniements,
1 Voir année 1910, p. 471-473.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 235

adjonctions, etc., peuvent très bien avoir été introduits après

coup dans la thorâ de Josias. L'école deutéronomistique
poursuivit son travail non seulement jusqu'à la chute de

Juda, mais encore pendant l'exil. Alors, ou peut-être même

durant les dernières années de Josias, furent composées les

parties secondaires du Deutéronome.
Budde arrive à des conclusions sensiblement analogues.

Selon lui, le Deutéronome primitif contenait le noyau des

chap. 5-11d, avec le titre 4 : 45-49, les lois de 12-21: 9 et de 26,

et la conclusion, sous forme de bénédictions et de malédictions,

contenue essentiellement dans le chap. 28. U y a eu un
développement subséquent des parties parénétiques et
législatives. Avant tout on ajouta, comme le montrent clairement
les chap 29 et 302, certains passages indiquant que la
malédiction s'est réellement accomplie par la ruine du royaume
de Juda et la déportation en Babylonie, et même que les exilés
nourrissaient l'espérance du retour dans leur patrie. La loi
elle-même fut augmentée de morceaux n'appartenant pas aux
articles proprement organiques du mouvement réformateur
et se distinguant par maints traits caractéristiques, en
particulier de- 21 : 10 à 25 : 19.

Il vaut la peine de s'arrêter quelque peu sur ce point
important. Il est certain que l'œuvre telle qu'elle nous est

parvenue n'est pas d'un seul jet : elle a derrière elle une longue
histoire, qui embrasse non seulement la période de l'exil,
mais aussi celle de la restauration et se prolonge jusqu'au
moment où le Deutéronome a été absorbé par le Document
sacerdotal. Comme le dit Stade, à l'application de la thorâ
à la vie quotidienne, — toujours plus variée, plus diversifiée

qu'une loi écrite, — apparurent des lacunes qui
durent être comblées par la tradition orale ou par des inductions

tirées de l'analogie ; c'est ainsi qu'après le retour de

1 Nous avons rangé plus haut Budde parmi les critiques qui rattachent ces

chapitres au corps central du livre. Cette indication doit être modifiée dans le sens

qu'il ne croit pas possible d'exclure tout à fait de D la parénèse de 5-11, dont le

noyau seulement lui appartiendrait.
2 Voir année 1910, p. 483 s.



236 H. TRABAUD

l'exil, le livre de la loi de Josias devint celui de la communauté

jérusalémite. Dans la période antérieure à Esdras, il
est encore en voie de développement. On ne peut déterminer
exactement la part de l'époque postexilique, du temps de

l'exil et de celui qui s'est écoulé entre le règne de Josias et
la prise de Jérusalem, à la formation du Deutéronome actuel.
Ce qui est sûr, c'est que celui-ci est, si l'on ose ainsi dire, une
cristallisation des mouvements religieux provoqués par le

livre de la loi et la réforme de Josias, qu'il est né de

l'ouvrage primitif ensuite des efforts faits par des écrivains
profondément influencés parles idées prophétiques pour l'adapter
à tous les besoins, et qu'on doit avoir travaillé à cette adaptation

aussi longtemps que le Deutéronome fut le livre de la loi
de la communauté juive.

D'autre part, destiné au peuple comme à ses gouvernants,
le code deutéronomique dut être souvent recopié, et chaque
copie en aura été une édition nouvelle, ordinairement
augmentée et modifiée, le travail des copistes ne s'étant jamais
bien distingué, en Israël, de celui des rédacteurs.

Les amplifications qu'a subies la loi originelle ont
occasionné des remaniements et des transpositions qui ont eu,
semble-t-il, pour effet de détruire, comme cela doit déjà
avoir été le cas dans le Livre de l'Alliance, l'ordonnance
première du recueil : celui-ci devait, en effet, grouper, en
premier lieu, les commandements religieux, soit les khouqqîm,
ensuite l'ancien droit eoutumier et les règles de morale
sociale, soit les mishpâtîm. Cette disposition est maintenant,
sinon détruite, tout au moins dérangée1 : des fragments
étendus se rapportant au culte se trouvent dans la seconde

partie, qui commence déjà au v. 18 du chap. 16 et où ils ne

cadrent pas avec leur contexte ; tels sont 16 : 21-17 : 7, sur
les ashères et les massèbes, les animaux impropres aux sacrifices

et l'astrolatrie ; 18 : 9-13, sur la divination et la magie ;

1 Merx prétend bien trouver un plan nettement suivi dans l'œuvre actuelle

(voir l'analyse qu'il en donne dans son étude sur Les livres de Moïse et de Josué,

Tubingue, 1907, p. 50-68) ; mais il n'y arrive qu'en suppléant par son imagination
aux solutions de continuité qu'elle présente.



l'introduction a l'ancien testament 237

26 : 1-15 (rituel pour l'offrande des prémices et de la dîme de

la troisième année). Valeton a essayé de rétablir l'ordre
primitif du Deutéronome; c'est là une œuvre méritoire, mais
cela ne suffit pas pour obtenir le résultat cherché; car
certains commandements ont été ajoutés et plusieurs morceaux
remaniés. Même après le retranchement des passages
secondaires, on n'arrive pas, semble-t-il, à dégager le texte
original ; car on se trouve encore en présence de solutions de

continuité qui étonnent (ainsi après 21 : 21 et 22 : 13).
Tel est du moins l'avis de Stade, qui estime que la loi de

Josias devait se distinguer par l'unité de conception. Selon

lui, c'est prendre l'effet pour la cause que de se représenter
le livre trouvé par Hilkija comme formé de différents
éléments et ressemblant sous ce rapport au Deutéronome
actuel ; la loi d'Etat qui constituait le noyau de 12-26 devait
avoir un caractère homogène et être écrite, autant que le

permettait le but polémique du livre, dans la langue concise
du culte et du droit eoutumier. Les formules exhortatives
d'après lesquelles on a souvent caractérisé l'œuvre au point
de vue littéraire, lui étaient probablement étrangères à l'origine

et appartiennent aux remaniements.
Mais la question est précisément de savoir si la thorâ

primitive était déjà un mélange de codifications plus anciennes

ou seulement une rédaction simple et homogène des lois
réformatrices. Nous avons vu qu'avec le plus grand nombre des

critiques M. Gautier se prononce pour la première solution.

11 en est de même de Baudissin : « En essayant, dit-il,
de séparer les adjonctions de la loi proprement dite, il
convient de ne pas oublier que le Deutéronomiste n'aura pas
écrit sans utiliser des matériaux déjà existants. Il ne faut
donc pas tout de suite conclure du désordre que peut
présenter le texte qu'il s'est produit un changement dans le
Deutéronome primitif. »

Une question controversée et difficile à résoudre est celle
des rapports de D avec le Livre de l'Alliance1, dont il repro-

1 Nous sommes étonné que l'on n'ait pas encore songé à choisir une initiale

pour désigner d'une façon sommaire ce petit code, dont la mention revient si



238 H. TRABAUD

duit, sous une forme ou sous une autre, une partie des

prescriptions. Steuernagel n'admet de relation littéraire qu'entre
les sources de ces deux documents. On peut, en effet, soutenir

que D n'est pas un simple remaniement de B, dont il ne

suppose pas nécessairement la connaissance, mais une
législation parallèle et j usqu'à un certain point indépendante, malgré

les éléments traditionnels qui sont entrés dans sa

composition. D'abord, il y a toute une partie de B qui fait défaut
dans D : à savoir les dispositions concernant les lésions
corporelles et les dommages causés à la propriété d'autrui (Ex.
21 : 18-22 : 17) ', auxquelles il faut encore ajouter la défense
de maudire la divinité et le prince (22 : 28), celle de prononcer

les noms des faux dieux (23 :13) et celle de mêler le pain
levé au sang des victimes sacrifiées (23 : 18). Ensuite les

stipulations communes aux deux lois revêtent, dans B, la forme
laconique de l'oracle, tandis que, dans D, elles sont moins
brèves, plus développées, plus complètes ; en outre elles y sont
tout autrement disposées et dans un entourage bien différent.

D'aulres critiques, tels que Smith et Bertholet, mettent
l'accent sur la ressemblance plutôt que sur la différence des

deux codes, et font de B la source principale de D. Staerk
prétend même que, B ne nous étant parvenu qu'incomplet,
plusieurs des articles qu'il renfermait ne se retrouvent que
dansD. Ce critique base toute sa reconstitution du Deutéronome

primitif sur l'hypothèse que D n'est qu'une édition de

B revue et appropriée aux besoins nouveaux. Pour le dire en

passant, c'est sur l'étroite dépendance dans laquelle D serait
par rapport à B, déjà réputé mosaïque, qu'on s'appuie pour
affirmer qu'il n'est pas un pseudépigraphe.

Nous avons vu qu'à côté du décalogue d'Ex. 34, on avait
découvert, dans B, et rattaché à E, un autre décalogue cul-

souvent sous la plume de quiconque s'occupe de la formation de l'Ancien
Testatami. Il nous semble tout indiqué d'employer, dans ce but, la lettre B (Bundesbuch),

dont nous nous servirons dans ce qui suit.
1 A l'exception de la formule du talion (Ex. 21 : 23), qui reparaît abrégée dans

Deut. 19 : 21, et de l'article concernant la fille séduite (Ex. 22 : 16 s.), auquel

correspond, dans Deut. 22 : 28 s., une loi sur le viol.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 239

tuel1. C'est ce dernier que Staerk met à la base de la thorâ-

deutéronomique primitive, en même temps que B dépouillé
de ses autres amplifications, c'est-à-dire réduit aux seuls
articles de droit civil qu'il renferme, tou tee qui concerne, non
le jus, mais le fas et la morale sociale, en étant éliminé comme

postérieur. Selon lui, ce double rapport prouverait que D

ne renfermait à l'origine que des commandements relatifs
au culte et au droit civil, et cela résulterait aussi du fait que
les sentences humanitaires qui sont à la fin de D et qui ne

portent pas un cachet deutéronomique aussi marqué que le

reste de ce document, ne sont, elles, pas dans un rapport
immédiat avec celles de B, mais ne font que reproduire librement

le même ordre d'idées, sans qu'on puisse dire qu'il y
ait dépendance d'un côté plutôt que de l'autre.

Après quoi Staerk groupe ingénieusement les prescriptions
religieuses sous deux rubriques : a) nouvelle loi sur la
centralisation du culte avec tous les changements aux usages
établis qui en découlent ; b) interdiction du service des

faux dieux ou plutôt du syncrétisme jusqu'alors à la mode.
11 classe aussi les lois judiciaires, en rapprochant, par
exemple, celles qui posent des règles générales de droit
pénal ou qui ressortissent au droit familial.

C'est là certainement un intéressant critère de distinction
entre ce qui, dans les thorôth de D, est original et ce qui a

été ajouté à la loi de Josias; mais il ne repose pas sur un
fondement assez solide pour pouvoir être admis sans de très
sérieuses réserves, alors même qu'on peut faire valoir, en sa

faveur, qu'une loi d'Etat ne devait pas sortir des limites du

droit sacré et profane.
Il en est de même de l'idée de Staerk que le Deutéronome

primitif, calqué sur B et destiné d'emblée à prendre sa place
dans E, était un écrit historico-législatif ayant pour conclusion

une partie du chap. 7 (v. 12-24), à cause de sa ressemblance

avec Ex. 23 : 20-332. La question se pose, en effet,

1 Année 1910, p. 379.
2 Staerk paraît avoir abandonné l'hypothèse que l'introduction primitive de D

était un discours historique correspondant à Josué 24 (primitivement en tête de



240 H. TRABAUD

d'abord de savoir si ce dernier morceau est bien en rapports
étroits avec le Livre de l'Alliance ; tous ne sont plus absolument

convaincus qu'il en soit la conclusion. Ensuite, pour
des raisons que nous avons déjà indiquées *, l'exclusion des

malédictions de la fin de D nous paraît insuffisamment motivée,

et nous ne croyons pas que, comme l'assure Staerk, la

simple constation du profond abîme qu'il y avait entre l'état
religieux et moral du peuple et la volonté de lahvé, dès

longtemps manifestée, ait suffi pour remplir d'effroi le roi Josias

et le pousser à une action énergique.
Pour reconstituer le Deutéronome primitif, Staerk est

également parti du fait que le législateur, en s'adressant au

peuple, emploie tantôt le tu, tantôt le vous, suivant qu'il le

considère comme un individu ou comme une pluralité.
Steuernagel a fait la même tentative, en prenant aussi cette

particularité pour point de départ de ses recherches. Il est

arrivé à la conclusion que le livre de la loi présenté à Josias,
en 621, était le résultat de la combinaison de deux sources
différentes ou plutôt de deux formes différentes du code aux
quelles auraient abouti deux séries de remaniements de la
« collection fondamentale »2; celle-ci aurait été retravaillée
d'une part dans la source dite « des anciens », d'autre part dans
la source tu, chaque fois en utilisant plusieurs autres sources
législatives. De la réunion de la source des anciens avec des

articles de loi d'un autre genre serait sortie la source vous.
La première, désignée par la formule Sg, trace les devoirs

du peuple envisagé comme une personnalité morale (tu).
Ces devoirs consistent dans l'attachement au Dieu unique,
l'attribution à la grâce de Dieu de tous les avantages et
privilèges d'Israël, la célébration du culte, l'offrande de la dîme

B), et dont il s'est peut-être conservé des restes dans certains passages de

Beut. 2 et 3 (2 : 9, 18 s., 26-29«, 30b, 31 et 3 : 13«-17). Il croit maintenant,

comme nous l'avons dit, qu'il faut la chercher plutôt dans les chap. 5-11 (Die

Entstehung des A. T., Leipzig, 1905, p. 34; cf. Das Deuteronomium, Leipzig,
1894, p. 109, 111).

1 Voir p. 222.
2 Voir p. 232.



l'introduction a l'ancien testament 241

et des premiers-nés et l'organisation des fêtes annuelles à

Jérusalem, la charité envers les prêtres des bamoth, etc. La
seconde (PI) s'adresse aux individus (vous) et prononce entre
autres l'unité du sanctuaire légal, l'interdiction de tout objet
d'idolâtrie, la lapidation contre l'adorateur des faux dieux,
la défense d'immoler les enfants, de se livrer à la divination
et à la magie, d'évoquer les esprits, et une menace de mort
contre les faux prophètes.

Sg ne parle jamais de l'Horeb ou du Sinaï, mais des

plaines de Moab1. PI part, au contraire, de l'idée que le

peuple se trouve encore dans le désert du Sinaï ; car il dit
formellement que tous ceux avec lesquels l'alliance du Sinaï

fut conclue sont encore en vie (5 : 1-4). Plusieurs lois de ce

dernier document prouvent qu'il ne poursuit pas uniquement,

ni même avant tout, la centralisation du culte, comme
le fait Sg, mais plutôt l'abolition de tous les usages païens
(ainsi les ashères et les massèbes) et de tout ce qui pourrait
faire d'Israël un peuple infidèle et l'empêcher de jouir des

bénédictions divines 2. Voilà pourquoi on y trouve réunies
les lois les plus diverses, que l'auteur puisait assurément
dans des codes plus anciens, ayant déjà pour but de régler
la vie publique et privée d'Israël suivant la volonté de

lahvé.
Si le principal but de PI, comme des prophètes, est la

constitution d'un peuple saint et pur, cette législation
s'engage, au fond, dans une voie tout autre qu'eux. Les

prophètes voulaient former un peuple moralement pur et
proposaient, comme seul moyen efficace, la régénération de la

vie, la pratique de la justiceet de tout bien. PI veut avant tout
rendre Israël lévitiquement pur et s'engage déjà beaucoup

1 Nous utilisons ici la caractéristique très exacte que Piepenbring donne, dans

son Histoire du peuple d'Israël, des deux sources de Steuernagel.
2 Volz étend ce jugement à D tout entier ; selon lui il suffit de recueillir les

passages se rapportant au sujet pour voir que, dans le Deutéronome, ce n'est pas
la concentration du culte qui importe le plus, mais, comme dans le livre des Rois,

l'abolition du cu'te des faux dieux et des pratiques cananéennes (Theol. Lite-
ralur%eUung, 1900, col. 353).



242 H. TRABAUD

dans la voie que suivront les auteurs du Code sacerdotal. U

cherche à caser toutes les lois insérées par lui sous la

rubrique de la sainteté. Sg est de beaucoup supérieur à PI.
C'est une œuvre originale. PI n'est rien moins que cela.
Dans l'introduction, ce dernier présente principalement un
caractère historique, vu qu'il n'est, en grande partie, qu'un
extrait de ia source élohistique du Pentateuque. Dans le

corps de l'ouvrage, il ne fait guère que reproduire des lois
plus anciennes, en y apportant de légères modifications, qui
souvent ne cadrent pas avec elles. Nous avons vu que, pour
créer un peuple saint, il s'efforce d'inculquer à Israël bien

plus l'observation stricte des lois rituelles que la régénération

des cœurs et la transformation de la vie. Ce qui lui
manque, en outre, c'est l'unité. Il vise plus à être complet
qu'à réveiller dans l'esprit de grandes pensées, capables

d'inspirer des actes nobles et généreux.
Quant à la source Sg, elle insiste dès les premières pages

sur la nécessité d'aimer Dieu, afin de pratiquer ses commandements.

Ensuite, elle fait grandement ressortir les bienfaits
dont lahvé a comblé son peuple, pour faire naître dans les

cœurs la reconnaissance envers lui et le pousser à la fidélité.
Dans la partie législative, elle tend avant tout à la centralisation

du culte, comme au meilleur moyen de porter un coup
mortel à l'idolâtrie. Puis elle a fait un choix parmi les lois
existantes. Elle a, d'un côté, dirigé de préférence son attention

sur les ordonnances qui avaient besoin d'être modifiées,
afin de rendre possible la centralisation du cuite. De l'autre,
elle a recueilli celles qui avaient un but humanitaire et
tendaient à adoucir les mœurs. L'auteur de PI n'était, au fond,
qu'un scribe comme il en surgira de plus en plus parmi les

Juifs ; celui de Sg était réellement un penseur. Il était tout
pénétré des conceptions les plus sublimes des prophètes du
huitième siècle, et il a cherché à les incarner dans son
travail. C'est à lui qu'est principalement dû le souffle puissant
et sympathique qui traverse le Deutéronome. Ce sont les

emprunts faits à son ouvrage qui ont donné à ce livre sa
valeur durable.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 243

Malgré les différences existant entre nos deux sources, elles
ont pu être combinées à cause des points de contact qui les

rapprochent. L'une et l'autre se prononcent en faveur de la
centralisation du culte. Les deux condamnent l'état religieux
et moral du peuple et poussent à une réforme. Les deux

professent les mêmes conceptions rémunératrices, empruntées

aux prophètes du vine siècle. Chacune fait dépendre de

l'observation ou de la transgression de la loi la vie ou la
mort, la bénédiction ou la malédiction. Cette même tendance
fondamentale favorisait leur combinaison et porta un
compilateur à faire ce travail.

Sa main est reconnaissable dans un certain nombre de

textes. Il a placé en tête de son ouvrage la double suscription

que nous lisons dans 4 : 44 s. Il paraît avoir introduit

le Décalogue, en le rattachant au préambule de PI. De

lui1 semble également provenir une série de textes où l'on
exhorte, en particulier, Israël à pratiquer tous les commandements

de Dieu et à les inculquer aux enfants ; car on y
rencontre le langage et les idées des sources combinées2. De là
les nombreuses répétitions qui rendent certaines pages du
Deutéronome fatigantes et monotones.

La nouvelle œuvre, comprenant les deux écrits confondus
et unifiés, se trouve, pour l'essentiel, dans Deut. 4 : 44-26 et
28. C'est elle qui servit de base à la réforme de Josias. Elle
fut, à son tour, introduite dans le cadre de l'histoire du
temps de Moïse : pour cela on ajouta, en premier lieu, l'exposé
historique des chap. 1-3, — plus 4 : 1-4 comme transition à

4 : 44 ss., — et quelques morceaux dans les derniers chapitres

(31 : 1 s., 7 s.; 34 : 5 s., 10); en second lieu, on la fit rentrer
dans le récit du Jehoviste. Dans plusieurs parties parénéti-
ques du commencement, et surtout de la fin, ainsi que dans

maintes gloses insérées dans le corps même de la loi, il faut
voir des développements postérieurs, exiliques et postexili-

1 Ou de ses successeurs, à l'un desquels Steuernagel attribue maintenant de

préférence l'insertion du Décalogue.
2 5: 32-6:3, 6-9,14, 16-25; 7 : 5, 7 s., 11, 12% 16», 25 s.; 8: 1, 6, 15 s., 19s.;

11 ; 1 ; 12: 25, 28-32 ; 13 : 3», 4, 18 ; 14 : 23 ; 15 : 5 s. ; 16 : 12, 20 ; 19 : 9.



244 H. TRABAUD

ques. Les adjonctions du cadre furent inspirées par l'idée que
tous les malheurs qui atteignirent Israël étaient un châtiment

pour la violation de l'alliance. On compléta, en conséquence,
les malédictions du chap. 28, d'abord en ajoutant, probablement

au moment de l'extrême détresse de Jérusalem, en 586,
les v. 47-57, avec la conclusion des v. 58-61, puis, bientôt
après, au plus tard au commencement de l'exil, les v. 62 s.

et 64-68. On ajouta aussi les malédictions des v. 21 s., 27-

33«, dans d'autres manuscrits celles de 33b-42, de forme un
peu différente, pour combiner ensuite les deux textes. Le

chap. 29 est un morceau relativement indépendant, du
commencement de l'exil. Lorsque, vers la fin de la déportation,
naquit l'espoir d'un meilleur avenir, on ajouta encore 30 :

1-10. De mêmeà4:1-4, déjà amplifié par les v. 5-8, fut rattaché,
en utilisant un écrit parénétique à l'origine aussi indépendant

(v. 10-12, 15-18, 21-23«, 25-28), un discours promettant
la rentrée en grâce en cas de conversion (v. 9 ss.) Les deux

morceaux poétiques, le cantique et la bénédiction de Moïse,
n'ont été insérés que très tardivement dans le recueil.

Bertholet tient pour absolument illusoire la prétention de

distinguer un double fil dans la loi deutéronomique, dont il
ne méconnaît pas d'ailleurs le caractère complexe. U n'admet

pas que l'emploi du tu et du vous soit l'indice d'une diversité

de sources, ou plutôt ne reconnaît l'alternance du singulier

et du pluriel comme pouvant servir de critère de

distinction entre deux sources que là où il existe d'autres
raisons de nature plus intime pour conclure à une dualité
littéraire. Selon lui, — et nous croyons qu'il a raison, — ce

n'est pas l'hypothèse des documents, pour employer un
langage familier à la critique du Pentateuque, mais celle des

fragments qui peut donner la solution du problème. C'est
dire qu'il faut distinguer, dans les chap. 12-26, un noyau
primitif et des adjonctions détachées, ne pouvant être
comprises comme constituant ensemble l'écrit d'un auteur
particulier. Bertholet rattache à ce noyau 6 : 1-9 : 7a ; 10 : 10-11 :

30 ; 27 : 9 s. ; 28 : 1-25, 38-46 ; 30 :15-20, et pose comme règle
qu'il faut lui attribuer tout ce qui n'est pas exclu pour des



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 245

raisons absolument péremptoires du temps de Josias, à

savoir : 1° ce qui provient des plus anciens prophètes,
d'Ex. 34 (second décalogue) et du Livre de l'Alliance, que
Bertholet considère comme une source directe de D ;

2° ce qui apparaît comme une conséquence immédiate des

prémisses du Deutéronome (ainsi la permission d'abattre
du bétail à domicile) ; 3° ce que supposent les mesures

prises par Josias d'après 2 Bois 23 sous sa forme primitive.

De même, dans une étude récente qui a fait faire à la question

un pas en avant, un théologien finlandais, Puukko,
remplace l'hypothèse compliquée d'une formation graduelle du
Deutéronome dans l'époque antérieure à Josias, telle que l'a
développée Steuernagel, par l'idée d'un Deutéronome primitif

ayant un caractère d'unité assez marqué et qui a été plus
tard, à maintes reprises, amplifié par des adjonctions.
Puukko se rallie, il est vrai, dans une grande mesure à l'analyse

et à l'appréciation des sources de Steuernagel, mais
seulement pour le cadre de la loi. Il conteste l'historicité de la
réforme d'Ezéchias et n'admet pasque PI figurât déjà dans le

livre de la loi de Josias L Comme Bertholet, il n'attribue à ce

dernier que les éléments en rapport avec la réforme de 621.

Ainsi il retranche 15 : 1-11 (année de relâche et indigents)
du Deutéronome primitif, surtout parce que 2 Bois 23 ne dit
rien de l'exécution de la loi qui y est formulée2.

Steuernagel a cherché à réfuter le point de vue de Bertho-
let et de Puukko, en prétendant que c'est envisager sous

un faux jour l'analyse de la loi que de se préoccuper, non de

sa structure, mais de son emploi. Il estime que le récit de
2 Bois 23 ne peut être un fil conducteur suffisant pour cette

1 Steuernagel, qui annonce une nouvelle édition de son commentaire, déclare,
dans l'article de la Theol. LiteraturLeitung qu'il a consacré au livre de Puukko,

que cette source (PI) lui paraît maintenant plus récente qu'il ne l'avait admis.
2 Selon Puukko, le Deutéronome primitif comprendrait 12 : 13 s., 17-19, 20*,

21*, 22-24, 26 s. ; 14 : 22, 23*, 24-27, 28 s. ; 15 : 19-23 ; 26:1 s., 5-15 ; 18: 1*,
3 s., 6 s., 8 ; 16 : 1 s., 5-7, 9-15, 18 ; 17 : 8, 9*, 10, 12*, 13 ; 19 : 1 s., 36, 4-8a,
96-12, 15*, 16, 17*, 18-20; 12 : 29-31; 16 : 21-17:2, 3*, 4, 5*, 6s. ;13s., 2-46,
6 s., 8*, 9-15, 16*, 17 s. ; 18 : 9-13 ; 23 : 18 s., avec Sg pour cadre.



246 H. TRABAUD

analyse, parce que nous n'avons aucune garantie que les

réformes de Josias y soient complètement énumérées. Selon

lui, il est, d'autre part, impossible de démontrer que l'auteur
du Deutéronome voulait simplement élaborer un programme
de réforme. Or on ne peut juger de ses intentions que d'après
le caractère de sa loi, et celle-ci ne doit pas être rectifiée en

partant d'une présupposition contestable.
En somme, les essais tentés pour dégager du Deutéronome

actuel la loi adoptée par Josias, quelque intéressants et
suggestifs qu'ils soient, n'ont pas donné jusqu'ici de résultats
bien concluants. Tout ce qu'on peut dire, c'est qu'il faut la
chercher avant tout dans la partie proprement législative, soit
dans les chap. 12-26 du Deutéronome ; qu'ensuite, pas plus
que le Livre de l'Alliance, elle ne nous est parvenue au complet

; qu'enfin ce qu'il en reste doit se trouver probablement
dans les lois où est employé le singulier.

En revanche, on peut affirmer avec certitude, ou tout au
moins avec une grande vraisemblance, qu'une série de

passages n'appartenaient pas au Deutéronome primitif.
Essayons de dresser la liste des adjonctions à la loi de631. Tout
d'abord on trouve maintenant parmi les ordonnances rituelles,

qui en constituent la première partie, au lieu des dispotions

originelles que le texte devait renfermer, des morceaux
parallèles qui ne peuvent s'expliquer que s'ils indiquent des

essais divers de faire passer dans la pratique les exigences de

la loi, en particulier celles relatives aux sacrifices et à l'abattage

du bétail. Le chap. 12 porte, en effet, la trace de

plusieurs mains. C'est ainsi qu'il donne trois textes de la disposition

ordonnant la centralisation du culte, dans les v. 2-7, 8-

12 et 13 s. -f- 17-19 ; s'ils ne sont pas tous les trois des
remaniements de la loi primitive, comme l'admettent Stade et

Marti, les deux premiers tout au moins, dans lesquels est

employé le pluriel, doivent être rattachés à des éditions
subséquentes de cette loi. Ensuite, la permission est donnée deux
fois à l'Israélite d'abattre du bétail et de consommer de la

viande « dans ses portes », c'est-à-dire au lieu de son domi-



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 247

eile, sans considération pour la pureté rituelle, pourvu que
le sang soit répandu à terre. Le texte des v. 20-28, où cette

permission n'est octroyée que conditionnellement, paraît plus
ancien que celui des v. 15 s., où elle est accordée sans restriction

et qui, en outre, font l'effet d'une glose interrompant le

contexte. Il est cependant peu probable qu'une disposition de

ce genre se trouvât dans le livre de la loi de 621, car elle n'est

pas tant une conséquence immédiate qu'une suite indirecte
de la centralisation du culte, une mesure complémentaire
nécessitée par l'obligation imposée à l'Israélite de venir sacrifier

à Jérusalem. Aussi inclinons-nous à y voir, avec les deux

critiques précités, un supplément à D.

Les v. 29-31 étant en rapport direct avec le chap. 13, le

v. 32, recom mandant d'observer ponctuellement la loi, détonne
dans ce contexte et paraît avoir pris la place de 16 : 21-17: 7,

qui a été indûment introduit au milieu d'une loi sur les

tribunaux et les jugements, et qui comble très bien la lacune

qu'il y a entre 12 : 31 et 13 : 1.

De même 14 : 1-20, qui rappelle très clairement les Lois de

sainteté, peut difficilement avoir appartenu au Deutéronome

primitif. Sans doute l'ancien Israël distinguait déjà entre
animaux purs et impurs, comme le font les v. 4-20 (Gen. 7 : 2 ;

cf. Ez. 4 : 14) ; mais la casuistique qui apparaît ici contraste
avec le genre habituel de D, qui s'attache en général aux

grands principes et leur subordonne ses ordonnances. Le

rapport étroit qu'il y a entre cette péricope et Lév. 11 (P)
donne aussi à penser, pour ne pas parler du vous qui paraît
indiquer un texte postérieur ou remanié. Il semble que nous

ayons là une liste ajoutée après coup au v. 3, où il est

simplement défendu à l'Israélite de manger aucun aliment
impur (thôêbâ).

Quant aux pratiques interdites auxv. 1 s. (incisions et
tonsure), elles sont considérées encore par Jérémie (16 : 6)

comme toutes naturelles. Ces usages funéraires, qui avaient

une valeur religieuse chez les païens, ne furent condamnés

qu'au cours de l'exil, et il faut voir dans leur interdiction,
tardivement introduite dans notre livre, une conséquence



248 H. TRABAUD

extrême de l'exigence de se conserver pur de toute souillure
dans un milieu où l'on pouvait facilement être contaminé par
le paganisme.

Certaines gloses visant directement l'étranger du dehors *

s'expliquent également par la situation dans laquelle se trouvait

Israël en exil. Comme le remarque à ce propos Steuernagel,

tant qu'il habitait son propre pays, la question de
savoir comment on avait à se comporter vis-à-vis de cet étranger

n'entrait guère en ligne de compte. En Babylonie, par
contre, où l'on se trouvait presque journellement en contact
avec lui, elle acquit une haute importance. On la trouve
tranchée dans des adjonctions aux passages appropriés de la
loi : 14 : 21b, permettant de vendre au nokri la viande des

bêtes mortes dont la consommation est interdite à l'Israélite ;

15 : 3, excluant l'étranger de la remise des dettes l'année de

relâche ; 17 : 15b, interdisant à Israël de se donner comme
roi un étranger ; 23 : 20, l'autorisant à exiger un intérêt du
nokri^. Ces gloses accentuent donc, dans des considérations
au reste purement théoriques, l'ancien rigorisme dans le sens
d'une séparation toujours plus complète d'avec les païens.

Un autre groupe d'adjonctions doit provenir de cercles se

rattachant à la caste sacerdotale, en faveur de laquelle le
Deutéronome paraît avoir été fortement interpolé après l'exil : ses

membres, dont l'influence était devenue prépondérante,
voulaient que la loi sanctionnât les droits qu'ils exerçaient de

fait ou qu'elle leur accordât ceux qu'ils revendiquaient
encore. On range dans cette catégorie 17 : 18 s. (ordre donné
au roi de copier la loi d'après l'exemplaire en possession des

prêtres pour en faire sa lecture journalière) ; 20 : 2-4 (harangue

du prêtre3 avant la bataille) ; 21 : 5 (présence des prêtres,
« fils de Lévi4 », à la cérémonie accomplie en cas de meurtre

1 Le nokri, â ne pas confondre avec le gher, l'étranger établi en Israël, le

métèque.

2 Cf. Ex. 22 : 256, qui est probablement une adjonction deutéronomistique au

Livre de l'Alliance.
3 Staerk remarque, à propos de ce passage, que, dans P, Aaron s'appelle assez

souvent « le prêtre », par exemple Nomb. 18 : 28.
4 Expression inusitée dans D. Si, Deut. 31 : 9, la mention des prêtres (peut-être à



l'introduction a l'ancien testament 249

dont l'auteur est inconnu) ; 24 : 85 (thorâ des prêtres,
pareille à celle fixée Lév. 13 s., à observer en cas de lèpre) ;

26 : 3 s. (prémices à présenter au prêtre).
17 : 9,12, les prêtres sont indiqués à côté du juge comme

formant le tribunal suprême et l'on peut se demander lequel
des deux termes a été ajouté, la constitution d'une cour mi-
partie ecclésiastique mi-partie civile paraissant très
douteuse1. Steuernagel croit qu'il s'agit ici aussi d'un texte où
la mention des prêtres a été introduite après coup dans le

but de les mettre en évidence et de les faire intervenir dans

toutes les affaires importantes; d'où la combinaison de deux

articles de loi, dont l'un, plus ancien, remet au juge (par
excellence, c'est-à-dire au roi) la plus haute juridiction, tandis

que l'autre place le tribunal supérieur au sanctuaire central.
Cette opinion est partagée par Wildeboer. D'après ces deux

critiques, il en est de même dans 19 : 17, où les prêtres sont

indiqués à côté des juges. Malgré l'avis contraire de Bertbo-
let et de Staerk, on doit leur donner raison pour ce qui
concerne ce dernier passage, le v. 18 ne parlant que des

juges. Il y est question des autorités judiciaires de la
province et non du tribunal supérieur de Jérusalem, comme
l'aura cru le glossateur, qui a pensé qu'il s'agissait d'un des

cas prévus dans 17 : 8 ss. ou qui peut aussi avoir voulu, ici
comme ailleurs, faire jouer un rôle aux prêtres. Mais dans
17 : 9, 12, il faut, tout bien pesé, considérer, avec Cornili,
Bertholet et Marti, l'indication du juge comme postérieure,
non pas tant parce qu'elle se trouve en second, — c'est aussi
le cas des juges dans 19 : 17, — que parce que l'emploi, aux
v. 10 s., du verbe iârâ et de thorâ, qui en dérive, indique un
tribunal sacerdotal (cf. 24 : 8) et que l'institution d'un pareil

la place de Josué, le singulier, aux v. 11 s., paraissant se rapporter à lui) n'a pas

été ajoutée, comme dans les passages de la thorâ elle-même que nous relevons,

l'indication qu'ils étaient fils de Lévi, appelés à porter l'arche de l'alliance (ce

dernier trait d'après 10 : 8), est, en tout cas, postérieure.
1 La notice du chroniqueur qui la mentionne (2 Chr. 19 : 8) est très peu digne

de créance. Elle ne fait, croit-on, que reporter en arrière ce qui existait du temps
de son auteur. Wellhausen ne voit même, dans le tribunal en question, qu'un
reflet du grand sanhédrin.

THÉOL. ET PHIL. 1911 17



250 h. trabaud

tribunal à Jérusalem paraît être une conséquence toute naturelle

de la réforme deutéronomique. Malgré l'établissement
de juges laïques locaux pour remplacer les anciens prêtres
des hauts-lieux (16 : 18), la juridiction jusqu'alors exercée

par le sacerdoce ne lui fut pas enlevée. Elle fut simplement
reportée au sanctuaire central, devenu le seul lieu de culte
où fonctionnaient les lévites, et limitée aux cas les plus
difficiles, que Moïse déjà, d'après l'Elohiste (Ex. 18 : 22, 26)
s'était réservé de trancher lui-même; ces cas durent dès lors
être portés devant le tribunal de Jérusalem. On aura ensuite
ajouté le juge dans le texte de loi qui l'institue pour faire
une concession à la réalité historique, soit du passé, le roi
étant connu pour avoir été le juge suprême, soit du présent,
d'autres maîtres, tels que les gouverneurs persans, exerçant
la juridiction en Israël.

Steuernagel compte encore au nombre des adjonctions
lévitiques 18 : 1 (moins « toute la tribu de Lévi »), 2 et 5. Il est

certain que le commencement de la petite thorâ sur les droits
des prêtres se présente dans deux textes parallèles enchevêtrés

l'un dans l'autre. Mais le v. 1 doit se rattacher au
Deutéronome primitif, à l'exception précisément des mots que
Steuernagel attribue à Sg (« toute la tribu de Lévi »), et qui,
rapprochés des v. 2 et 5, apparaissent avec eux comme une
glose marginale empruntée à 10 : 8 s. et introduite plus tard
dans le texte original. Comme elle ne dit en somme pas autre
chose que ce dernier, elle ne peut avoir un caractère tendancieux.

Si l'on veut voir ici un droit des prêtres formant
transition entre la plus ancienne coutume et les exigences de P,

il faut, avec Staerk, considérer les v. 1 et 3 comme étant
aussi secondaires, mais cela ne nous paraît pas indiqué.
Benzinger et Nowack voient dans le v. 4 une adjonction,
parce qu'il serait en contradiction avec 14 : 22 s. ; mais nous
ne croyons pas que la dîme puisse être absolument identifiée
avec les prémices, et nous verrions plutôt un indice de la

postériorité du v. 4 dans le fait qu'il attribue les prémices
aux prêtres, tandis que, d'après 26 : 11, elles doivent être af-



l'introduction a l'ancien testament 251

fectées à un repas de charité, après le dépôt d'une corbeille
de fruits dans le temple.

Enfin Steuernagel retranche aussi du texte primitif le v. 7,

qui montre les lévites de la campagne officiant à l'occasion au
sanctuaire central au même titre que ceux de Jérusalem. Or,
d'après 2 Rois 23 : 9, si les anciens prêtres des hauts-lieux
avaient le droit d'être entretenus au temple, ils ne montaient
pas à l'autel. C'est là le seul point sur lequel la thorâ
deutéronomique n'est pas d'accord avec les données du 2e livre des

Rois sur la réforme de Josias et ses conséquences. On admet

généralement que la loi avait posé un principe qui n'avait
pu prévaloir dans les faits, vu l'opposition du sacerdoce de

la capitale. Steuernagel n'estime pas vraisemblable qu'après
avoir brisé la résistance des prêtres des hauts-lieux, le roi
Josias n'ait pu faire exécuter la loi sur ce point comme sur
les autres. Il croit que les lévites auront ajouté le v. 7 et que
dans la suite les prêtres s'en seront accommodés, en entendant

par service des lévites les fonctions inférieures qui leur
sont attribuées dans le Document sacerdotal (et que Baudis-
sin veut voir indiquées dans le texte même de D). A quoi
Berthold objecte que les prêtres étaient devenus, avec le temps,
trop jaloux de leur position supérieure par rapport aux
simples lévites pour avoir pu le faire. Stade conclut aussi de

la divergence que nous venons de relever que le livre trouvé
dans le temple par Hilkija ne doit avoir contenu aucune
disposition du genre de celle qui est supposée dans 18 : 7 et
déclare aussi postérieurs les v. 6 et 8. Faut-il voir dans ce

passage, comme dans la partie la plus récente de Nomb. 16,

un indice de la tendance qui poussait les lévites non sado-

kides à revendiquer une complète égalité de droits avec les

descendants du prêtre établi par Salomon au temple de

Jérusalem, tendance qui a fini par l'emporter jusqu'à un certain
point, s'il faut en juger par le grand nombre des prêtres et
le très petit nombre de lévites qui revinrent de l'exil Nous

ne nous chargeons pas de trancher la question, mais nous
reconnaissons qu'elle peut se poser.



252 H. TRABAUD

Mais revenons un peu en arrière. Staerk a proposé de

retrancher du texte original 14 : 28 s. (et conséquemment 26 :

12-15), l'institution d'une dîme trisannuelle ne cadrant pas,
selon lui, avec l'ordonnance de lever chaque année la dîme

pour le temple (14 : 22), vu qu'il ne peut s'agir d'un second

dixième des récoltes de la troisième année.

Il est certain que le rapport à établir entre les deux dîmes

n'apparaît pas clairement et qu'elles semblent se gêner l'une
l'autre. Mais nous ne croyons pas que celle-ci soit exclusive
de celle-là, dans laquelle elle doit, au contraire, rentrer. Le

texte dit, en effet, qu'au bout de trois ans, toute la dîme
des produits du sol (sous-entendu : sans en rien employer
pour un repas sacré) devra être livrée et mise de côté dans

chaque localité pour les besoins des pauvres.
Stade déclare le morceau sur l'année de relâche (15 :

1-11) secondaire, tout au moins sous sa forme actuelle.
D'après Staerk, qui en écarte, comme postérieur, 15 : 2 s.,
D n'aurait exigé à l'origine, comme le fait le Livre de
l'Alliance (Ex. 23 : 11), que l'abandon aux pauvres du produit
des champs la septième année de leur culture. Même des

critiques qui ne partagent pas cette manière devoir estiment
qu'indépendamment de 15 : 3, dont nous avons déjà parlé,
15 : 7 s., sur la générosité envers les indigents, et le v. 11 :

« Il y aura toujours des indigents dans le pays... », sont des

adjonctions au texte primitif, l'assistance des pauvres
n'ayant rien à faire avec l'année de relâche telle qu'elle est

décrite au v. 2. La déclaration du v. 11 paraît avoir été

elle-même corrigée par l'insertion des v. 4-6, qui disent
exactement le contraire, et cela en opposition à toute la
tendance de D, qui prend les pauvres en si grande considération.

Steuernagel range les v. 21-23 (avec 13 : 9b, lOajS, 11 et 14)

au nombre des adjonctions faites pour expliquer ou pour
limiter les stipulations d'un morceau par celles d'un autre :

15 : 21 17 : 1 (animaux impropres aux sacrifices) et 15 :

22 s. 12 : 22 s.

Au chap. 16, les v. 3 et 4 et le v. 8, qui concernent la fête



l'introduction a l'ancien testament 253

des pains sans levain et la combinent avec la Pâque, sont
secondaires, à part peut-être un ou deux traits pouvant se

rattacher au texte primitif. Les deux premiers rompent le fil
des idées et le dernier est rédigé dans la langue de P. — D, qui
s'inspire de J, veut ignorer la fête des maççôth, et n'admet
qu'une fête de printemps d'un jour, ou plutôt d'une nuit, à

savoir la Pâque (v. 6 s.). En outre, il y a contradiction entre
le v. 3 et le v. 8 : il est ordonné de manger ici sept jours, là
six jours seulement des pains sans levain. Selon certains
critiques, la contradiction ne serait qu'apparente ; mais rien
n'indique qu'au v. 8 le septième jour, — celui qui doit être
consacré à une assemblée solennelle, — soit implicitement
compris parmi ceux pendant lesquels on ne doit pas manger
de pain levé (cf cependant Ex. 13 : 6 et Lév. 23 : 6, 8b).

Staerk ne voit, dans 17 : 2-7 (contre l'idolâtrie), — qu'il
faut, nous l'avons vu, sans doute reporter avant le chap. 13,

— qu'une adjonction composée essentiellement d'emprunts
à ce chapitre (cf. 17 : 2-4 et 13 :12-14 ; 17 : 5b, 7a et 13 :10a, 9 ;

17 : 7b et 13 : 5b). L'un des deux textes paraît bien avoir
pénétré dans l'autre ; mais, avec Steuernagel, nous croyons
plutôt qu'on a utilisé 17 : 2-7, après son déplacement, pour
amplifier le chap. 13; car on trouve au v. 11 de ce dernier
une tournure qui paraît avoir été tirée de la suite du chap. 17

(v. 13), n'ayant pas de parallèle dans les deux autres
morceaux de même structure du chapitre.

M. Gautier a déjà attiré notre attention sur la loi de la

royauté (17 : 14-20) et indiqué la raison pour laquelle il
semble qu'il faille lui attribuer une provenance à part. Elle
dépend,au commencement, de I Sam. 8 : 5ss., et a peut-être
été inspirée par 1 Sam. 10 : 25. Salomon y apparaît visiblement

comme le type d'un roi tel qu'il ne doit pas être. Le v.
15b a été reporté jusqu'après l'exil et les v. 18 s., qui font
allusion au livre de la loi, supposent le texte exilique 31 : 9 s.

(loi remise aux prêtres). Même si l'on ne considère pas ces

deux passages, — auxquels Steuernagel ajoute encore le v. 16b,
à cause d'un vous suspect, — comme des gloses, cette loi
ne saurait provenir de D, qui montre Salomon sous un autre



254 H. TRABAUD

jour, en tant que constructeur du lieu de culte unique
auquel il attache une si grande importance. Marti y voit une
intercalation d'un auteur qui a voulu combler une lacune de

D, particulièrement sensible à un moment où l'on était
habitué à juger les rois du passé d'après leur attitude en face

des exigences de la loi deutéronomique. Au reste, elle

dérange la transition naturelle de la loi concernant les juges à

celle relative aux prêtres. Elle a peut-être été rattachée à ce

qui précède parce qu'il y est question (17 : 9, 12) du roi
remplissant les fonctions déjuge.

18 : 14-22, sur la continuité du prophétisme, destiné à servir,

comme Moïse, d'intermédiaire entre lahvé et le peuple,
ne semble pas avoir non plus appartenu à D sous sa forme

première. La personnalité de Moïse y ressort d'une manière

qui n'apparaît nulle part ailleurs dans la législation
deutéronomique. Comme le remarque Cornili, une pareille promesse,
avec un regard jeté en arrière sur le temps de la traversée du

désert, sort complètement du cadre de la partie législative
pour retomber dans le genre et le ton des discours d'adieu.
Ensuite cette prédiction s'appuie sur 5 : 23 ss., en répondant
à la question de savoir quel serait le successeur de Moïse

dans l'office de médiateur. On trouve encore d'autres indices
de postériorité dans l'apparition du pluriel aux v. 15 et 18 et
dans le faitqu'en opposition àD (cf. 13 : 2), le rédacteur juge
déjà de la valeur du prophète très exclusivement d'après la
réalisation de sa « parole. »

19 : 8-10, qui prévoit trois villes de refuge supplémentaires,

a été, semble t-il, introduit après coup dans le texte

pour la même considération qui a inspiré l'insertion de 4 : 41-

43 par Rp. L'auteur pensait à la promesse d'un territoire
beaucoup plus grand que celui que le rédacteur de D avait
en vue (cf. II : 24). On a vu toutefois ici, comme dans 12 :

20, un écho de l'espoir qu'on entretenait, en Juda, de

reconquérir l'ancien royaume d'Israël.
19 : 14, sur le déplacement des bornes, suppose le peuple

déjà établi en Canaan et rentre dans le genre des règles de

morale sociale des chap. 21-25. Ce verset a peut-être été



l'introduction a l'ancien testament 255

ajouté ici par un glossateur parce qu'il renferme le mot ghe-

boul, qui se trouve déjà au v. 3.

Comme celles de la loi de la royauté, les prescriptions du

chap. 20, relatives à la guerre, qui devraient suivre 21: 9, ne

sont pas conciliables avec l'existence d'un état politique
appelé à se défendre et ont un caractère purement idéaliste.
Tout en reconnaissant qu'il n'y a pas moyen de mener à bien

une guerre avec de pareils principes, on a cependant invoqué,

à l'appui de l'ancienneté de ce morceau, contestée par
Stade et Staerk, le fait que, d'une manière générale, des

directions sur la conduite d'une campagne comme celles que
nous lisons ici, ainsi que dans les morceaux connexes 21 :

10-14 (sur les captives de guerre), 23 : 9-14 (sur la pureté
dans le camp) et 24 : 5 (sur l'exemption des nouveaux mariés
du service militaire), ne se comprennent qu'au temps de

l'indépendance nationale d'Israël, et qu'on ne saurait
déterminer a priori jusqu'à quel point l'on peut être amené à

méconnaître, pour l'amour d'une théorie abstraite, les

exigences de la vie pratique. En revanche, indépendamment
des v. 2-4, où l'on trouve le pluriel, les v. 15-18 (sur les villes
cananéennes à vouer complètement à l'interdit) font à Cornili,
qui soutient ce dernier point de vue, tout à fait l'impression

d'un appendice aux v. 10-14, tandis que Bertholet ne

voit pas de raison de les exclure du Deutéronome
primitif.

U est certain que les ennemis que l'on a en vue dans ce

chapitre ne sont pas les Cananéens, qui, sans cela, auraient
été nommés dès l'abord ; on s'étonne de les voir mentionnés

incidemment par l'auteur même de la loi de la guerre.
Steuernagel se borne à retrancher le v. 18, que l'apparition
du pluriel rend suspect, et détache, en outre, de D lesv. 5-9,

sur les exemptions du service militaire, parce qu'il y est question

d'Israël à la troisième personne. Cette raison nous

paraît insuffisante ; comme Bertholet le remarque, le

« peuple » équivaut ici à l'armée. Ensuile, il semble qu'on
ait mis à tort ces exemptions au compte d'un idéalisme

dépourvu de sens pratique qui devait être étranger à la loi pri-



256 H. TRABAUD

mitive. Elles pourraient bien, en effet, avoir une tout autre
origine et dériver de la croyance aux esprits, ainsi qu'on l'a
récemment supposé : on tenait pour impropres au service
militaire les hommes qu'elles concernent, parce qu'on les

croyait sous l'influence de mauvais démons. Ces dispenses
furent maintenues en raison de leur ancienneté, alors même

que le motif premier auquel elles étaient dues était
oublié, et on leur attribua, en outre, une portée humanitaire.
Au v. 19, l'ordre d'épargner les arbres fruitiers, lors des

sièges, se rattacherait aussi à un ancien usage cultuel envisagé

au point de vue prophétique1. Mais il ne résulte pas
nécessairement du fait que les passages précités reflètent
d'antiques usages qu'ils appartenaient au livre primitif de la loi ;

Stade y voit l'œuvre d'écrivains postérieurs à sa rédaction,
nourris des idées prophétiques, lesquelles ne triomphèrent,
on lésait, qu'à partir de l'exil.

On a depuis longtemps reconnu que les chap. 21-25 ont un
cachet à eux, qui les distingue du reste de la loi de Josias.

Nous y rencontrons, avec un vocabulaire à bien des égards
différent, des expressions nouvelles et, à plusieurs reprises,
les « anciens », qui n'apparaissent nulle part ailleurs dans
D. Nous avons déjà relevé le fait, — observé notamment
par Kuenen, - que l'empreinte deutéronomique y est moins
profonde que dans les chap. 12ss., où se trouvent des matériaux

vraiment remaniés, tandis qu'ici nous n'avons, dans une
certaine mesure, que des prescriptions détachées, juxtaposées,

ne tenant entre elles que par un lien très lâche, et
rattachées seulement les unes aux autres par des tournures
deutéronomistiques. La législation aussi est d'une nature
différente ; on y trouve plus de casuistique, et elle renferme
surtout des règles de droit civil pareilles à celles qui figurent

dans le Livre de l'Alliance. Wildeboer croit que les

commandements de ces chapitres proviennent cependant, en

partie, de sources écrites qui ne nous ont pas été conservées

et dont les thorôth, modifiées, trouvèrent aussi leur place

1 Cf. aussi, 24 : 19 ss-., la gerbe, les olives et les raisins à laisser aux indigents.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 257

dans H. Mais nous ne les connaissons pas sous leur forme

primitive.
Pour l'essentiel, ces commandements peuvent très bien

avoir appartenu au Deutéronome primitif, rien ne prouvant
que ce document n'ait pas aussi contenu des règles de droit.
En revanche, il est, à partir du chap. 22, certains préceptes
qui ne sont guère à leur place dans une loi d'Etat et qui
doivent certainement être rangés parmi les adjonctions à celle
de Josias: par exemple, ceux relatifs aux animaux égarés, aux
nids d'oiseaux, aux balustrades à mettre au bord des toits, à

l'association d'éléments hétérogènes, à la cueillette des

raisins et des épis, aux meules à ne pas prendre en gage
(22 : 1-4, 6-11 ; 23 : 24 s. ; 24 : 6). Ces dispositions font, en

effet, un singulier contraste avec les grands principes dont est

issue la réforme deutéronomique et qui ont trouvé leur
expression dans la première partie de la loi, et l'on peut prétendre

à bon droit que les hommes qui l'ont élaborée se

préoccupaient de choses plus importantes que de petites mesures
de police ou de la protection des animaux.

23 : 1-6, sur les personnes à exclure de l'assemblée de

lahvé, a été déclaré secondaire, avec les v. 7 s. qui s'y
rattachent, entre autres parce que l'expression nlfT' ?H[? est

étrangère à D et qu'il s'agit d'une disposition inconnue,
semble-t-il, de l'auteur d'Es. 56 : 3. Pour ces raisons et pour
d'autres encore *, Bertholet soutient très énergiquement que
cette thorâ ne s'explique que par la réforme d'Esdras, qui en
est peut-être lui-même l'auteur. Tandis que Duhm soutient
la même opinion, Marti en défend l'authenticité parce qu'il
estime que le morceau cadre trop bien avec la tendance
générale de D pour être une adjonction. Dans ce texte, les
raisons de l'exclusion des Ammonites et des Moabites (v. 4 s.),
dont la première est en contradiction avec 2 : 29, et dont la
seconde ne concerne que Moab, ont probablement été ajoutées

après coup, — en deux fois, comme semblent l'indiquer
le pluriel au v. 4, et le singulier au v. 5, — ou plutôt substi-

1 Voir Die Stellung der Israeliten a« den Fremden, 1896, p. 142-145, et Deu-

teronomium, 1899, p. 71 s.



258 H. TRABAUD

tuées au motif primitif qui, par analogie avec ce qui précède,
devait être l'origine impure de ces peuples, aussi « issus d'une
union illicite ».

23 : 9-14, sur la pureté dans le camp, quoique reflétant
peut-être d'antiques usages, fait l'effet d'une jeune spéculation

sacerdotale, étendant la notion de pureté lévitique
jusqu'aux troupes en campagne. Marti, qui, avec raison,
ne sépare pas ce texte du précédent, dont il est le pendant,
le croit primitif: comme l'ordonnance analogue de 20 : 1-4,
il serait en rapport avec d'anciennes idées, qui faisaient
intervenir les démons dans les cas visés par ces dispositions
singulières.

Nous avons vu que la recommandation concernant la lèpre
(24 : 8 s.) doit avoir été amplifiée par une glose lévitique
(v. Sb), — glose caractérisée par l'emploi du vous, après
le tu du v. 8a. Mais cette thorâ elle-même détonne dans le

contexte et il s'y trouve une allusion suspecte à la lèpre dont
fut frappée Marie pour avoir murmuré contre Moïse (Nomb.
12). Cette nouvelle allusion à un épisode de la traversée du
désert se rapproche, pour la forme comme pour le fond, de

25 : 17-19, ordonnant d'exterminer les Amalécites. Ce

fragment haggadique, ajouté sous l'influence d'Ex. 17 : 14, —

qui est une glose insérée dans le texte de E, — n'a rien à

faire non plus avec un texte de loi.
Toute cette partie de D paraît avoir été plus fortement

modifiée et pourvue d'adjonctions que le reste de la thorâ1; il
est dès lors difficile aussi bien d'y retrouver un ordre des

matières que de la soumettre à une analyse détaillée pour en
détacher ce qui n'est pas primitif. Aussi ne poussons-nous
pas plus loin la recherche de ses éléments secondaires.

Tandis que Stade et Holzinger attribuent à un auteur
postérieur l'appendice liturgique du chap. 26 (v. 1 s., 5-15),

pour Cornili l'authenticité n'en est pas contestable. Ce morceau

n'est en tout cas pas à sa place. Les v. 16-19 n'appar-
1 C'est ainsi que 22 : 6-8, sur les nids d'oiseaux et les maisons neuves, a été

intercalé entre deux textes qui se font parfaitement suite, sur les travestissements

et les mélanges.



l'introduction a l'ancien testament 259

tiennent déjà plus au texte de la loi, mais à son cadre : ils en

ordonnent, en effet, l'observation, de telle sorte que lahvé
soit le Dieu d'Israël, et Israël le peuple de Dieu. Bertholet

croit que nous avons peut-être ici la formule dont Josias

se servit pour lier le peuple à la loi. On rattache cependant

plutôt cette conclusion à l'un des remaniements de D qu'à
son texte primitif, parce qu'elle suppose une alliance, dont
il n'a pas été question jusqu'ici, entre lahvé et le peuple,
sur la base des lois à observer par ce dernier. L'ordre des

idées y a été quelque peu dérangé : il faut intervertir les

v. 17b et 19a, et le v. 19b est évidemment un parallèle du
v. 18a.

Lors de la combinaison de JE et de D, plusieurs gloses

empruntées au Livre de l'Alliance et au second décalogue
furent introduites dans ce dernier document, en même temps

que se produisait un phénomène inverse. Steuernagel
indique comme telles, outre 16 : 3 s., dont nous avons déjà
parlé, et qui ne nous paraît pas provenir directement d'Ex.
23 : 15 (cf. Ex. 13 : 6s.), 14 : 21c (cuisson du chevreau)
Ex. 23 : 19b et 34 : 26b; 15 : 16 s. (poinçonnage de l'oreille
de l'esclave) Ex. 21 : 5 s. ; 16 : 161 (trois fêtes

annuelles) Ex. 23 : 17, 15b et 34 : 23, 206 ; 16 : 19

(recommandations à l'adresse des juges) Ex. 23 : 6-8 -f- Deut.
1 : 17; 19 : 21 (loi du talion) Ex. 21 : 24.

Déduction faite des adjonctions que nous avons constatées,
il reste les morceaux suivants pour embrasser le Deutéronome

primitif: 12 : 13 s., 17-19 (centralisation du culte); 12 : 29-31

et 132 (faux dieux, punition de l'idolâtrie); 14 : 3, 21a

(aliments impurs et bêtes mortes) ; 14 : 22-29 (dîmes) ; peut-être
15 : 1 s., 9 s. (année de relâche) ; 15 : 12-15, 18 (libération
des esclaves) ; 15 : 19 s. (premiers-nés des animaux) ; 16 : 1 s.,
5-7, 9-15 (fêtes); 16 : 18, 20s (juges locaux); 16 : 21 s. (as-
hères et massèbes) ; 17 : 1 (victimes tarées); 17 : 2-7 (puni-

1 L'adjonction de ce verset a entraîné celle du v. 17.
"2 Moins les petites gloses susindiquées.
3 Si ce dernier verset n'a pas été ajouté en même temps que le v. 19, dont il

paraît dépendre.



260 h. trabaud

tion de l'astrolatrie); 17 : 8-13* (tribunal ecclésiastique
supérieur) ; 18 : 1*, 3 s. (droit des prêtres), peut-être 6-8

(lévites de la campagne à Jérusalem) ; 18 : 9-13 (divination
et magie) ; 19 : 1-7, 11-13 (villes de refuge) ; 19 : 15-20

(témoins) ; peut-être 20:1, 5-14, 19 s. (exemption du service
militaire et siège des villes); 26 : 1 s., 5-15 (liturgie pour la
présentation des prémices et de la dîme des pauvres.)

Dans les chap. 21-25, comme nous l'avons dit, on n'a plus
aucun moyen de distinguer sûrement entre ce qui est original
et ce qui ne l'est pas. Bertholet rattache à la thorâ primitive,
approximativement les chap. 21 ; 22 ; 23 : 9-24 : 15 ; 24 : 17-

25 : 16a. Dans cette partie, comme dans le reste du livre,
Staerk n'admet l'authenticité que des articles pouvant rentrer
dans l'un des deux groupes de lois qu'il distingue et,

ordonne dans le recueil adopté par Jonas, à savoir ceux relatifs

au culte et au droit civil. Sous la première rubrique,
il range, parmi les commandements positifs, indiquant à

Israël ce qu'il doit faire en matière de culte, 23 : 21-23, sur
les vœux (avec un point d'interrogation), et parmi les
commandements négatifs, interdisant les anciennes pratiques
idolâtres, 23 :17 s., sur la prostitution sacrée. Sous la seconde

rubrique, Staerk place, parmi les règles générales de droit
pénal, 24 : 16, interdisant de faire mourir les pères pour les

enfants et vice versa ; 25 : 1-3, sur les châtiments corporels ;

21 : 22 s., sur le cadavre des pendus ; parmi les dispositions
spéciales de ce même droit, 21 : 18-21 ; 24 : 7 et 25 :11 s., sur
la punition des fils rebelles, des voleurs d'hommes et de la
femme coupable d'attentat à la pudeur ; parmi les règles de

droit familial, 22 : 13-29, sur les femmes accusées et les
relations illicites ; 24 : 1-4, sur le divorce ; 25 : 5-10, sur le lévi-
rat ; 21 : 10-14, sur le mariage avec les prisonnières de guerre;
21 : 15-17, sur le droit des premiers-nés ; enfin, comme
prescription isolée, peut-être faut-il ajouter 25 : 13-16, sur
l'exactitude dans les poids et mesures.

Partant de l'idée que les petites lois de circonstance des

chap. 22-25, avec ou sans rapport avec l'idée morale de



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 261

l'humanité, doivent avoir été étrangères à la législation
deutéronomique primitive, Staerk retranche encore, outre les

passages secondaires que nous avons indiqués plus haut (22 :

1-4, 6-11 ; 23 : 1-14, 24 s. ; 24 : 6, 8 s. ; 25 : 17-19), et 21 : 1-9,

sur l'expiation des meurtres dont les auteurs sont inconnus,
ce qui concerne les travestissements et les houppes aux coins
du manteau (22 : 5, 12), les esclaves fugitifs (23: 15 s.), les

nouveaux mariés et le service militaire (24 : 5), les prêts sur
gage, les mercenaires, les droits du métèque, de l'orphelin
et de la veuve (24 : 10-15, 17-22), enfin le bœuf qui foule le

grain (25: 4).
Les répétitions que nous avons rencontrées dans la loi

deutéronomique actuelle, sa double introduction, les affinités

des divers éléments de la fin du Deutéronome avec l'un
ou avec l'autre exorde, l'emploi soit dans la thorâ proprement
dite, soit dans son cadre, tantôt du singulier, tantôt du pluriel,

ne s'expliquent que d'une seule manière. D doit avoir
passé par au moins deux remaniements successifs, qui
souvent se rencontrent pour s'écarter ensuite l'un de l'autre.
Notre Deutéronome est le fruit de la réunion de ces deux ou
trois recensions, réunion qui, de l'avis de la généralité
des critiques, s'est opérée au cours de l'exil en Babylonie.
Les allusions que nous avons relevées dans ses parties secondaires

montrent, en effet, que D ne peut avoir reçu sa forme
actuelle qu'à cette époque, abstraction faite des adjonctions
postérieures à elle que nous avons signalées (4 : 41-43 ;

10 : 6 s. ; 27 : 14-26).
Pendant longtemps on n'a admis que deux remaniements

principaux. Selon Wellhausen, les éditions qui en sont
résultées comprenaient les chap. 12-26 augmentés, dans l'un,
des chap. 5-11 et 28-30, dans l'autre, des chap. 1-4 et 27.

Wildeboer arrive à une conclusion analogue, en ajoutant 31 :

9-13 à la première de ces éditions et 32 : 45-47 à la seconde.
Celle-là ne serait pas antérieure à l'exil, qui est supposé dans
les chap. 29 et 30. Elle peut cependant être plus ancienne si

ces chapitres sont plus récents que le vingt-huitième. Par la



262 H. TRABAUD

copie et la combinaison de ces éditions, 4 : 9-40, qui dépend
des chap. 5-11, a été inséré plus tard dans 1-4, et 26 : 16-19

ajouté à la fin de la collection.
Des deux remaniements du texte primitif admis par

Bertholet (voir p. 244), le premier, encore antéexilique,
comprenait, comme introduction à la loi proprement dite, 1 :

1-5 ; 9 : 76-10 : 5, 8 s. ; 1 : 6-4 : 8 ; 4 : 44 et, comme conclusion,

27 : 1-3 ou 1, 4, 8; 31:1 s (3-6?), 7s.; 34 : 1aj3, 5 s.,
10 Le second remaniement, exilique, et qui rapproche la

législation des plaines de Moab de celle du Sinaï, avait un
cadre comprenant, avant la loi, 4 : 45-5 : 33 ; 11 : 31 s. et,
après elle, peut-être le chap. 29. Dans le chap. 12, les v. 1-7

appartenaient à la troisième édition, les v. 8-12 à la deuxième,
et dans la première la loi commençait avec le v. 13. Ces trois
éditions successives furent ensuite réunies par un rédacteur.
Au cours de ces transformations, et aussi lors de la combinaison

de D avec JE, puis de JED avec P, sont encore venus
s'ajouter 4 : 9-40; 26 : 16-19; 27 : 14-26 et 30 : 1-14, sans

parler du cantique de Moïse, avec un cadre encore plus
récent que lui (31 : 16-22, 24 à 32 : 47), et de la bénédiction de

Moïse (du vnie siècle), avec le psaume relativement jeune
dans lequel elle a été insérée (33).

D'après Marti, les deux premiers remaniements du
Deutéronome primitif (12-26 : 15) comprennent, l'un 1-4 : 8; 31 :

1-13 ; 34 : 5 ; l'autre 4 : 45-5 : 33 et le chap. 29, où la législation

du Sinaï est aussi mise en rapport avec celle de Moab ;

enfin 34 : 10. A la base de 4 : 9 ss. et des chap 6-11, il y a

peut-être une grande parénèse qui appartenait à une
troisième édition, à laquelle il faudrait rattacher 26 : 16-19 ; 27 :

9 s. ; 28 : 1-25, 38-46 ; 30 : 15-20. Marti distingue, en outre,
comme adjonctions exiliques, 4 : 25-31 ; 28 : 26-37, 47-57, 62-

68 ; 30 : 1-14 ; 31 : 16-22, 28-30 ; 33 : 1-5, 26-29. Enfin il attribue

au rédacteur qui a réuni D et JE (Bd) 9 : 76-10 : 11 ; 11 :

29, 31 s. ; 14 : 1-21 ; 18 :14-22; 19 : 14; 27 : 1-4, 76, 8 ; 28 :

58-61 ; 31 : 24-27; 34 : la|3, Ils., et à celui qui a combiné
JED avec P (Bp) 4 : 41-43 ; 16 : 3 s., 8, 16 s. ; 17 : 14-20 ; 19 :

8-10 ; 27 : 14-26.



L'INTRODUCTION A L'ANCIEN TESTAMENT 263

La reconstitution des éditions de D aujourd'hui confondues

ne peut naturellement s'opérer d'après des critères tout à

fait sûrs, et cela explique la diversité des essais tentés pour
y arriver. Ils ont tous un caractère plus ou moins subjectif,
et si aucun d'eux ne peut prétendre à une adhésion générale,

ils témoignent néanmoins, en même temps que de

la sagacité de leurs auteurs, d'un louable effort pour
résoudre au moins d'une manière approximative la question
épineuse entre toutes de la formation du Deutéronome.


	L'introduction à l'ancien testament : dans sa phase actuelle

