Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 3-4

Artikel: Pourquoi : notre prédication ne porte-t-elle pas plus de fruits?
Autor: Landriset, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POURAQUOI
NOTRE PREDICATION NE PORTE-T-ELLE PAS PLUS DE FRUITS"?

PAR

M. LANDRISET

Messieurs,

J’aime la facon dont la question est posée ; elle dénote un
sens exact de la réalité. Si celui qui I’a rédigée était un pes-
simiste, il l'aurait tranchée sous couleur de la poser, en
disant : Pourquoi notre prédication ne porte-t-elle point de
fruit ? S’il était optimiste il n’aurait pas manqué de deman-
der : Comment notre prédication pourrait-elle porter plus de
fruits, supposant par la forme méme de la question que notre
prédication porte passablement de fruits, qu’elle en porte
méme beaucoup et qu’il n’y aurait besoin que d’un petit pro-
cédé de culture forcée pour lui en faire porter le maximum.

La question telle qu’elle est dénote un génie réaliste. On en
trouve chez les théologiens, méme chez les poétes, et leur
théologie ni leur poésie ne s’en trouvent plus mal. M. Borel-
Girard, auteur du titre du travail, en fournit la preuve
convaincante.

Pourquoi notre prédication ne porte-t-elle pas plus de
fruits? Vous supposez donc qu’elle en porte et vous avez rai-
son assurément. Oui, honorés fréres, notre prédication n’est

1 Sujet proposé par le Comité organisateur de la Retraite des pasteurs romands
& Saint-Loup, a laquelle cette étude a éLé présentée.

THEOL. ET PHIL. 1911 12



170 M. LANDRISET

pas stérile comme quelques adversaires ’affirment avec force
et comme quelques pasteurs découragés inclinent & le croire,
en désespoir de cause.

Elle en porte méme plus, beaucoup plus que nous ne le
supposons : il est des fruits de notre parole infirme que nous
ne voyons pas parce qu’ils mirissent derriére la haute clo-
ture des consciences individuelles, et qui réjouissent les yeux
du divin jardinier et lui font prendre patience encore.

Nous sommes persuadé que si les pasteurs se taisaient, si
les cloches restaient muettes et les temples fermés, on s’a-
percevrait aussitot, ala rapidité et 4 la profondeur de la chute
qui s’accomplirait dans ce silence, de I'utilité de nos minis-
téres.

Mais la question laisse entendre que §’il y a des fruits ils
sont peu nombreux et qu’il pourrait, qu’il devrait y en avoir
davantage.

Vous avez senti, je ne dis pas le découragement, oh ! non,
mais la tristesse que suppose la forme méme de la question.
Pourquoi notre prédication ne porte-t-elle pas plus de fruits?
C’est presque une plainte, c’est en tous cas une constatation
triste et sauf quelques exceptions, si exceptionnelles qu’elles
confirment la régle, la constatation et la plainte seront
admises par tout le monde sans qu’il soit besoin de longue
démonstration. Ce serait perdre mon temps et le votre que de
vouloir établir par raison démonstrative et chiffres a I'appui
que nos temples sont peu garnis, que nos cultes ne réunis-
sent qu'une minorité souvent infime d’auditeurs et que, sur
cette minorité elle-méme, nos paroles semblent glisser la
plupart du temps sans f{rapper et émouvoir, renverser et
édifier, blesser et consoler comme il le faudrait. Et par le fait
que notre prédication produit peu de fruits dans 'dme de
nos trop rares auditeurs, il en résulte que ces fruits mal
miris, la plupart du temps, ne laissent guére échapper de
graines dans le vaste terrain inculte et stérile au point de vue
spirituel, qui entoure nos communautés. A vrai dire le mal
ne serait pas grand de ne réunir que de petits auditoires, si
dans ces Ames soumises & l'action de notre parole se for-



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 471

maient en abondance de magnifiques semences de vie chré-
tienne qu’'un vent d’enthousiasme irait porter par dela 'en-
ceinte de nos temples dans les 4mes lointaines et mortes.

Les petits auditoires deviendraient vite de grands audi-
toires. En somme, Christ ne préchait pas souvent devant des
foules; il ne semble pas méme les avoir recherchées et ce qui
le préoccupe surtout c’est de planter 'arbre de vie dans les
quelques 4ames toutes prochaines et particuliérement bien
disposées qui sont en contact journalier avec lui.

Une fois mur, le fruit de I’'arbre de vie qui resta jadis intact
au paradis et dont il a rapporté du ciel la divine semence, se
resemera de lui-méme tout au long du temps et de I’espace.
(’est bien ce qui est arrivé. Permettez-moi, en passant, de
tirer au clair un premier point ; c’est une simple question
de vocabulaire, mais en théologie, méme pratique, il est bon,
avant de partir, de s’entendre sur les mots.

J’ai eu l'air, mais seulement l’air, dans ce qui précede, de
dire : « Fi de la quantité, pourvu que nous ayons la qualité.
Peu importe les auditoires nombreux pourva que nous
ayons les auditoires vivants. » Ce n’est pas tout a fait ma pen-
sée. En matiére de convictions religieuses et surtout de vie
religieuse la qualité doit engendrer la quantité.

Il n’y a pas de force plus expansive et plus conquérante que
I’Evangile vécu. Par conséquent, lorsque nous parlons de
fruits, nous entendons aussi bien la qualité des sentiments de
nos auditeurs que le nombre de leurs présences. Nous ne
distinguons pas I'un de I'autre, estimant que la faiblesse nu-
mérique de I'auditoire est la conséquence et la démonstration
de la faiblesse spirituelle des fidéles, qui elle-méme est dans
une large mesure causée par l'insuffisance de notre prédica-
tion.

Or, honorés fréres, pour quelques auditoires croissants
combien d’auditoires stationnaires et combien d’auditoires
décroissants ?

Serais-je confredit, si j'affirme que le nombre des der-
niers 'emporte sur celui des premiers, et que par conséquent
nous sommesen perte, et si nous sommes en perte sous le rap-



172 M. LANDRISET

port de la quantité, c’est donc que la qualité baisse, puisque
nous avons dit que la qualité engendre la quantité, et c’est 14
I'indice que notre prédication ne possede pas ce qu’il faut
pour entretenir et propager la flamme de la foi.

On pourrait établir un rapport quasi-mathématique entre
ces trois termes : fréquentation du culte, vie intérieure des
fideles, efficacité de notre parole, et peut-étre faudrait-il vy
ajouter un quatrieme terme : fidélité de notre ministere.

Nous exceptons, bien entendu, les augmentations ou dimi-
nutions occasionnelles dues & toutes sortes de causes dont la
plus fréquente, pour 'augmentation, est la nouveauté du pre-
dicateur, et dont la plus honorable pour les diminutions, est
I'emploi de la réprimande, quand il faut. Dans ce cas, des
auditcurs sont partis ; tant mieux, c’est qu’ils ont été tou-
chés au bon endroit, c’est-a-dire a la conscience et ils revien-
dront ramenés par cette conscience elle-meéme.

En moyenne, nos auditoires restent stationnaires, donc
notre prédication est insuffisante. En quoi péche-t-elle ?

I

Avant d’essayer de répondre & cette question, qu’on nous
permelte de prendre un sentier parallele a 'avenue de notre
sujet que nous suivrons dés lors sans défaillance.

Nous avons établi un rapport entre le nombre des fruits et
la valeur intrinséque de notre prédication. Je pense que ce
rapport est incontestable, mais on peut diminuer la respon-
sabilité du pasteur en accusant les circonstances et I’'époque
actuelle de ce détachement des choses religieuses qu’on cons-
tate un peu partout.

Les circonstances sont-elles contraires ? La dureté des
temps explique-t-elle dans une certaine mesure la défaveur
dont parait souffrir notre parole ?

Les circonstances ne sont jamais défavorables, ou du moins
elles ne le sont que trés relativement, car telle est la folie
magnifique et puissante de I'Evangile qu’il transforme les
conditions hostiles et s’en fait des alliées. Hostilités, persé-



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 173

cutions, martyres, ont servi le christianisme autant et plus
peut-&tre que les encouragements, les protections et les suc-
cés faciles.

Les circonstances ne sont jamais défavorables, mais il est
vrai qu’elles peuvent étre plus ou moins favorables et entra-
ver sinon arréter la marche en avant. Du reste, il n’importe
pas que la marche en avant soit lente; pourvu qu’elle se
produise, le progres existe et nous constatons que les diffi-
cultés normales, quelles qu’elles aient été, n’ont jamais em-
péché le christianisme d’avancer. Il les a toujours sur-
montées, renversées ou utilisées. Il est clair que nous ne
considérons pas comme des difficultés normales I'extirpa-
tion de ’Evangile par 'expulsion ou la suppression des pro-
testants, comme il y fut procédé de facon radicale en France
et en Espagne.

Mais nous appelons tout le reste des circonstances nor-
males : rationalisme, matérialisme, indifférence, persécu-
tions, ’Evangile les connait de vieille date, puisqu’il les a
toujours rencontrées sur son chemin. Seulement pour étre
normales, ces circonstances se présentent cependant de facon
plus ou moins propice : sur cette mer humaine, toujours
la méme comme composition, il y a des vents variables et
des courants changeants plus ou moins favorables au pé-
cheur.

Le pécheur péche toujours, et s’il est bon pécheur, il ne
rentrera jamais absolument a vide, car méme en mettant les
choses au pire, il y a toujours des poissons & prendre dans
le sein de la mer qui en est si riche. Seulement, si les temps
sont mauvais, il les prendra & la ligne, un & un, au lieu de
pouvoir les prendre au filet, par grandes masses.

Que dit le temps chez nous ? Faut-il prendre la ligne et
nous tenir sur le bord? ou pouvons-nous nous munir du
grand filet et pousser au large ?

Nous croyons que les circonstances sont, chez nous, favo-
rables aux progrés de ’Evangile.

Voici pourquoi :

Au point de vue intellectuel, dont il ne faut pas mépriser



174 M. LANDRISET

I'orientation, puisque les idées sont des forces, nous avons
I'impression trés nette que le vieux rationalisme et le maté-
rialisme scientifique qui lui a succédé, ont & peu prés épuisé
leur effort anti-religieux. Il fut un temps que nos ainés ont
connu ol les intellectuels ne voulaient plus, pour éclairer le
chemin de la vie, du grand soleil de la vérité évangélique,
réputé postiche et trompeur: la seule lumiére siire, quoique
courte, était émise par le flambeau de la science, allumé et
porté par des mains humaines.

Les courants intellectuels se propagent toujours de haut
en bas; c’est une erreur de croire que le peuple des campa-
gnes se désintéresse de ce qui se passe dans les hautes
sphéres de la pensée et qu’il se contente de 'horizon im-
muable et borné que lui a fait la tradition. Le peuple de la
campagne est beaucoup moins conservateur quon ne le
croit, et si c’était ’occasion, je le montrerais par de bonnes
preuves. Il a été en particulier plus qu’effleuré, il a été pro-
fondément remué par le vent de négation, d’incrédulité qui
a soufflé en tempéte sur lui & ’'époque ou la science préchait
ses dogmes et prétendaitl les substituer & ceux de la reli-
gion.

Il y a des croyances qui ont été, nous ne disons pas ébran-
lées, mais détruites et qui ne renaitront pas, sous leur forme
ancienne tout au moins, et ce ne sont pas les moindres: la
foi au miracle a sombré la premiére, entrainant avec elle un
vaste pan de la foi en une Providence personnelle etenlevant
les assises méme de la foi en lefficacité de la priére. Les
hommes prient peu chez nous. '

Aujourd’hui, la crise passée, les effets se sont tassés et
I’on peu, assez bien faire le bilan de la situation, constater ce
qui est tombé et ce qui reste debout dans les dmes.

Ce qui reste debout, c’est la croyance en Dieu. Le peuple
dans son immense généralité croit en Dieu, mais sa croyance
est stérile parce que sa notion de Dieu n’a pas de valeur mo-
rale. C’est un Dieu lointain, compatissant, bénévole et pour
employer lexpression énergique d’un prédicateur norvé-
gien, c’est un Dieu mort. Le peuple a pris la croix du Cal-



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITs 170

vaire, symbole d’amour, et confiant dans cet amour, il s’est
fait de la croix un oreiller de paresse.

Il n’est pas plus utile pour le salut, de croire a I'existence
de Dieu, disait Vinet, que de croire a la rotondité de la terre
ou 4 son mouvement de translation autour du soleil.

C’est de cette facon inutile que le peuple croit: c’est le
déisme de Voltaire, c’est la religion naturelle, quelquefois
un peu emue et mouillée de larmes superficielles, telle qu’elle
fut préchée par Jean-Jacques.

Dans nos campagnes, vous rencontrez peu d’incrédules et
vous rencontrez aussi peu de croyants.

S’il n’y avait que cette croyance dans ’'ame de chez nous,
nous n’aurions pas grande prise sur elle et ce serait le cas
de pécher a la ligne.

Il reste autre chose : le sentiment religieux, le besoin de
Dieu parait se réveiller.

Nous avons 'impression irés nette que la faim spirituelle,
un instant trompée par la viande creuse du rationalisme, se
fait de nouveau sentir. Il y a quelque chose qui bouge et qui
tremble ; on releve la téte, on soufre et on cherche.

Il est temps, sinon de sortir, du moins de préparer le filet,
en attendant 'ordre du Maitre : « Avance en pleine eau. »

*
* *

Nous croyons que notre temps est favorable, plus que
ceux quil'ont précédé, a la prédication de I'évangile: les
oreilles sont plus attentives, les coeurs mieux disposés. On a
besoin de quelque chose d’affirmatif et de positif, de subs-
tantiel et de nourrissant.

On revient a Celui qui a les paroles de la vie éternelle. Et
nous préchons, nous préchons, nous préchons !

Pourquoi notre prédication ne porte-elle pas plus de fruits?

Est-ce parce que, comme je ’entendais affirmer avec un
grand sérieux, notre jeunesse, toute notre jeunesse, se livre
passionnément aux sports et se soustrait ainsi & nos appels?

C’est 14 une de ces explications faciles qui ne signifient
rien.



176 M. LANDRISET

Je pense, moi, au grand nombre de ceux qui ne pratiquent
aucun sport et qui sont étrangers a la vie de I’Eglise et pro-
bablement & toute vie religieuse.

Est-ce parce que la mondanité, le gotit des plaisirs, et les
habitudes de dissipation ont tout envahi ?

Nous répétons ce que nous avions dit tout & ’heure : c’est
que la mondanité, le gout des plaisirs et la dissipation ont
toujours régné; il y a des époques ou elles ont fait rage et
qui ont été celles o I’évangile a fait le plus de progres parce
qu’il attirait & lui les dmes sérieuses dégotitées par le train
du monde, et ces ames-la, qui ont du fond, sont fort nom-
breuses.

Or, il est de fait que notre prédication ne les attire pas
et j’ai beaucoup de paroissiens dont la vie est belle et noble,
que je serais heureux et fier de voir dans mon Eglise, et qui
ne viennent pas.

Pourquoi ? c¢’est qu’ils ne s’y plaisent pas, ils n’y trouvent
pas ce dont ils ont besoin, ils 8’y ennuient. En un mot, notre
prédication ne les attire ni ne les retient.

II

Nous avons dit que ce n’est pas la faute du temps. Cest
alors celle de notre prédication ; il faut en revenir 14, de toute
nécessité.

N’est-elle pas assez théologique ? Cette question fera peut-
étre sourire. Elle n’est pourtant pas aussi désuéte qu’il pour-
rait sembler.

M. Stapfer a consacré naguere un fort beau et fort gros
livre & démontrer que c’en était fait de la puissance et de la
grandeur de la chaire chrétienne depuis la disparition des
vieilles croyances, qui selon lui, étaient seules propres a pro-
duire les émotions violentes, a foudroyer, & secouer, & abattre
ou & exalter les A&mes. D’aprés lui, nos sermons sont propres
a convaincre, ils n’ont plus ce qu’il faut pour émouvoir.

Il est vrai que nous faisons fort peu de théologie en chaire.
Est-ce & dire que nous n’avons plus de prise sur les ames



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 177

par le sentiment et que nous soyons réduits & les aborder
par le raisonnement ?

Qui ne voit du premier coup que M. Stapfer, entrainé & la
suite d'un paradoxe avec I'intrépidité qui le caractérise, a
confondu les genres: ce sont les vieux dogmes qui s’adres-
saient a lintelligence, tandis que les prédicateurs actuels,
qui font plutot de la psychologie que de la théologie, parlent
plus directementa I’ame qu’un Bossuet ou un Adolphe Monod
et il reste suffisamment d’émotion tragique dans les éternelles
vérités du péché, méme privé de la perspective de I’enfer,
du salut par Jésus-Christ, méme sans le secours de la doc-
trine de la vertu rédemptrice de son sang, dans 'amour de
Dieu et le sacrifice de Jésus-Christ, pour donner occasion &
une prédication grande et puissante. '

Je ne dis pas que nous la faisons, mais qu’elle est possible,

Est-ce que notre prédication n’est pas assez sociale ? est-
elle vraiment trop dépréoccupée des conditions économigues
de notre époque ? On I'a affirmé avec force et nous n’avons
pas assez d’autorité pour opposer notre point de vue a celui
des prédicateurs sociaux.

Disons cependant qu’il nous semble que le Seigneur a agi
avec une divine sagesse en se refusant & pénétrer dans ce
domaine. Si nous voulons nous y risquer, nous sommes
tenus de préconiser ou fout au moins de posséder un sys-
téme politique et économique, et lequel choisirons-nous
entre les dix qui se battent sous les noms de socialistes et de
coopératistes ? La ol les spécialistes impartiaux reconnaissent
I'impossibilité d’arriver & une solution satisfaisante, sur quoi
nous fonderons-nous pour proférer les affirmations et les
condamnations nécessaires ? Assurément j’ai une opinion en
ces matiéres; je crois a l'avenir du socialisme.... en gros.
Dans quelle mesure, de quelle maniére se réalisera-t-il ?
Mystére. Mais je ne suis pas persuadé qu’il y aura beaucoup
plus de justice aprés qu’avant, car 'injustice est dans le cceur
des hommes. C’est 14 que nous pouvons, que nous devons la
combattre au nom du Christ. Il est clair qu’il y a des injus-
tices qui découlent directement du systéme social actuel et



178 M. LANDRISET

qu’il faut combattre. C’est affaire de conscience de la part du
prédicateur. Mais puisque c’est affaire de conscience, ce ne
peut étre affaire de systéme.

Peut-étre, si 'auditoire est exclusivement ouvrier, pour-
rions-nous, non pas, bien entendu, par une sorte de « capta-
tio benevolentiae » qui ne serait qu’une habileté, d’ailleurs
vite éventée par 'auditoire, mais par conviction personnelle,
aborder ces questions, mais elles ne doivent étre ni le sujetni
I’attrait de notre prédication. Lesujet et 'attrait sont ailleurs.

Enfin, certains sont persuadés que pour étre écouté il
faut étre actuel. Le souci de l'actualité poursuit quelques
prédicateurs jusque dans leursommeil. Ils s’évertuent chaque
dimanche & présenter & leurs auditeurs le fait sensationnel
de la semaine avec commentaires a 'appui et application a
la fin. _

Cette actualité-la doit paraitre bien vite vieux jeu. On peut
s’amuser un certain temps aux efforts du pasteur pour piquer
avec adresse un texte approprié sur les événements de chaque
semaine, mais on s’en lasse.

La vraie actualité est ailleurs.

Je ne sais pas si on a proposé d’autres recettes pour ren-
dre & nos pauvres sermons anémiques la vigueur d’antan.
J’en oublie sans doute quelques-unes. 11 n’importe. Nous
croyons qu’elles ne valent rien ni les unes niles autres.

1

Ce qui manque a notre prédication c’est la vie.

La vie n’est pas assez dans la forme de la prédication, qui
est trop scolastique, ni dans son contenu, qui est trop didac-
tique. Forme scolastique, c’est-a-dire concue et (faite

a

suivant certaines régles immuables apprises 4 la Faculté
et qui consistent & étirer un texte et a le tourmenter a
I'instar du procédé dont usait Procuste & I'égard de ses
victimes, jusqu’a ce que le malheureux texte ait fourni ses
trois points obligatoires, plus un exorde et une péroraison.

Alors le sermon est arrivé a la perfection de ses formes.



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 179

Certes, il est nécessaire, et nous y reviendrons, de posséder
une certaine science de la composition et nous somimes pro-
fondément reconnaissants & nos professeurs de nous avoir
imposé un cadre tout fait, une sorte de schéma qu’il fallait
appliquer sur la matiére de notre prédication pour nous ap-
prendre a la limiter et & la condenser. Mais il ne leur est pas
venu a l'idée, j'imagine, de nous condamner & cette forme
type & perpétuité. Il est des choses qu’il faut avoir sues
et qu’il faut aussi avoir oubliées. Celle-ci est du nombre.

Le sermon scolastique, pénible exercice de composition,
exclusif de toute liberté et par conséquent de toute vie, sévit
dans plus d’'une chaire. C’est un agonisant, et ce qui acheve
d’en faire un cadavre c¢’est son contenu didactique. Des déve-
loppements, des considérations, des explications, d’un inté-
rét purement académique ou littéraire ou méme graminati-
cal, mis 14 sans nécessité comme sans utilité, parce qu’il faut
spécialiser son sujet si 'on veut pouvoir se renouveler de
~dimanche en dimanche, font du sermon le genre faux dé-
noncé par Schérer. Le genre faux, c’est-a-dire celui qui n’a
pas de contact avec la réalité, qui n’est pas conforme a son
but. Le but de la prédication c’est d’agir sur ou plutét dans
I’ame collective de I'auditoire.

Tout ce qui ne concourt pas a4 ce but est un poids mort et
c’est parce que, trop scolastiques et trop didactiques dans le
mauvais sens de ces termes, beaucoup de sermons sont des
compositions ou des expositions et non des actions, qu’ils
tombent tout & plat au pied de la chaire et vont rouler sans
force au pied de l'auditeur sans rebondir jusqu’a son cceur.

On parle devant I'auditoire et non pas & 'auditoire.

La condition d’un sermon vivant c’est que tous les vivants
en cause y aient leur part, et ces vivants sont au nombre de
trois. '

Le premier, c’est Dieu qui a quelque chose de grand, de
terrible et de trés doux & la fois & dire par notre moyen.

Le second, c’est I'auditeur, & qui cette parole est adressée
et dont la pensée doit nous étre continuellement présente.

Le troisiéme, c’est nous, par qui Dieu proclame sa parole



180 M. LANDRISET

en se servant de notre expérience et de notre témoignage.

Toute prédication ou partie de prédication ou ces trois vi-
vants ne sont pas simultanément présents, est morte.

Exemple : Dans les dissertations académiques dont nous
avons parlé, dans les développements adventices et parasi-
taires dont nous usons si fréquemment, Dieu est absent puis-
qu’il s’agit de vérités étrangéres 4 son intention et & son
message ; 'auditeur est exclu, et il sent fort bien cette exclu-
sion, puisque le souci de ses intéréts n’est & aucun degré
dans notre parole, et nous-mémes n’y sommes pas puisqu’il
ne s’agit ni d’expérience ni de témoignage, ni de rien qui
s’y rattache organiquement.

Dans ces conditions, la prédication peut dérouler ses pé-
riodes, ces périodes peuvent étre abondantes, brillantes, cha-
toyantes, innombrables, ce n’est qu'une succession de bruits
qui frappent lair et qui s’évanouissent sans avoir fait vibrer
autre chose que les tympans.

On dira peut-étre & I’issue du culte : « Notre pasteur parle
bien » et ce compliment emporte souvent une condamna-
tion.

Il a parlé et méme bien, trés bien, extrémement bien, il
n’a pas agi et, pour employer une expression vulgaire mais
énergique dans sa concision: il n’y a rien de fait.

Si nos auditeurs habituels n’avaient besoin que d’étre édi-
fiés, c’est-a-dire, 8’il y avait en eux toute une vie religieuse
suffisamment développée préexistant & notre prédication, les
homélies, explications de textes, commentaires, seraient tout
a fait appropriés.

Mais c’est que la plapart d’entre eux ont besoin d’étre
créés au point de vue spirituel, et seule la vie produit la
vie.

Iv

Pourquoi la vie est-elle ou complétement ou trop absente
de notre prédication ?

Ou si 'on aime mieux, pourquoi les trois vivants sont-ils
trop souvent absents de notre prédication ?



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 181

Pour trois raisons qui tiennent 4 ’homme, & 'orateur et
au chrétien.

A. Raisons qui tiennent a ’homme.

La grande raison pour laquelle nos sermons sont souvent
privés de vie, c’est que nous manquons de contact avec nos
paroissiens et quand il n'y a pas de contact, le courant de
sympathie nécessaire ne peul pas passer.

La plupart du temps, ce qui est encore bien plus faux que
le genre sermon, c’est le genre de nos rapports avec les bre-
bis de nos troupeaux. Du premier coup, le jeune pasteur
tout frais débarqué dans sa paroisse a l'impression qu'’il
n’est pas dans le vrai. Il se trouve vis-a-vis de ses paroissiens
dans la position désavantageuse d’'un jeune homme dont les
parents ont arrangé le mariage avec une jeune fille prévenue
de ses intentions et qui la rencontre pour la premiére fois.
Il y a une géne pénible. L’amour est enfant de Bohéme et ne
supporte aucune contrainte. '

La foi en supporte beaucoup moins encore. Nos gens sont
un peu méfiants vis-a-vis de ce pasteur auquel on veut les
marier: il a des intentions et méme des prétentions sur leur
ame. Or nulle 4me n’est plus ombrageuse, plus barricadée,
plus verrouillée que 'ame vaudoise pour ceux qui l'appro-
chent ostensiblement par le coté religieux. Il y faut des
ruses d’amant et elles ne nous font pas défaut somme toute,
car nous l'aimons de tout notre ceceur, cette &me farouche et
pudique & ’excés.

Mais notre tort initial et difficilement expiable c’est d’étre
pasteurs.

Par office, nous en voulons aux sentiments les plus pro-
fonds de nos fidéles, et par pudeur et méme par contradiction
ces sentiments se dérobent & notre aspect.

Mettons-nous un peu aux lieu et place de «Jean-Louis?»
quand il recoit son pasteur.

Le monsieur en habit noir et quelquefois en cravate
blanche est signalé a ’horizon.

1 Surnom familier du paysan vaudois.



182 M. LANDRISET

Aussitot le paroissien compose son attitude, il prend son
air des dimanches et I'’entretien s’engage sur des généralités.
(C’est aussi simple et aussi naturel qu’un examen.

Apres quelques miuutes, le pasteur s’engage, par un de-
tour adroit, sur le terrain glissant de la vie religieuse de son
interlocuteur.... Honorés fréres, je vous laisse le soin de
compléter d’aprés vos expériences; il y a un obstacle,
une muraille de verre, mais un obstacle entre ’ame de notre
paroissien et nous.

Tant qu’il subsistera, et il subsiste longtemps, parfois tou-
jours, nous ne pourrons pas agir sur elle.

Tant que nous serons extérieurs & la vie de notre frére,
nous perdrons notre latin et notre francais a agir sur elle.

Sans de plus amples développements, indiquons ce qu’il
faut faire, ce que nous faisons déja, sans doute, pour gagner
cette ame.

* ‘* *

D’abord il faut que nous soyons humains et non pas sur-
humains et que chez nous 'homme recouvre de toute part
le pasteur, tandis que si souvent le pasteur recouvre 'nomme
d’un manteau de solennité, de protection et de supériorité.
Soyons des hommes simples, précisément parce que cultivés,
humbles parce que pécheurs, fraternels parce que profondé-
ment, passionnément aimants et, ainsifaits, faisons beaucoup
de visites. En somme le succés de notre activité dépend pour
une grande part, pour une moitié, du nombre et de la qua-
lité des visites que nous ferons. Des visites, encore des vi-
sites et toujours des visites.

Faisons plusieurs fois par année le tour de nos paroissiens,
ce qui ne signifie pas qu’il faut les visiter a la tdche, mais
d’une facon méthodique, c’est-a-dire fidéle. Par des relations
fréquentes, méme sans aucun entretien spécialement reli-
gieux, en nous intéressant aux affaires matérielles, aux cir-
constances de famille, au travail du pére, & son passé et a
son avenir purement humain, une certaine accoutumance
se produira & la faveur de laquelle une occasion, comme il



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 183

s’en produit toujours, nous fournira la clef des cceurs ; c’est
un deuil, un chagrin, une maladie, un revers, un enfant
qui fait son instruction religieuse, occasions a4 propos des-
quelles nous survenons et nous voila dans la place, la mu-
raille de verre est renversée.

Si, dans ces circonstances, nous faisions notre premiere
ou notre seconde visite, il est bien probable que nous reste-
rions extérieurs, de 'autre coté de la muraille de pierre que
toute notre sympathie de trop fraiche date ne parviendrait
pas & abattre. Dés lors, ce paroissien est & nous, je veux dire
que nous sommes 4 lui, il nous a recus en lui et, comme nous
portons quelqu’un de plus grand que nous, bon gré mal gré,
il a recu dans son cceur non seulement un homme mais un
Dieu.

(Quand nous précherons ou méme avant que nous ayons
ouvert la bouche, le courant sympathique circulera entre
lul et nous et nos paroles au lieu d’aller se briser contre sa
poitrine, entreront dans son cceur. L’action sera possible,
nous voulons dire ’action de Dieu.

Tout cela est fort beau, mais nous savons assez ce qu’on va
nous objecter : il n’y a que douze heures au jour et pendant
ces douze heures il faut faire tant de choses (sermons,
réunions, catéchismes, services d’ensevelissements, de
mariages et autres, correspondances, soin des pauvres, et
visites aux malades) gue les visites aux bien portants, sur-
tout quand ils sont quelques milliers, sont un luxe qu’on ne
peut toujours s’accorder.

Il est vrai : — aussi faut-il résolument pratiquer des
coupes sombres dans les superfluités dont on encombre nos
ministéres el au premier rang desquelles nous placons les
innombrables réunions hebdomadaires que nous présidons
devant des auditoires trés réduits et toujours les mémes.

D’abord il est impossible & un pasteur, si talentueux et
consciencieux qu’on le suppose, de se préparer convenable-
ment pour deux ou trois réunions chaque semaine et autant
de prédications chaque dimanche. Nous attribuons, pour
une bonne part 4 cet exces de paroles religieuses le



184 M. LANDRISET

rassasiement spirituel qui caractérise beaucoup de nos
contemporains et le fait que les mots les plus grands et les
plus tragiques du vocabulaire évangélique semblent avoir
perdu leur sens pour nos auditeurs. Ils les ont trop entendus
aussi, et débités comme a la tiche sans I’accent de convic- -
tion qui en fait la valeur, parce qu’on ne peut pas soutenir
un élan perpétuellement, si bien que lorateur finit par
avoir I'impression qu’il jette ses perles devant des indiffé-
rents et que, lorsqu’il fait un retour sur lui-méme, il
s’apercoit que ses perles ne sont que de la verroterie,
de telle sorte qu’en fin de compte, I'indifférence se trouve
assez justifiée.

Mais revenons 4 nos visites: si pressé qu’on soit, il faut en
faire tous les jours et dire, comme Titus, qu'on a perdu
sa journée, si elle s’est passée sans quelques visites faites.

Il nous semble qu’en les faisant surtout aux parents de
nos catéchumeénes on aurait un champ d’activité a la fois
suffisamment vaste et suffisammment défini et ou se produi-
rait plus facilement qu’ailleurs la rencontre désirée entre le
cceur des parents et celui du pasteur, intéressés tous deux
au méme objet, également cher aux deux parties : le caté-
chumeéne, ’enfant.

Nous avons avec les parents de nos catéchuménes des
réunions périodiques, dont nous avons lieu, sous le rapport
du contact, d’étre trés satisfaits.

Voila pour les ainés, mais c’est surtout des jeunes qu’il
importe de se rapprocher. Nous sommes prés d’eux maté-
riellement par I’Ecole du Dimanche et le catéchisme ; il est
facile d’étre prés d’eux moralement, et une fois ce lien
noué, rien ne pourra plus tard le briser et en particulier il
subsistera le dimanche au culte.

Or vous avez remarqué combien nos catéchismes sont
froids malgré la peine que nous nous donnons.

Evidemment le contact n’y est pas et s’il n’est pas la il sera
encore bien moins, plus tard, au culte du dimanche.

Le moyen pour I’établir, ce contact indispensable, c’est
de recevoir chaque semaine ses catéchumeénes individuelle-



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 185

ment ou mieux encore par groupes de quatre ou cing chez
soi pour une petite réunion intime, accompagneée d’une
tasse de thé, et qu’il faut préparer trés soigneusement parce
que, les premiéres fois, le moindre blanc laissé dans la
conversation est immédiatement rempli par un fou-rire
nerveux, contagieux et inextinguible de 'audiloire juvénile.

Et alors, adieu le contact.

Mais quand on a passé une soirée ainsi en téte & Léte avec
la premiére escouade, on s’apercoit dés le lendemain d'un
changement trés sensible dans 'atmosphére du catéchisme ;
et quand toutes y ont passé, le changement est complet. Le
pasteur touche au coeur de ses éléves et ce contact subsistera
le dimanche, subsistera 4 travers toute la vie.

Enfin, il faut se méler & notre peuple, il faut, comme le
disait notre vieux professeur d’homilétique, « descendre
dans la rue », s’occuper le plus possible de toutes les ceuvres
ayant un caractére social et d’utilité publique pour nous y
rendre utiles, indispensables si possible, et rencontrer nos
paroissiens sur un terrain d’action commune.

Dés lors nos sermons ne seront plus en l'air ni a coté, par
rapport & nos paroissiens, ils iront dedans. En fait d’actua-
iité ils possederont la seule vraie, non pas celle qui se
trouve en grosses lettres sur la manchette des journaux et
que le vendeur crieaux coins de la place : le pole Nord ou la
traversée de la Manche en aéroplane, mais celle qui se
trouve au plus profond du coeur de nos paroissiens. Ce sont
leurs circonstances, leurs préoccupations, leurs joies et
leurs besoins qu’ils sentiront présents dans chacune de
nos phrases et leur communiquant un accent chaud et
humain, direct, personnel, en quelque sorte, par lequel ils
seront emus.

Nous y reviendrons.

B. Insuffisance tenant a Uoratewr.

Messieurs et honorés {réres, nous avons dit que, pour que
la prédication fht vivante, il fallait que les trois vivants en
cause y fussent présents simultanément.

THEOL. ET PHIL. 1911 13



186 M. LANDRISET

Nous avons essayé d’indiquer le moyen d’y mettre notre
auditeur; il faut dire deux mots d’un obstacle matériel qui
nous empéche de nous y mettre nous-méme, c’est 'obstacle
provenant de notre procédé oratoire.

Beaucoup de pasteurs sérieux, pieux, dévoués, ont préparé
dans leur cabinet une excellente prédicalion ol ils ont mis
le meilleur d’eux-mémes... sur le papier; or voici qu’en
chaire ils se sentent empéchés de faire passer ce meilleur
d’eux-mémes dans 'accent, dans le ton qu’ils employent, ils
restent froids et laissent froids.

Prenez exactement la méme prédication et préchez-la
deux fois, comme il nous arrive souvent : une des fois, c’est
la premiére ou la seconde suivant le genre de préparation
du prédicateur, elle tombera sur lI’auditoire comme une
poignée de pavots somniféres, el 'autre fois elle éclatera
comme une sonnerie de trompettes & réveiller les morts;
nous verrons nos paroissiens attentifs, émus, suspendus.

(’est pourtant la méme prédication ; pourquoi a-t-elle
endormi et pourquoi a-t-elle réveillé ?

C’est qu’une fois nous nous sommes mis dedans avec tout
notre cceur, toute notre foi, tout notre Christ : notre parole
avait une liberté magnifique et notre voix un accent spécial;
tandis que lautre fois, nous sommes restés derriére et en
deca; le paroissien ne nous a pas senti présent et ren-
contré.

Ce phénomeéne provient de ’Esprit de Dieu sans doute, mais
aussi de la méthode de travail employée, qui empéche ou
favorise l'action de I'Esprit de Dieu. Il vaut la peine d’en
dire quelques mots puisque la prédication peut en étre
rendue féconde ou stérile.

Nous croyons qu’'un sermon lu, par exemple, trés bienfai-
sant pour un auditoire de chrétiens vivants, qui ont besoin,
non d’étre créés, mais simplement d’étre édifiés, ne vaut rien
pour nos auditoires habituels dans lesquels il faut que notre
parole porte la vie.

Nous croyons qu’un sermon memorisé exactement, n’est
pas propre & émouvoir ; ces feuilles déposées 14, sur le lutrin



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 187

ou serrées dans notre poche et auxquelles nous nous référons
mentalement, empéchent de passer notre moi, qui n’est pas
haissable dans le cas particulier puisqu’il porte Dieu.

Nous avons assisté comme auditeur, il v a quelque temps,
4 une réunion en plein air a laquelle participaient trois
orateurs.

Les deux premiers parlérent trés bien, trop bien, hélas! ils
dirent d’excellentes choses, ce fut substantiel et solide a
souhait, mais c’était appris par coeur et récité ; le regard des
orateurs se promenait sur la foule immense qui les entourait
et était manifestement tourné en dedans, dirigé sur le manus-
crit étalé dans leur mémoire et dont ils suivaient mentale-
ment chaque ligne.

Le public s’ennuyait franchement, et quand ’amen libéra-
rateur fut tombé des lévres du second pasteur, plusieurs
personnes firent mine de s’esquiver. Mais a peine le troi-
sieme orateur avait-il dit « mes fréres » qu’un frisson élec-
trique parut parcourir 'assemblée, les tétes résignées se
releverent, les yeux voilés se ranimerent et les partants se
ravisérent. J'entendis méme 'un d’eux exprimer les raisons
de ce retour par un «oh! oh! » significatif.

Le troisiéme orateur ne fut ni plus solide ni plus substan-
tiel que les deux premiers ; il le fut peut-étre moins, mais il
parlait, il ne récitait pas ; il était le maitre et non l'esclave
d’un manuscrit, il jouissait d’une liberté d’esprit et d’une
aisance de langage qui lui permettait de se mettre lui-méme
dans sa parole. |

Les auditeurs sentirent la présence et ’action de quel-
qu’'un. _ 7

Il faut donc que la préparation du discours soit faite de
telle sorte que chaque mot porte quelque chose de la person-
nalité de l'orateur, c’est-a-dire monte du cceur, au lieu de
descendre de la mémoire.

Est-ce a dire qu’il soit nécessaire d’improviser, puisque
Pimprovisation parait seule compatible avec le discours —
acte tel que nous avons essayé de le définir ? Pas davantage.
A moins d’un talent exceptionnel et méme avec un talent



188 M. LANDRISET

exceplionnel, I'improvisation est un genre inférieur et dan-
gereux, qu’il faut bannir soigneusement.

Mais il faut que la matiéere de 'allocution soit si bien assi-
mmilée, que la mémoire au lieu de se placer entre le coeur de
'orateur et celui de 'auditeur prenne place derriére le coeur
de 'orateur, pour mettre 4 sa disposition au fur et & mesure
les matériaux de forme et de fond dont il a besoin, tou} en le
laissant directement en contact avec 'auditoire.

I1 faut trop bien savoir son sermon pour le savoir assez,
disait le vieux professeur d’homilétique dont nous avons
déja parlé, nous avons éprouvé assez fréquemment la vérité
de ce paradoxe.

Quand un homme est maitre de la substance et de la forme
de son discours, cet homme-la, & moins d’une infirmité con-
génitale, est un orateur au sens ou nous 'avons défini, c’est-
a-dire, un homme qui agit par la parole sur son semblable,

I1 n’y a pas de plus grande erreur que de dire : je ne suis
pas orateur. Persuadons-nous au contraire que nous sommes
tous des orateurs puisqu’il ne s’agit que d’avoir une person-
nalité & exprimer et & transmettre.

Nous avons entendu des foudres d’éloquence, de véritables
virtuoses de la parole qui opéraient sur le public & la facon
d’un premier prix de violon.
 Ce ne sont pas des orateurs mais des rhéteurs. L’orateur,
lui, peut étre bégue et étre terriblement émouvant.

Messieurs, celui qui fait passer sa personnalité dans sa
parole est un orateur puissant ; que peut-on dire de celui
qui y fait passer la personnalilé de Dieu en méme temps que
la sienne? tel doit étre pourtant notre cas.

C. Insuffisances provenant du chrétien.

En effet, pour agir religieusement sur son semblable, I’ora-
teur chrétien doit posséder deux qualités qui ne peuvent ap-
partenir qu’a lui seul et qui assurent & son verbe des effets
éternels. Ces deux qualités sont 'onction et 'autorité. Elles
résultent de la présence de Dieu qui donne & notre parole un



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 189

accent qui ne vient pas de nous, mais qui sort de sa bouche
en passant par nos lévres.

L’onction consiste, d’apres le dictionnaire, & mettre & ce
qu’on dit, un accent pénétré et touchant.

Ces deux adjectifs, pris dans leur sens étymologique,
expriment bien ce que nous voulons dire : il s’agit en effet
de toucher et de pénétrer et seul I'amour est capable de ce
miracle. L’amour, voild l'origine de cet accent et le secret de
cette influence qui n’appartiennent qu’au prédicateur reli-
gieux et qui constituent 'onction.

Honorés fréres, possédons-nous 'onction ?

Hélas! comme il se perd et comme il s’use vite ce premier
amour dans la pratique journaliere du ministére. A accom-
plir la besogne administrative, 4 pratiquer le coté métier de
notre vocation, 4 en subir les déceptions et les soucis, on
voit décliner ’enthousiasme, les saintes illusions et la divine
sympathie. L’Evangile est une folie du commencement a la
fin et il n’est nulle part plus fou, plus sublimement fou, que
dans la confiance qu’il témoigne & ’dme humaine. Il exalte
I’ame humaine. Dieu croit en elle, veut la prendre a lui, elle
lui est précieuse comme la prunelle de I'ceil et pour elle il
donne son fils. Jésus se penche sur elle avec confiance et avec
espérance et donne la vie avec la certitude que ce sacrifice
ne sera pas vain.

Il 'aime quand méme et malgré tout : ce qui I’a inspiré
sur la montagne, ou il préche la morale évangélique, ce qui
I’'a soutenu en Gethsémané et sur le Calvaire, c’est cet
amour.

La cause du triomphe du Christ, car il a triomphé, ce n’est
pas surtout 'excellence de sa doctriue et de ses révélations.
On a essayé, non sans succés, de dégager de la philosophie
des docteurs grecs et hébreux quil’ont précédé, la substance
de I’enseignement du Christ.

(’est possible. Mais ce qui.est & Lui, c¢’est Pamour.

Messieurs, si la charité du Christ nous presse, nous avons
pour soulever les 4mes un levier puissant et irrésistible.

Il faut que par un acte de foi hardi nous nous substituions



190 M. LANDRISET

a Dieu ou plutot, ce qui revient au méme, que nous laissions
Dieu le Pére s’installer au centre de nous-mémes, que son
coeur batte dans le notre, que le rayonnement de son regard
passe dans nos yeux et que son accent tremble dans notre
VOIX.

Mon Dieu, qui nous as tant aimés, apprends-nous a aimer
notre frére ; Seigneur, mets-nous au coeur ton éternel amour
pour lui et que nous aimions, malgré tout, quand méme,
éperdument... comme nous avons élé aimés nous-memes |

Oui, messieurs, c’est difficile de conserver 'amour; par
I"amour il y en a trois qui se rencontrent dans notre coeur :
le Pere, ses enfants, et nous-mémes, ils se retrouveront dans
la prédication.

Que faire pour le conserver ? il faut nous maintenir
en Dieu et en nos fréeres, en Dieu qui est la source de
I’'amour, en nos fréres qui sont ’objet de Pamour.

Pour cela, nous ne voyons d’autre ressource que de
consacrer un temps indéfini chaque matin & prier Dieu
pour ceux qui nous semblent rebelles, qui nous ont fait de
la peine ou du mal par leur méchanceté, pour ceux qu
sont indifférents, pour ceux qui souffrent, en les présentant
chacun et en intercédant pour chacun nommément.

Avyant ainsi prié, 'amour de Dieu remplira notre cceur,
1l nous pressera et nous nous reléverons pour aller nous
donner.

Quel sermon que celui qui résumera et couronnera une
semaine comme celle-13. De quel amour ne sera-t-il pas
plein & déborder, de quelle onction ne sera-t-il pasrevétu, et
de quelle puissance ne sera-t-il pas investi?

Il semblera que nous nous penchons sur les ames, non
pour les prendre & notre profit et pour les asservir, mais
pour les baiser et les étreindre de la part de Dieu. — Elles
s’ouvriront & 'influence de Dieu.

Mais c’est encore par nous que Dieu veut exercer cette
influence et il est nécessaire qu’avec l'onction qui ouvre
le ceeur, il y ait dans notre parole autorité qui le rem-
plit.



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS D& FRUITS 191

M. Paui Stapfer prétend que nous ne pouvons plus
avoir l'autorité parce que seule l'orthodoxie finissante avec
ses dogmes majestueux et suprarationnels, avec ses vérités
venues d'un autre monde, confére de lautorité & l'ora-
teur. |

Quelle erreur ! Jésus qui jamais, et c’est une des marques
a laquelle se reconnait sa divine sagesse, ne promulgua
aucun dogme, Jésus parlait avec autorité, tandis que les
scribes et les docteurs de la loi, qui enseignaient, comme
articles de foi, des vérités redoutables sur I’enfer, la résur-
rection et 'avénement du Messie, n’en avaient aucune.

Qu’est-ce que l'autorité en matiére religieuse? Elle ne
consiste pas a annoncer des choses sublimes, sinon les
visionnaires et les apocalytiques jouiraient d’'un crédit sans
égal, — elle ne consiste pas & assurer, avec conviction, des
choses incroyables, elle consiste & parler en témoin de
choses vues, vécues et senties par celui qui parle. Jésus
parlait avec autorité parce qu’il répétait & haute voix ce que
Dieu lui disait & voix basse & Lui personnellement, parce
qu’ill racontait, avec 'accent méme de la vérité, ce qui se
passait dans son ame entre Lui et Dieu le Péere, parce qu’il
exposait les conditions de cette communion par sa parole et
en manifestait les conséquences dans sa vie.

Il parlait avec autorité comme un témoin qui est des-
cendu du ciel ou plutdt en qui le ciel est descendu. C’était
le verbe de Dieu Lui-méme qui sortait par les lévres du
Fils Bien-Aimé ; il n’y avait pas a s’y tromper, on reconnais-
sait l'accent éternel, jamais homme ne parla comme cet
homme.

Honorés freres, nous ne parlerons avec autorité du haut
de mnotre chaire que des choses que nous aurons vues,
senties et vécues : le témoignage seul possede ce carac-
tere.

Un livre paru récemment, et que vous avez tous lu,
prouve bien la valeur de I'autorité. Les admirables « lettres
de jeunesse » de Félix Bovet nous apprennent que si cet
homme de grand talent et j'ose dire de grande foi, parce



192 M. LANDRISET

que §’il doutait c’était de lui-méme et non pas de Dieu, ne
devint pas pasteur, c’est qu’il avait le douloureux sentiment
de ne pouvoir précher avec I'autorité du témoin.

L’angoisse qu’il en éprouve est comme le leit-motiv de
son livre. Permettez-moi quelques citations.

A T’4ge de vingt-six ans, il écrit ceci :

« Je sens que je n’ai pas cette autorité qui vient de la
certitude et qui distinguait les discours de Jésus de ceux des
scribes. Encore ici, la certitude! Avec I'aide de Dieu, je
saurai attendre. » Et ailleurs :

« Si je pouvais leur faire toucher au doigt la vérité, sans
les faire passer et sans passer moi-méme par la moindre
apparence de déduction ou de raisonnement. C'est alors
seulement que je pourrais leur dire avec autorité : « En
verité, en vérité, je vous dis... »

Ailleurs encore : « Je ne serai heureux et au repos que
quand je serai entiérement consacré au ministére de la pré-
dication. Je vous assure que malgré tout, je n’hésiterai pas &
le faire dés que je saurai réellement une chose qui vaille la
peine d’étre préchée et de la nécessité de laquelle je sois
assez convaincu, pour pouvoir la répéter sans cesse avec au-
torité.

» Je dis une chose et non trente-six ; il faut avoir un fait
ou un principe auquel on se dévoue, soit en répétant
comme Jean-Baptiste : « Amendez-vous, car le royaume des
cieux est proche ; » soit comi.e saint Paul : « Je ne veux
savoir autre chose que Jésus-Christ, crucifié » ou comme
saint Jean : « Aimez-vous les uns les autres. »

Il faut parler avec aulorité et pour cela posséder une
connaissance immeédiate, c’est-a-dire une expérience.

Pour précher 'amour de Dieu, il faut que notre propre
ceeur ait été brisé par la croix de Christ et rempli jusqu’a
I'angoisse et jusqu’a la souffrance par cet amour, que cet
amour embaume comme la rose du Liban et le lis du désert
en ceux qui en éorouvent la douceur et qu’il reste enfoncé
comme un poignard en ceux qui en connaissent surtout le
tourment et le remords.



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FrRUITS 193

Pour précher la repentance, il faut ouvrir les yeux soi-
méme tout grands sur son péché, et pleurer, la téte baissée,
comme Penfant prodigue devant celui que nous offensons
chaque jour.

Pour précher le pardon, il faut vivre soi-méme, réconciliés,
en communion permanente avec Dieu. — Sinon tout ce que
nous pourrons dire peut étre juste, excellent, mais notre
science est de seconde main, elle n’a pas le caractére du
témoignage, elle n’a pas ’accent de 'autorite.

Honorés freres, nous sommes des chrétiens vivants, mais
la vie qui consiste 4 étre en Dieu, et Dieu en nous, a besoin
d’étre constamment entretenue comme les lampes des sanc-
tuaires catholiques qui ne se doivent jamais éteindre, sinon
elle vacille et s’éteint. 11 reste des formes, comme de ces
grandes végétations pétrifiées qu'on retrouve dans les
houilléres et dont la séve a tari depuis des millénaires.
Permettez-moi d’en citer le plus illustre exemple parmi les
modernes : il s’agit du Pére Gratry. Ce saint prétre, un des
plus grands travailleurs qui aient jamais été et qui a usé sa
vie & 'ceuvre de Dieu, employa des années & faire des visites,
a recevoir des pénitents, & présider des comités, & distribuer
des secours, & correspondre avec des &mes en peine et & faire
des conférences. Un jour la maladie 'obligea & suspendre
son activité. Pendant vingt ans il avait été continuellement
sollicité hors de lui-méme.

Enfin libre de se considérer, il s’apercut qu’il avait depuis
longtemps négligé sa vie personnelle et il fut effrayé de la
distance qui le séparait de Dieu.

Il se hata de rattrapper le temps et le chemin perdus, il
nous transmit cette derniére expérience, ce supréme témoi-
gnage et qui avait au plus haut degré, celui-la, l'accent
d’autorité, désappris dés longtemps, puis il mourut.

Messieurs, je me demande si ce que nous disons posséde
toujours cet accent sans lequel il n’y a pas moyen d’agir,
religieusement, sur des 4mes chrétiennes.

Permettez-moi en guise de réponse de vous faire part
d’une expérience personnelle.



194 M. LANDRISET

Tout frais émoulu dela Faculté, Dieu me prit et m’emmena
en Belgique. I'y préchais a des mineurs et, la premiére fois,
je me souviens de la facon dont mes paroles tombaient entre
la chaire et les premiers bancs sans aller plus loin; mes
auditeurs en étaient aussi surpris que moi. Evidemment je
parlais d’amour, de pardon, de vie éternelle, mais c’étaient
des mots morts, comme vidés de leur sens et par conséquent
de leur portée et de leur action.

La méme semaine, il y eut une réunion de priéres que je
présidai; les mineurs parlerent et il y avait tant d’ame,
tant d’élan, tant de reconnaissance dans leur informe lan-
gage ou brillait continuellement I’éclair que produit le con-
tact de I’ame avec Dieu, qu’a leur école j’ai rappris le sens
des mots.

Avons l'autorité des humbles mineurs et je crois que nous
ferons de grandes choses; 'pour cela entretenons, rafraichis-
sons, renouvelons notre vie religieuse de telle sorte qu’elle
soit une perpétuelle communion.

Le seul moyen, toujours le méme, et je crains de paraitre
bien pauvre en moyens, ¢’est encore celui que jindiquais
tout & 'heure : la priére.

Pour mettre nos paroissiens dans la prédication et avoir
I'onction, nous disions : prions pour eux ; pour mettre Dieu
dans notre prédication et avoir 'accent d’autorité, nous di-
SOns : prions pour nous.

Il faut prier tous les jours et longtemps. Longtemps ? en-
tendons-nous.

Aug.Sabatier a dit avec raison que la priére étant un élan
est courte nécessairement parce qu’un élan ne peut se sou-
tenir. Mais il faut remarquer que I’élan ne se produit pas
du premier coup, qu’il faut & 'Ame une période d’entraine-
ment, en quelque sorte, jusqu’a ce qu’elle s’enléve et s’éleve.

Il faut prier par discipline, si j'ose dire, jusqu’'a ce que
I’Ame s’échauffe.

Luther qui restait chaque matin pendant deux ou trois
heures &4 genoux, dans '’embrasure de sa fenétre, avoue qu’il
ne se sentait pas toujours beaucoup d’entrain.



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 195

Dieu était loin de lui. Il s’agissait de rien moins, pour le
retrouver, que de déployer ses ailes et de s’élancer jusque
dans le ciel. Il récitait alors plusieurs psaumes, le credo,
Poraison dominicale, jusqu’a ce que son dmes’envolat joyeu-
sement dans 'azur. Et quand il se relevait, aprés ces heures
de communion intime, quelle force, quel enthousiasme, —au
sens étymologique, Dieu dedans, pour la thche. — Aussi quelle
ceuvre il a faite ! Ce n’est pas la sienne, c’est celle de Dieu.
solt Deo Gloria, mais encore fallait-il se mettre dans?’ attltude
voulue pour que Dieu put se servir de lui.

Je suis convaincu que des réunions comme celle-ci sont
particuliéerement utiles, et c’est leur but d’ailleurs, pour ré-
chauffer notre vie religieuse et qu’il faudrait les rendre plus
fréquentes. Il serait bon d’avoir chaque mois, entre colléegues
d’une méme région, d’'une méme vallée ou d’'une méme loca-
lité, de ces rencontres ou l'on prierait ensemble, en toute
simplicité et en toute sincérité, fraternellement et filialement.
A trois ou qualtre, 1l semble qu’on soit soutenu et entrainé
autrement sinon mieux que dans la solitude du cabinet. 11 y
a des bénédictions spéciales pour la priére solilaire et il y a
aussi des bénédictions spéciales pour la priere solidaire.

%
* *

Il est clair que cette autorité du témoignage, née de la vi-
talité et de la vivacité de notre communion avec Dieu, doit
étre confirmée par la sainteté de notre vie morale et par la
supériorité de notre culture intellectuelle.

Nous ne dirons rien de la nécessité d’une vie consacreée et
fidele, toute tournée et tendue vers le but inaccessible qui
est la perfection de Jésus-Christ. La vie sainte découle comme
de source de la communion avec Dieu.

Mais ce qui n’en découle pas aussi nécessairement, c’est la
supériorité intellectuelle.

Dans notre protestantisme et dans notre société moderne,
un saint ignorant risque bien de perdre son patois & vouloir
convertir les autres, moins cependant qu'un indifférent sa-
vant ne risque de perdre son latin dans la méme tentative.



196 M. LANDRISET

Notre époque exige que I’autorité spirituelle soit servie par
une grande autorité intellectuelle. C’est effrayant ce que le
pasteur doit savoir par le temps qui court. Il doit étre versé
dans plusieurs sciences, dans l’économie politique, dans
I'histoire de l'art et surtoul dans I'histoire littéraire, sans
parler de la théologie et de la philosophie.

En matiére religieuse, il y a toujours & craindre que l'au-
diteur, encore sans expérience personnelle du divin, ne nous
prenne pour un illuminé et ne s'imagine de bonne foi que
nous « parlons en langues » lorsque nous lui faisons part du
message de Dieu el de la folie de ’Evangile. Il faut que nous
lui offrions la garantie d’une intelligence fortement cultivee,
afin qu’il nous croie en quelque sorte sur parole et soit bien
persuadé que nous ne parlons pas en dépit de la science ou
meéme du simple bon sens.

*
* *

Une prédication qui réunit les trois vivants en cause:
l'auditeur par le contact que nous aurons établi antérieure-
ment entre lui et nous, nous et Dieu dans l'onction, c’est-a-
dire dans I'amour pour les 4&mes, Dieu et nous dans I'autorité,
c’est-a-dire dans le témoignage du Saint-Esprit, cette prédica-
tion est stire du succés, au sens divin et éternel du terme.

C'est ce qui a fait le succés de la prédication de Jésus.
(Pest ce qui en fait encore le succés 4 ’heure actuelle. Par-
lons comme Jésus, ou plutdt, que 'esprit de Jésus parle par
nos levres et 'on verra bien si les Ames ne se lévent pas a
cet appel qui est le seul et qui est exactement celui qui peut
la faire vibrer.

%
* *

Nous voici arrivé au terme de cette étude et nous crovons
devoir nous excuser de vous avoir profondément décus. La
prédication dans les circonstances actuelles ? Quels accents
tout nouveaux faut-il faire entendre pour ravir et enchainer
les Ames, quelles sont les paroles d’or qu’il faut dire pour
qu’elles soient recueillies avec avidité? Il y a dix ans, quand



POURQUOI NOTRE PREDICATION NE PORTE PAS PLUS DE FRUITS 197

nous étions encore trés jeune, nous aurions peut-étre préco-
nisé un systéme: que votre prédication soit sociale, qu’elle
soit apologétique, actuelle, philosophique ou théologique,
etc., c’est ce que exigent les circonstances actuelles !

Aujourd’hui nous ne croyons plus aux circonstances ac-
tuelles, nous croyons aux circonstances éternelles : les 4mes
sont toujours el toujours les mémes, hier, aujourd’hui, de-
main, éternellement, et seul Celui qui est toujours le méme,
hier, aujourd’hui, demain et éternellement, peut les satis-
faire.

Il s’agit de communiquer la vie et rien autre chose.

Est-ce que Jésus s’est préoccupé des circonstances de son
temps ?

Béni soit-il de s’étre affranchi de toute limite du temps et
de I'espace, faute de quoi il nous aurait été en bonne partie
inintelligible, comme nous ’est actuellement saint Paul, qui
a voulu faire de l'apologétique suivant les idées de son
temps. .

Que I'esprit de priere souffle sur nous des quatre coins du
ciel et que les ossements souvent desséchés de nos sermons
en soient miraculeusement redressés et revivifiés. Que le vi-
vant vienne habiter en nous afin que nous soyons vivants,
que notre parole soit vivante et vivifiante.

Que Dieu le veuille, ou plutdt, puisqu’ll le veut, que nous
exaucions sa volonté et qu’il puisse agir par nous pour le
salut de beaucoup d’dmes.

(Vest notre priére.




	Pourquoi : notre prédication ne porte-t-elle pas plus de fruits?

