Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Artikel: Conditionnalisme, universalisme : ou agnosticisme eschatologique?
Autor: Pilet, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME

ou agnosticisme eschatologique !?

PAR

ERNEST PILET

On connait ’histoire d’Aristide le Juste (vers 490 av. J.-C.).
Le peuple athénien, fatigué de l’ascendant extraordinaire
que le grand patriote possédait sur ses concitoyens, fatigué
aussi de 'espece de dictature d’opinion qu’il exercait dans la
cité, décida de lui appliquer la peine de lostracisme. Le
jour ol fut rendue cette décision, Aristide se trouvait dans
I’assemblée assis & coté d’un citoyen de la campagne qui ne
le connaissait pas et qui, ne sachant pas écrire, I'invita a
bien vouloir graver le nom d’Aristide sur sa coquille de vote.

— Est-ce qu’Aristide t’a personnellement offensé? demanda
le grand citoyen.

— Non, mais je suis las de l’entendre toujours nommer
le Juste.

Messieurs, si j’ai éprouvé le besoin de trainer le condition-
nalisme & la barre de notre tribunal, ce n’est pas du tout,
comme vous pourriez le croire, pour obéir & un sentiment
pareil. Je tiens a le déclarer d’emblée : je ne suis point fati-
gué d’entendre parler du conditionnalisme. Et sije m’inscris

1 Travail présenté a la Société vaudoise de théologie, dans sa séance du lundi
27 juin 1910.



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 119

en faux contre ce systéme, ce n’est pas du tout parce qu’il
m’agace. C’est tout simplement parce queje le crois faux et
dangereux, quel que soit le crédit dont il me paraisse jouir
au sein de notre Société. Je dirai plus. Si j’ai préparé une
critique qui a tout 'air d’étre un véritable réquisitoire, et si
je pousse I'audace ou l'impertinence jusqu’a vous proposer
la condamnation du conditionnalisme, ce n’est pas que je
nourrisse contre lui et contre celui que nous pourrions ap-
peler le coryphée du conditionnalisme, le moindre sentiment
d’impatience ou d’irrespect.

Il y a longtemps, en effet, que notre vénéré collégue M. le
Dr Petavel-Olliff s’est constitué le champion du conditionna-
lisme. Il y a longtemps que notre Société I’entend exposer
les idées qui lui sont chéres. Il y a longtemps que le nom de
M. Petavel est intimement uni & celui de conditionnalisme.
Il y a longtemps — quarante ans, si je ne fais erreur — que
ces deux noms s’appellent I'un 'autre et sont pour ainsi dire
réciproquement synonymes.... Et comme Vinet est le théori-
cien de la séparation, M. le Dr Petavel est le théoricien du
conditionnalisme.

Cela est si vrai que toutes les fois que notre cher collegue se
leve pour prendre la parole, il n’est peut-éire personne
parmi nous qui ne pense aussitot : « Bon! voild le condition-
nalisme qui va faire entendre son mot! » Et les regards fur-
tifs et quelque peu malicieux échangés entre les auditeurs &
cette occasion sont suffisamment significatifs. Prenez un pe-
tit filet d’eau: Quel que soit le cours de ses pérégrinations,
quels que soient ses méandres et ses avatars, il finit toujours
par se jeter dans l’océan. Prenez M. le Dr Petavel, entamez
avec lui un entretien sur n’importe quel sujet, sur I’écrivain
Ed. Rod ou sur les théories sexuelles, sur la question sociale
ou sur la représentation proportionnelle, sur la philosophie
de Kant ou sur les inondations de Paris, sur Schleiermacher
ou sur Ghantecler, toujours, infailliblement, inexorablement,
votre interlocuteur vous conduira en plein conditionnalisme,
Cest a la fois 'axe vivant autour duquel pivotent toutes les
affirmations de sa foi chrétienne, le foyer de lumiére duquel



120 ERNEST PILET

jaillissent tous les rayons de sa pensée, la cime étincelante
au haut de laquelle l'attirent toutes les aspirations de son
ame.

Eh bien | Messieurs, je tiens & le répéter, si je m’éleve, je
puis méme dire si je m’insurge contre les prétentions du con-
ditionnalisme, ce n’est pas du tout parce qu’il m’agace. C’est
tout simplement parce qu’il est déchiré par une contradic-
tion interne, et, comme tel, frappé d’impuissance et de stéri-
lité. Et puis, si je le combats, c’est parce qu’il me parait
faux et incohérent, et par conséquent incapable de tenir ses
promesses.

La-dessus, si vous le voulez bien, Messieurs, discutons.
Discutons sagement, calmement, poliment, comme il con-
vient entre gens bien élevés. Surtout, comme il convient
entre gens qui se respectent parce que, sachant la relativité
des connaissances humaines, ilssavent que personne, ici-bas,
ne posseéde la science infuse et l'infaillibilité, et parce que,
tout en étant également épris de vérite, ils sont tous égale-
ment défiants d’eux-mémes et également soucieux d’obéir a
Celui qui a dit : « Quiconque est pour la vérité écoute ma
voix. » (Jean 18 : 37.)

C’est dans cet esprit d’humilité et de confiance récipro-
que que je vous invite & faire le procés du conditionnalisme
et & étudier le redoutable probléme qu’il pose.

Redoutable, il I’'est & coup sir; ce qui ne veut pas dire
qu’il soit inabordable et qu’il faille s’abstenir de le traiter.

L’Ecriture Sainte l'examine. Faut-il aller jusqu’a dire
qu’elle le résolve? Je ne le crois pas. Ce qui me frappe dans
les déclarations scripturaires relatives au sort final des pé-
cheurs impénitents, ce n’est pas leur rigueur et leur préci-
sion, c’est bien plutdt leur manque de clarté, c’est leur ca-
ractére vague et imprécis, plus pittoresque que descriptif, et
surtout plus symbolique que mathématique. Les écrivains
sacrés sous-entendent et suggérent, beaucoup plus qu’ils ne
détaillent et n’expliquent. En quoi ils ont été manifestement
inspirés de Dieu. Rien ne prouve mieux cette inspiration que



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 121

la sobriété dont ils usent en pareil cas. Suivons leur exemple,
en nous souvenant que rien n’est plus effrayant que le mys-
tere et I'inconnu. A vouloir tout comprendre et tout pré-
ciser, le lecteur attentif et respectueux de la Bible en est
souvent réduit & émettre les suppositions les plusinvraisem-
blables et les plus contradictoires. Mieux vaut ne pas con-
clure du tout que de conclure par une hypothése qui n’est
qu’un produit de 'imagination. Si I’on a souci de sa propre
sécurité, mieux vaut sentir le gol ferme sous ses pieds que
d’imiter les prouesses de ’homme volant.

Chacun d’ailleurs, dans ce domaine, sent et voit ce qu’il
veut. Et la foi, ou l'illusion, joue un role plus grand que
nous ne le pensons dans nos convictions réfléchies. Voicit
comment, le plus souvent, les choses se passent, du moins &
ce qu’il me semble :

Sur certains sujets, et tout particuliérement sur les sujets
eschatologiques, on commence par sefaire une opinion indé-
pendante des données scripturaires. Apres quoi on en
cherche la confirmation dans I’Ecriture. Et les textes qu’on
ne manque pas de trouver sont suffisamment souples pour
se plier aux exigences, voire méme aux caprices de I'exégéte.
Ce dernier juge donc, en derniére analyse, selon ses préfé-
rences intimes ou selon ses préjugés. Et je ne pense pas
qu’il existe une seule exégése absolument objective et impar-
tiale.

C’est dire que je ne souscris pas du tout, mais pas du tout,
aux lignes suivantes, dues a la plume de feu M. le pasteur
Decoppet (cf. I'Immortalité biblique par M. H.-G. Emeric de
Saint-Dalmas, p. 3 et 4).

« I1 faut convenir, a priori, qu’il serait bien étrange qu’une
révélation, qui a pour but de nous enseigner ce que nous
avons & faire pour nous sauver, ne nous apprenne pas de
quoi nous avons 4 nous sauver. Le salut suppose son con-
traire : la perdition. Quelle est cette perdition ? Eh quoil la
Bible n’aurait aucune réponse a cette question! Elle ne nous
enseignerait rien de bien positif sur le sort des inconvertis!
Elle laisserait & dessein planer tant de vague sur ce sujet



122 ERNEST PILET

qu’on pourrait tirer de ses déclations les conclusions les
plus opposées, les unes autorisant toutes les terreurs, les
autres toutes les espérances | Nous lirions & chacune de ses
pages des exhortations & fuir la colére a4 venir, & ne pas
suivre la voie large qui meéne & la perdition, et elle ne nous
dirait pas ce que nous devons entendre par cette colére a
venir et cette perdition! C’est absolument invraisem-
blable !

» Quant & moi, mes fréres, je ne connais pas de sujet sur
lequel la Bible se soit, au contraire, plus nettement et plus
souvent expliquée, que sur le sort qui menace les impéni-
tents. Elle nous dit, aussi explicitement que possible, que les
ames qui persévérent & se détourner de Dieu s’en vont & une
perdition éternelle. Immédiatement aprés la mort? Non.
Aprés la mort suit le jugement, et aprés le jugement la con-
damnation... ’

» Parcourez ’Ancien Testament et vous y verrez, d’'un bout
4 l'autre, que le chatiment qui attend les méchants, c’est la
destruction, c’est la mort. Il est dit qu’ils périssent comme
I’éclat des prairies, qu’ils s'évanouissent en fumée ; que, s’ils
fleurissent et grandissent un moment, c’est comme la plante,
pour étre 4 jamais détruits, anéantis. Le psalmiste déclare,
dans un de ses plus beaux cantiques, que I’Eternel garde tous
ceux qui 'aiment et qu’ll détruit tous les méchants (Ps. 145:
20). Nous trouvons encore dans I’Ancien Testament des ex-
pressions telles que celles-ci : Les ennemis de Dieu périront,
comme des animaux stupides, nés pour étre pris et détruits;
ils passeront comme un nuage, comme la rosée du matin,
comme un songe au réveil, comme la cendre qu’on foule aux
pieds, comme les épines ou le chaume, ou les sarments qui
se consument, ou la cire qui fond au feu. Ce ne sont 14 que
des images, sans doute; mais, sous ces images, il y a une
idée toujours la méme, celle d’'une destruction plusou moins
rapide, en tout cas compléte et définitive. »

La question n’est pas aussi claire que les conditionnalistes
se I'imaginent.



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 123

Ah | si jamais, nulle part, dans la Bible, le langage n’avait
un sens symbolique, le probléme serait vite résolu, et nous
n’aurions qu’a nous ranger A l’avis des conditionnalistes.
Leur conclusion serait la notre et serait celle de tout le
monde.... Mais n’anticipons pas, et pour gagner du temps,
résumons ce que nous pourrions appeler ’évangile condi-
tionnaliste.

L’homme, disent les représentants de cette école, n’est pas
naturellement immortel. Il n’est qu'un candidat 4 I'immorta-
lité. « Toute doctrine qui fait 'dme immortelle en vertu
d’une essence primitive est un panthéisme caché, » affirmele
philosophe Ernest Naville (cité par M. le Dr E. P.-0.) L’homme
est donc libre de devenir, ou de ne pas devenir immortel,
non pas au sens académique, mais au sens ontologique du
mot. Et il devient immortel dés 'instant ol il croit en Jésus-
Christ. Alors, devenu « une méme plante » avec Christ, selon
Iénergique expression de saint Paul, il est rendu, par la-
méme, participant de la nature et des prérogatives du Christ,
tout comme le rameau, greffé sur un arbre, devient une méme
plante avec cet arbre et bénéticie de la séve qui circule enlui.
La notion de « I'indestructibilité » de I’Ame est une notion
platonicienne, et par conséquent paienne, et cette notion est
contredite par '’enseignement biblique. Seuls les rachetés de
Jésus-Christ vivront éternellement. Quant aux rebelles, la
mort terrestre dont ils sont frappés, comme le reste des mor-
tels, ne les libére pas de tout chatiment postérieur, pas plus
qu’elle ne les soustrait aux conséquences de leur rébellion.
La justice exige que leur faute soit expiée. Aussi bien, notez
ce détail qui est, & mes yeux, d’une importance capitale, les
rebelles ressusciteront, — c¢’est du moins ce qu’affirment les
conditionnalistes, — ils ressusciteront, par un acte de la
puissance divine et 4 seule fin d’étre jugés. En outre, une
fois leur impénitence finale diiment constatée, et en quelque
sorte officiellement établie et reconnue, ils seront condamnes
a subir un chatiment dont on ne peut déterminer exactement
ni la nature, ni la gravité, ni la duree.

Mais cette période de souffrance et de tourment aura son



124 ERNEST PILET

terme. Le méchant, rongé par le remords comme par une
gangréne, se détruira plus ou moins rapidement, tout
comme le débauché se détruit et se suicide par ses exceés
meémes.

Et pendant 1'éternité, le mal ayant totalement disparu,
seuls les élus régneront auprés de I'Eternel dans la gloire.
Alors, selon la parole de saint Paul, Dieu sera réellement
tout en tous.

Voila 'esquisse générale, toutes réserves faites sur les di-
vergences de détail qui peuvent séparer les représentants du
systéme. Quant aux preuves a ’appui, les conditionnalistes se
fondent en premier lieu, essentiellement, — faut-il dire exclu-
sivement ? — sur les déclarations bibliques. Ils estiment que
IPEcriture sainte n’a jamais tenu un autre langage. En se-
cond lieu, ils affirment que cette théorie est aussi celle des
plus anciens péres de I'Eglise; et, pour expliquer la genése
du dogme traditionnel, ils déclarent que I'idée manichéenne,
comme 1ls 'appellent, de I'éternité des peines ne s’est glis-
sée dans 'enseignement chrétien que sous l'influence de la
philosophie paienne.

Le conditionnalisme, disons-le d’emblée, a rendu a la théo-
logie et & la vérité un trés grand service. Sur un point tout
au moins, il a remporté une victoire décisive. Il s’est élevé
avec autant d’indignation que de justesse contre le dogme
des peines éternelles. Il a montré le caractére monstrueux de
cette doctrine soi-disant chrétienne qui révolte la conscience
chrétienne et qui préte au Dieu pére que nous adorons en
Jésus-Christ des sentiments indignes d’'un homme de cceur,
et & plus forte raison indignes d’un Dieu. Il a définitive-
ment établi que Ia notion des peines éternelles est incompa-
tible avec la notion d’un Dieu d’amour.

Sur ce point, il semble bien qu’on soit arrivé & un accord
quasi unanime, ce qui est plutot rare entre théologiens, dont
les discours et les écrits, lorsqu’on essaye de les harmoniser
les uns avec les autres, semblent étre les différentes parties
d’'une méme composition symphonique jouées par des ins-
truments mal accordés.



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 125

Il y a des faits qui sont acquis, du moins a ce qu’il nous
semble, et que nul ne songera de sitot 4 remettre en ques-
tion. Il y a des portes fermées, que personne ne rouvrira
plus. Il y a des défaites qui ne seront plus jamais contestées.
Et celle qu’a essuyée sur ce point le traditionnalisme eschato-
logique nous parait bien rentrer dans cette catégorie. La
page est bien définitivement tournée. L’ére des discussions
est bien définitivement close. Et le conditionnalisme peut
revendiquer sa trés large part dans ce résultat heureux.

A ce titre, il mérite la plus vive gratitude de tous les
théologiens, sans distinction de tendance, et ce n’est pas
nous, certes, qui lui marchanderons nos éloges ou qui se-
rons les derniers & les lui décerner. Mais cela ne veut pas
dire que nous soyons conditionnaliste. Nous espérons bien
ne ’étre jamais. Le titre de notre travail indique assez de
quel coté vont nos préférences. Le conditionnalisme nous
révolte et nous exaspere tout autant que le traditionnalisme.
Nous le réprouvons avec la derniére énergie et nous ne ces-
serons de le combattre que quand nous aurons cessé de
vivre.

Nous savons d’ailleurs, et c’est ce qui nous rassure et
nous console, que dans I’éternel au-dela, conditionnalistes et
anticonditionnalistes, enfin réconciliés, ne songeront plus
qu’a bénir Celui-qui est la source de la vie éternelle. En at-
tendant, et puisque nous faisons encore partie de I'Eglise
militante, fourbissons nos armes et faisons front contre le
conditionnalisme.

Pourquoi? Pour trois raisons : une raison philologique,
une raison psychologique et une raison morale.

En d’autres termes, les arguments qui militent contre le
conditionnalisme me semblent se ramener & trois: un argu-
ment tiré de la philologie, un argument tiré de la psychologie
et un argument tiré de la morale.

J’ajoute que dans l’examen critique, je n’ose dire, alors
méme que mon but est bien celui qu'expriment ces mots,
dans le travail de démolition auquel je vais me livrer, je me
contenterai de suivre feu mon professeur Jules Bovon, dont



126 ERNEST PILET

les objections m’ont paru décisives. (Etude sur Uceuvre de la
Rédemption 11, La formule dogmatique, vol. 11, p. 537 & 547.)

I. Argument philologique.

Ici, il faut s’entendre une fois pour toutes. Que signifient,
dans le langage biblique, les deux vocables mort et vie?

On sait quelle est la réponse des conditionnalistes et &
quelle école exégélique ils se rattachent.

Ils estiment, et avec raison, selon nous, que les mots et les
expressions dont les écrivains sacrés se sont servis doivent
étre pris au sens propre toutes les fois que le sens figuré
n’est pas de rigueur.

C’est trés bien. Seulement ol est la limite ? Et qui se char-
gera de la tracer? S’il y a des cas dans lesquels le sens fi-
guré n’est pas de rigueur, 11 y en a bien d’autres dans les-
quels une pareille évidence est loin de sauter aux yeux.
Souvent il y a autant de raisons de rejeter le sens propre
qu’il y en a de 'admettre. Qu’est-ce qui fera pencher la ba-
lance ? Qu’est-ce qui décidera en dernier ressort ? Et surtout
qu’est-ce ce qul prouvera qu'on ne s'est pas trompé? Il n'y
a, en définitive, aucune réponse possible & ces diverses ques-
tions. Et le plus souvent, la solution adoptée est une simple
affaire d’appréciation individuelle. Par conséquent, le doute
demeure et avec lui demeurent des chances d’erreur et des
motifs de revision. Et s’il y a une chose qui soit de rigueur
en certains cas, ce n’est pas laffirmation péremptoire, c’est
le dowte. Mais ceci n’est qu'une digression. Ne nous y arré-
tons pas outre mesure. D’une maniére générale, et en nous
réservant d’examiner avec soin chaque cas particulier, le
principe d’interprétation admis par les conditionnalistes nous
parait conforme aux exigences de la lexicologie et du bon sens.
D’ailleurs, nous ne voyons guére quel aulre principe pour-
rait lui étre substitué.

Le sort des méchants, tel que la Bible nous le dépeint,
étant la mort, rien de plus arbitraire, affirment les condi-
tionnalistes, que d’identifier cette mort avec une vie de souf-



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 127

frances. Il y a 14 une contradiction dans les termes. En affir-
mant que le vocable mort peut signifier vie, on affirme un
non sens. Pour qui sait ce que parler veut dire, la mort ne
peut pas plus étre une vie que la couleur blanche ne peut
étre de la couleur noire ou que de l'eau glacée ne peut étre
de ’eau bouillante. Dans le langage biblique comme dans le
langage courant, la vie c’est le prolongement de 'existence,
la mort ¢’est la cessation de l'existence.

« Lorsqu’on parled’un arbre mort, ici je cite textuellement
M. Bovon, on ne veut pas dire qu’il vit ou qu’il vit mal ; on
constate, au contraire, que la séve en est tarie. Ou quand il
est question de chairs mortes, cette expression ne désigne
pas les parties du corps vives et douloureuses, mais celles
d’ott la force vitale s’est retirée et qu’on se propose de cou-
pef. En conséquence, I'antithése de la vie et de la mort n’op-
pose pas une période de bonheur & une autre de souflrance ;
il s’agit seulement, comme les mots 'indiquent, du contraste
entre ’éire et le non-étre : tel est le sens dans lequel I'Ecri-
ture nous enseigne que le salaire du péché, c’est la mort. »
(Op. cit p. 539.)

Ce raisonnement parait irréfutable. Mais a4 'examiner d’un
peu pres, on s’apercoit qu’il ressemble davantage & un feu
d’artifice qu’a une décharge d’artillerie. La lumiére s’éteint,
la fumée se dissipe, 'effet produit reste nul. Ce n’était qu’un
feu d’artifice.

A coup siir, d’une maniére générale et sauf les exceptions
que nous examinerons plus loin, on peut bien dire que la
mort c’est l'arrét de l'existence, qu’il s’agisse d’hommes, de
plantes ou d’animaux. Mais en quoi consiste cette cessation
de la vie ? Consiste-t-elle en un anéantissement pur et
simple ? Pas forcément, et en tout cas pas forcément pour
tout le monde. Pour les Grecs, par exemple, un homme
qui vient de passer par le favato; et qui est devenu wvexpog
ne tombe pas purement et simplement dans le pn ov, puis-
que l'idée méme d’anéantissement est étrangere a leur
pensée.

Aux yeux des Grees, la mort n’est pas une fin brutale et



128 ERNEST PILET

définitive. C’est bien plutdt une rupture ou une séparation
compléte.

Lorsqu’une plante meurt, elle se sépare en quelque sorte
d’elle-méme pour rentrer, par voie de décomposition, dans
la circulation, tout comme un fleuve se sépare en quelque
sorte de lui-méme pour se jeter dans l'océan. Lorsqu’un
homme meurt, les deux principes qui constituent son étre —
le corps et l'esprit — se séparent I'un de 'autre ; le corps se
dissout et se décompose, mais I'esprit continue & vivre d’'une
vie indépendante, sans 'organisme physique qui lui servait
tout & la fois d’instrument et de prison. Aussi les Grecs par-
lent-ils couramment d’'un Hadés, sorte de royaume des
ombres ol 'on sent, ol I'on pense, ot 'on vit enfin d’'une
vie consciente. Tant il est vrai que la mort, telle que les
Grecs 'entendaient, n’est point du tout synonyme d’anéan-
tissement.

Méme conception générale chez les Hébreux et chez les
premiers chrétiens.

Dans I’Ancien Testament le Scheol rappelle assez exacte-
ment le Hadés. Et dans le Nouveau Testament, il suffit de
rappeler la parabole du mauvais riche et du pauvre Lazare
(Luc 16 : 19 & 31).

En résumé, selon l'usage du grec, profane ou biblique,
lorsqu’on oppose !a mort & la vie, on n’entend pas établir un
contraste absolu entre la cessation de la vie et sa continua-
tion. On met bien plutdt en parallele deux modes d’existence,
I’un sur la terre, 'autre dans le monde des trépassés. Selon
les écrivains du Nouveau Testament, les morts vivent; ils
vivent autrement que les vivants, mais ils vivent. Rien, dans
les textes bibliques, ne nous autorise & admettre que la mort
soit un retour pur et simple au néant.

Il y a plus.

Certains passages — et ils sont nombreux, et ils sont
d’entre les plus caractéristiques et les plus importants —
parlent de la mort, non pas au sens propre du terme, mais
en un sens évidemment symbolique. En tout cas, et & moins
de se fourvoyer en plein agnosticisme exégétique, on ne peut



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 129

les expliquer autrement que par le symbole. Oui ou non,
quand Jésus dit & I'un de ses auditeurs : « Laisse les morts
enterrer leurs morts » (Luc 9 : 60), est-ce qu’il parle dans
les deux cas, de la mort au sens propre ? Est-ce qu’il ne joue
pas plutdt, en quelque sorte, sur deux sens différents du
meéme vocable ? Quand le pére de 'enfant prodigue s’écrie:
« Mon fils que voici était mort et il est revenu a la vie» (Luc
15 : 24, cf. v. 32), est-ce qu’il parle d’'une mort au sens irré-
vocable et définitif du terme?

Quand saint Paul écrit des passages comme ceux-ci:
« Réveille-toi, toi qui dors, et reléeve-toi d’entre les morts »
(Ephés. 5 : 14); « Pour moi, étant autrefois sans loi, je vi-
vais; mais quand le commandement vint, le péché reprit
vie, et moi je mourus. Ainsi le commandement qui conduit
4 la vie se trouva pour moi conduire & la mor{. Car le péché,
saisissant 'occasion, me séduisit par le commandement et
me fit mourir par le commandement méme » (Rom. 7 : 9
a 11). « Vous étiez morts par vos offenseset vos péchés » (Eph.
2:1,5, Col. 2:13), est-ce qu’il parle de la mort au sens
propre ? Est-ce que, dans tous ces passages, le sens figuré
n’est pas de rigueur ?

Je sais bien ce que les conditionnalistes répondent.

Ils répondent qu’il y a 14 une prolepse, c’est-a-dire une
anticipation. Dans tous les exemples cités, il s’agit, affirment
ces messieurs, de la mort virtuelle, proleptique, c¢’est-a-dire,
encore une fois, d’'une mort par anticipation. Le résultat,
qui est en voie de se produire, est représenté comme déja
atteint. « La femme qui vit dans les plaisirs est morte,
quoique vivante » (1 Tim. 5 : 6). L’ange de I’Eglise de Sardes
est mort, et la conclusion, tirée par le Seigneur, « affermis le
reste qui s’en va mourir » (Apoc. 3 : 2-3), prouve bien, au
dire des conditionnalistes, qu’il s’agit d’une mort prolep-
tique. C’est méme’ 13, déclare M. le Dr Petavel-Olliff, « la clé
d’or qui nous ouvrira les portes dont 'interprétation tradi-
tionnelle nous parait avoir forcé les serrures » (Chrétien évan-
gélique de 1882, p. 165).

A quoi nous répliquerons que ce reproche pourrait bien

THEOL. ET PHIL. 1911 9



130 ERNEST PILET

se retourner contre les conditionnalistes eux-mémes, et d’'une
facon plus méritée encore. C’est bien plutot 'exégése condi-
tionnaliste qui, en plusieurs endroits, violente les textes et
leur impose un sens tendancieux. En tout cas, la « clé
d’or », que les conditionnalistes prétendent avoir trouvée,
ou qu’ils ont fabriquée avec tant d’art et d’habileté, ne res-
semble guére & un passe-partout et ne s’adapte guére &
toutes les serrures. Il y a deux passages, pour ne citer que
ceux-la, dont I’exégése conditionnaliste ne fournit pas une
explication satisfaisante, deux portes que la clé d’or n’ouvre
pas et qui restent fermées.

Voici le premier de ces passages :

« En vérité, en vérité, je vous le dis, celui qui écoute ma
parole et qui croit & celui qui m’a envoyé, a la vie éternelle
et ne vient point en jugement, mais il est passé de la mort &
la vie. En vérité, en vérité, je vous le dis, I’heure vient, et
elle est déja venue ou les morts entendront la voix du Fils
de Dieu; et ceux qui l'auront entendue vivront » (Jean b :
24-25),

Est-ce que les morts spirituels — car c’est bien de morts
spirituels qu’il s’agit ici — auxquels Jésus fait allusion ne
sont que des moribonds, des malades en train de mourir,
des condamnés & mort, & bréve échéance, des morts au sens
virtuel et proleptique du terme ? Dans ce cas, on est obligé
d’admettre le méme sens pour le verset 28 : « L’heure vient
ol ceux qui sont dans les sépulcres... », passage ou décidé-
ment nul ne peut contester qu’il ne s’agisse de vrais cada-
vres. Or, ce dernier verset parlant de cadavres, c’est-a-dire
de morts au sens le plus complet du mot, le parallélisme de
la pensée exige que le méme sens soit donné aux moris dont
parle le verset 25. Les uns sont morts au sens propre ou ma-
tériel (v. 28). Les autres sont morts au sens figuré ou spiri-
tuel (v. 25). Mais les uns et les autres sont des morts au sens
actuel du mot. Il n’est pas question d’anticiper sur un état
qui ne serait pas encore réalisé. Ou donc est la prolepse ?
Que viendrait-elle faire ici ? Ne sommes-nous pas devant une
porte que la «clé d’or » ne parvient pas & ouvrir et qui lui



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 131

reste obstinément rebelle ? C’est bien ici que I'exégese con-
ditionnaliste force la serrure au lieu de la faire fonctionner
convenablement. Qu’on explique ce passage comme on vou-
dra. Mais, de grice, qu'on ne l’escamote pas ! Or, 'expliquer
par l'exégése proleptique, c’est ’escamoter, ni plus ni
moins.

Nous ne prétendons pas, certes, qu'une telle interpréta-
tion doive étre absolument prohibée. Nous disons qu’elle est
parfois inadmissible et que, par conséquent, elle est inca-
pable de rester fidéle & son principe. ‘

Cette conclusion ressortira, plus évidente encore, de
I’examen auquel nous allons soumettre le second passage in-
diqué (Rom. 7 : 10a) : « Le péché reprit vie et moi je mou-
rus. »

L’aoriste anéfavov se comprendrait-il il fallait, pour I’ex-
pliquer, recourir & lexpédient d'une prolepse? Qu’on vy
prenne garde : le temps employé n’est pas 'imparfait qui a,
comme on sait, un sens itératif, mais nous le répétons,
I’aoriste exprimant une action qui s’est passée 4 un moment
précis. Alors quoi ? Paul voudrait-il dire qu’a l'instant tra-
gique auquel il fait allusion, il était tout simplement en train
de mourir ? Comment ! il vient de passer par toutes les affres
de l’agonie, et d'une agonie telle qu’il n’y peut penser sans
un frémissement d’angoisse et d’épouvante. 1l vient d’en-
gager un effroyable corps a corps avec une puissance infer-
nale & I’étreinte de laquelle enfin, aprés d’héroiques efforts,
il a pu s’arracher. Il vient d’étre & la fois 'auteur et la vic-
time d’un drame psychologique tellement poignant que la
page dans laquelle il nous le raconte est une des plus émou-
vantes que 'antiquité nous ait léguées. Et quand, arrivé au
paroxysme de cette crise, il jette ce cri de détresse : « Mal-
heureux que je suis, qui donc me délivrera du corps de
cette mort? » (Rom. 7 : 23), c’est d’'une mort proleptique,
c’est-a-dire en I’espéce, qu’on nous pardonne l’assonance,
d’une mort problématique qu’il voudrait parler |

Non, non, dans ce fragment classique, comme d’ailleurs
dans tous les textes ou il est question de mort, ce terme a



132 ERNEST PILET

bien son acception premiére : mourir, c’est consommer une
rupture définitive soit avec Dieu, — tel est le sens du passage
(Eph. 2:1): « vous étiez morts par vos offenses et vos pe-
chés» (cf. les passages paralléles), soit avec le péché, — tel
est le sens du passage (Rom. 6: 2) : « Nous qui sommes morts
au péché.... » Vouloir expliquer ces passages au moyen d’une
prolepse, c’est se débarrasser d’un obstacle en I’esquivant.
L’obstacle a beau étre contourné, il n’en subsiste pas moins
et ’habileté stratégique n’y changera rien.

Je conclus: Au point de vue philologique, la thése condi-
tionnaliste me parait condamnée sans recours.

IT. Argument psychologique.

Mais il faut serrer le probléme de plus prés. Sur le terrain
de la psychologie, voici comment raisonnent les condition-
nalistes : « L’homme, disent-ils, n’est pas immortel de na-
ture ; il ne le devient qu’en Christ. Il faut & tout prix se dé-
barrasser de cette idée panthéiste en vertu de laquelle ’ame
serait une parcelle de Dieu. L’ame est une création de Dieu,
création qui se renouvelle & 'apparition de chaque créature
humaine. »

En second lieu, toujours d’aprés les conditionnalistes,
tous les morts ressuscitent, les uns pour la condamnation, —
condamnation a la suite de laquelle ils seront détruits plus
ou moins lentement, dans le feu de la géhenne, — les autres
pour la vie éternelle. Ce qui revient a4 dire que les condi-
tionnalistes admettent la survivance de tous, avec I'immor-
talité des seuls fideles.

Examinons avec soin ces deux théses qui résument, sur la
question dont nous nous occupons, tout I’enseignement con-
ditionnaliste.

PREMIERE THESE: L’homme n’est immortel qu’en Jésus-Christ,

Si 'homme n’est immortel qu’en Jésus-Christ, la consé-
quence qui découle d’une telle affirmation, — ou d’un tel
dogme, — c’est que ’homme qui vil hors de Christ, c’est-a-



GONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICGISME 133

dire I'incroyant, 'indifférent, I'irrégénéré, doit rentrer dans
le néant a4 l'instant précis ou il rend le dernier soupir. La
mort éternelle doit donc coincider exactement pour lui avec
la mort physique. Ces deux morts doivent étre absolument
simultanées.

Il en résulte que ’homme est I'égal de la béte, ni plus ni
moins, et que rien ne les distingue psychologiquement 1'un
de Pautre. Et je défie les conditionnalistes de me prouver le
contraire. La conséquence logique et inévitable de leur a
priori dogmatique, c’est l'identité psychologique entre
I’homme et 'animal, et par conséquent I'identité absolue du
sort qul les attend 'un et 'autre.

Je sais bien ce que les conditionnalistes répliquent.

La prérogative inappréciable et inaliénable de I’homme,
déclarent-ils, ce qui, dans son essence, distingue 1’homme
de la brute, c’est que seul il peut recevoir la vie divine, bien
qu’il ne soit pas de nature immortel. Seul il a les qualités
receptives voulues. Seul il est religieux.

Mais voici le dilemme qui se pose: Ou bien ’homme est
un étre religieux et moral, et alors il est impérissable comme
la loi morale elle-méme ; ou bien il n’est pas un étre reli-
gieux et moral, et alors on ne sait plus ce qui le distingue
de l'animal. Si donc les conditionnalistes maintiennent le
principe en vertu duquel on ne triomphe de la mort qu’en
Christ, alors on cherche vainement ce qui, hors du christia-
nisme, distingue ’hnomme des é&tres inférieurs. Et si les con-
ditionnalistes reculent devant cette conclusion, ils doivent
concéder que 'immortalité est possible, — nous ne disons
pas certaine, car 'immortalité ne saurait étre prouvée en de-
hors de I’Evangile, — méme pour quelqu'un qui n’est pas
régénére.

Voila I'impasse au fond de laquelle les conditionnalistes
se débattent et je ne vois guére comment ils en pourraient
sortir. De fait pourtant ils-essayenl bien d’en sortir. Et ceci
m’améne & leur seconde thése.



134 ERNEST PILET

DEUXIEME THESE : Tous les hommes ressuscitent.

Par fidélité aux enseignements scriptuaires, les condition-
nalistes affirment non pas 'immortalité de tous les hommes,
mais, ce qui est & coup sur fort différent, la résurrection de
tous les hommes. Les bons et les méchants, disent-ils, res-
suscitent également, les uns pour la vie éternelle, les autres
pour I'anéantissement éternel.

Mais alors, de grice, que devient I’axiome fondamental en
vertu duquel Jésus-Christ est seul la source de la vie éter-
nelle ? Si, dés l'instant ol I'on admet les prémisses du sys-
teme, la vivification des jusfes se comprend fort bien, com-
ment expliquer celle des injustes ? De quel droit parler d’une
immortalité relative des hommes ? Et surtout de quel droit
affirmer la survivance de 'ame des pécheurs? Le fait est 1a.
Malgré leur état d’irrégénérés, quiles rend inaptes & 'immor-
talite et qui leur ferme a tout jamais les portes du royaume
des cieux, les pécheurs ressuscitent. Le péché dont ils sont
les esclaves les met dans 'impossibilité absolue de posséder
la vie divine. Et cependant ils reviennent & la vie. Ils sont
comme des chanteurs qui, a la suite d’exces, ont perdu leur
voix et qui sont incapables de chanter. Et pourtant les
voilda qui chantent, et qui chantent fort bien, comme s’ils
n’avaient jamais perdu la voix.

Les irrégénérés ont prouvé qu’ils ne meéritent pas la vie.
Et voila cette vie qui leur est accordée. Il est vrail que ce
n’est pas pour longtemps, puisque sitét leur condamnation
prononcee, ils sont jetés dans le feu de la géhenne ou ils pé-
rissent cette fois-ci définitivement. Mais 14 n’est pas la ques-
tion. Ce qu’il faut retenir pour l'instant, c’est que les irrégé-
nerés ressuscitent.

Et alors, je le demande, pourquoi, puisqu’ils sont irrégéné-
rés, ne périssent-ils pas tout entiers et définitivernent avec la
mort ? Comment se fait-il qu’ils ressuscitent ? On répond : 1ls
ressuscitent par un effet de la toute-puissance de Dieu et
parce que sa justice exige que le mal soit puni. Je le veux
bien. Mais enfin, je le répéte, en nous placant sur le terrain



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 135

de la psychologie et en nous souvenant que seuls les régé-
nerés possédent la vie divine, rien, absolument rien, ne nous
autorise & admettre la résurrection méme éphémeére des irré-
générés. Au contraire, tout nous pousserait & croire qu’ils
ne ressuscitent pas du tout. Les prémisses du systeme étant
ce qu’elles sont, on est fatalement conduit & identifier la
mort physique et la mort éternelle. Le conditionnalisme qui
s’éléve avec tant de force et de raison contre le matérialisme
n’a donc rien trouvé de mieux que la solution boiteuse dont

les deux théses ci-dessus ont donné la substance.

Ce n’était pas la peine assurément
De nous causer tant de tourment....

Le conditionnalisme présente, en effet, cette particularité
humiliante de ne satisfaire personne. Il n’a aucun des avan-
tages d’'un compromis et il en a tous les inconvénients. 1l ne
contente ni les matérialistes purs ni les spiritualistes purs.

Comment, encore une fois, peut-il admettre la survivance
de tous, — concession faite au spiritualisme, — tout en
niant 'immortalité de tous, — concession faite au matéria-
lisme?

(’est 14, hélas ! 1’éternelle histoire des concessions et des
compromis. A force de vouloir contenter tout le monde, on
ne contente personne. On veut réconcilier deux adversaires
et on ne fait que les brouiller davantage. On veut trouver un
terrain ou une formule d’entente et on ne fait qu'augmenter
I'inquiétude et le désarroi dans les esprits. Au lieu d’amener
la fusion entre deux partis nettement distincts, on en fait
surgir un troisiéme. Entre toutes les manies de I'esprit hu-
main, il n’en est peut-étre pas de plus énervante que la ma-
nie de 'union & tout prix. Et ’exemple fourni par les condi-
tionnalistes n’est pas de nature & modifier mon impression
sur ce point.

La vie d’outre-tombe n’est-elle pas, & elle seule, le grand
mystere ? Ce mystere, I'ancien dogme prétendait le percer &
jour en décrétant ce que M. le Dr Petavel appelle, d’'un terme
un peu lourd, I’« impérissabilité» de ’Ame humaine. Les con-



136 ERNEST PILET

ditionnalistes repoussent avec énergie et indignation cette
thése qui, selon eux, nous conduirait en plein panthéisme.
Mais, de gréace, qu’ils nous le disent clairement, catégorique-
ment et sans ambages : sur quoi basent-ils leur foi en la ré-
surrection éphémeére des irrégénérés ? Qu'on ne l'oublie
pas ! Selon ’hypothése conditionnaliste, ce n’est pas parce
qu’ils sont hommes que les irrégénérés ressuscitent, puis-
qu’ils sont mortels de nature ; ce n’est pas davantage parce
qu’ils croient au Sauveur, puisque précisément ils n’y croient
pas. Alors? Alors voici le nouveau dilemme qui se pose : De
deux choses ’'une : ou bien on admet que seule la régénéra-
tion nous rend vainqueurs du tombeau et alors on est con-
traint d’admetire que les irrégénérés sont anéantis & I'instant
méme ou 1ls meurent physiquement. Ou bien on nie cette
conséquence et alors comment peut-on affirmer la survi-
vance des irrégénérés ? Je défie les conditionnalistes de sortir
de cette impasse.

Cest trés joli, quand on le peut, de s’indigner contre le
panthéisme inavoué des théologiens qui admettent 'immor-
talité native de I’ame. Mais encore faut-il que cette indigna-
tion soit justifiée. Encore faut-il réfuter une opinion qu’on
estime fausse. Encore faut-il montrer en quol les théolo-
giens qui la possédent et qui 'expriment se trompent. En-
core faut-il prouver, d’'une facon absolument convaincante,
pourquoi dans un passage comme celui-ci: « Le salaire du
péché, c’est la mort » (Rom. 6 : 23), la mort dont il est ques-
tion n’est pas I'anéantissement pur et simple coincidant avec
la mort physique. Qu’est-ce qui m’empécherait d’admettre
cette simultanéité ? Et, je le répéte, cornment expliquer, dans
I’hypothése conditionnaliste, ce retour a la vie d’individus
qui, par définition, sont & la fois incapables et indignes de
la posséder. Si je me laisse couper un bras, parce qu’il
risque d’étre rongé par la gangréne, mon bras coupé est de-
finitivement perdu, et aucun miracle ne pourra me le rendre.
Et si je meurs, ayant perdu a tout jamais la possibilité d'hé-
riter la vie éternelle, par quel miracle pourrais-je ressusci-
ter ? Si done ce miracle se produit, car de fait il se produit,



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 137

qu’est-ce qui m’empéche de le supposer plus grand et plus
complet encore? Je veux dire, puisque je dois admettre la
résurrection des justes et des injustes, c’est-a-dire de tous
les hommes, pourquoi n’admettrais-je pas I'immortalité de
tous les hommes? On n’a pas le droit, ce me semble, de
marchander avec le miracle, surtout lorsqu’il y va de la di-
gnité de Dieu.
Ceci m’améne & mon troisieme argument.

ITI. Argument moral.

Les conditionnalistes estiment que le dogme de I'éternité
des peines est un sérieux obstacle & la diffusion de I’Evan-
gile. Ce dogme, déclarent-ils avec raison, discrédite Dieu qui
ne saurait étre assimilé, comme ce serait le cas dans ’hypo-
thése incriminée, aux divinités cruelles et vindicatives du
paganisme. Comment se représenter un Dieu qui pour punir
les hommes d’avoir mal vécu pendant un nombre d’années
en somme assez limité, les condamnerait & une éternité de
tourments ?

Bien plus, ajoutent les conditionnalistes, le dogme des
peines éternelles est inefficace, en raison méme de sa bruta-
lité. Qui dit trop ne dit rien. Personne ne croit & des maux
si effroyables. Personne ne les redoute et, par un mouvement
assez naturel, on est tellement indigné et exaspéré contre la
religion qui affirme de telles énormités, qu’on la rejette avec
dégont. Il ne faut pas, disent les Allemands, jeter I'enfant
avec le bain. Cest parfaitement vrai; mais quand le bain
exhale une odeur nauséabonde, on comprend et on excuse
ce geste instinctif.

Etil n’'y a pas 14 qu'une question de sentiment. La puni-
tion infligée aux incroyants est tellement disproportionnée
a leur faute, qu’elle révolte le sens moral. Conséquence : se
croyant en sécurité, les pécheurs refusent de se convertir et
ils s’endurcissent de plus en plus.

Tout autre est le sort réservé 4 ’hypotheése conditionnaliste.
Elle a en effet, — ce sont ses partisans qui parlent, — une



138 ERNEST PILET

efficacité plus grande justement parce qu’elle est plus modé-
rée. Elle est suffisamment redoutable pour retenir les impies
et elle est trop raisonnable et trop juste pour discréditer
I’Evangile aux yeux des incrédules et des paiens.

Ici pourtant se révéle le vice initial du systéme.

L’avouerai-je ? Ce qui me déplait dans le conditionnalisme,
c’est précisément cette altitude humble, j'allais dire cette
attitude servile, qu’il observe vis-a-vis des adversaires de
I’Evangile, et cette préoccupation exagérée qu’il trahit a leur
endroit. Je déteste la courtisanerie dans tous les domaines,
et en théologie plus qu’ailleurs. Or, il y a, dans 'inspiration
du conditionnalisme, — si je me trompe, que ces messieurs
me le pardonnent, — je ne sais quoi qui frise la courtisanerie
et qui, & ce titre, me répugne et me révolte.

On prétend se concilier les bonnes gréices des ennemis de
IEvangile et I'on ne voit pas que cette prétention elle-méme
est coupable. Dés lors, et quel que soit le résultal d’'un sem-
blable calcul, il ne saurait avoir la moindre valeur pour
nous.

Et d’ailleurs une pareille tentative va & fins contraires du
but poursuivi.

Bien qu’ils nient le chatiment éternel, les conditionnalistes
en admettent assez pour indisposer ceux qui sont étrangers
4 la foi et pour provoquer leur méfiance ou leurs froncements
de sourcils. Car la perspective d’étre tourmenté dans l'au-
deld, méme pendant une période relativement courte, n’a
rien qui réjouisse. Et c’est peut-étre justement le caractére
hybride de I’hypothése conditionnaliste qui nous la rend le
plus suspecte. Que dire d’un chitiment qui n’est ni assez re-
doutable pour effrayer & salut les rebelles niassez doux pour
les rassurer?

Et surtout que dire d’'un Dieu qui ressuscite les morts tout
exprés pour les livrer aux tourments? Cela ne rappelle-t-il
pas la coutume barbare qu’on avait en certains pays de tor-
turer les condamnés & mort jusqu’d ce qu’ils perdissent con-
naissance, aprés quoi on les faisait revenir & eux pour les
torturer de nouveau. Au lieu de les achever d’'un coup, on



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 139

les ranimait juste assez pour s’accorder le plaisir de recom-
mencer.

(’est le jeu cruel du chat et de la souris.

Non ! non! si vous ne voulez pas d’'un Dieu qui inflige le
chatiment des peines éternelles, ne me parlez pas non plus
d’un Dieu qui joue avec sa victime et qui va jusqu’a lui
rendre lavie pour la lui retirer tot aprés, alors qu’il pourrait
la laisser dormir son éternel sommeil. Comment admettre
que Dieu préfére se débarrasser de ses ennemis de cette fa-
con radicale au lieu de leur accorder I’éternité pour se con-
vertir ? Comment admettre qu’il se contente d’une victoire
matérielle qui n’est, somme toute, qu'une défaite morale.
Car enfin, triompher d’un adversaire en le supprimant, ce
n’est pas précisément se montrer trés grand dans lordre
moral. Et il est permis de réver une victoire plus noble et
plus complete.

Si ’homme, comme l'affirment les conditionnalistes, n’est
immortel qu’en Jésus, qu’est-ce qui empéchera les pécheurs
impénitents, quoi qu’on puisse alléguer contre eux, de con-
clure qu’aprés la mort tout est mort et que tout finit avec la
vie terrestre. « Mangeons et buvons, car demain nous mour-
rons!» |

Et d’ailleurs, en spéculant sur la terreur d’un chétiment
a venir, fait-on du bon travail ? Croit-on vraiment que cette
crainte soit si salutaire et si terrifiante? Croit-on qu’elle
exerce une telle influence sur les esprits? Des mobiles pa-
reils nous semblent au contraire non seulement misérables
et mesquins, mais regrettables et inefficaces.

Qui est-ce qui se préoccupe des tourments d’outre-tombe,
éternels ou éphémeres ? Cette question est absolument indif-
férente aux adversaires de I’Evangile. Ils n’en font aucun cas.
Ils ne s’en soucient nullement et ils n’en ont cure. Et il n’y
a rien de curieux et de triste tout & la fois comme les efforts
tentés par les conditionnalistes pour intéresser le public &
un sujet pareil. Ils s’échauffent & froid. Hélas! ils s’éver-
tuent en vain. Non, non, ce n’est pas parce qu’on a peur du
chatiment a venir qu’on se convertit, pas plus qu’on ne re-



140 , ERNEST PILET

fuse de se convertir parce qu’'on n’y croit pas. Les mobiles
qui font agir les hommes dans un sens ou dans l'autre sont
bien plus profonds et bien plus décisifs. Le mal est ailleurs.
Et le reméde aussi. Et vouloir augmenter le nombre des
conversions par la prédication de I’eschatologie condition-
naliste, ce serait vouloir réparer une montre dont le ressort
est gité par I’'adjonction d’un mécanisme extérieur chargé de
faire mouvoir les aiguilles. La perspective des tourments
éphémeéres ou éternels n’effraye et ne retient personne. Du
moins nous ne le pensons pas. En mettant I'accent sur I'es-
chatologie, les conditionnalistes ne servent guére I’Evangile ;
ils le desservent plutot, car ils déplacent le probleme. Ils
déroutent et désorientent les esprits; ils s’exagerent et ils
exagérent 'importance d’une question qui est sérieuse sans
doute, mais qui n’occupe pas en théologie une place de pre-
mier plan.

Rien de significatif a cet égard comme la Lettre ouverte a
M. Saillens et comme le travail que notre vénéré collégue
nous a lu & Cossonay. On sent qu’il est de plus en plus
hypnotisé par son sujet et qu’il ne voit plus rien d’autre.

C’est I’histoire du chasseur de tigres qui n’avait jamais vu
de stations missionnaires et du missionnaire qui n’avait ja-
mais vu de tigres. Et pourtant tous deux vivaient dans la
meéme contrée. Il suffit qu'on soit comme ébloui et fasciné
par une certaine vision pour que tout le reste devienne invi-
sible.

Supposez un jeune homme qui fréquente assidument une
famille dans laquelle il est recu avec une bonne gréice em-
pressée et souriante. Parmi toutes les joies qu’il y trouve, il
en est une qui exerce sur lui une attraction particuliérement
irrésistible : ¢c’est la société de quelques jeunes filles entre
lesquelles son cceur ne tarde pas a4 balancer. Pendant long-
temps il hésite. A la fin pourtant il se décide et en jetant son
dévolu sur l'une d’elles, il engage irrévocablement son ave-
nir. Dés lors, les autres jeunes filles, ses futures belles-sceurs,
ne l'intéressent plus ou du moins ne lintéressent plus au
méme titre. Elles sont éclipsées par la bienheureuse élue.



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 141

Elles n’existent pour ainsi dire plus pour lui, car c’est autour
de la bien-aimée que gravitent toutes ses pensées et toutes
ses préoccupations. Le reste n’a plus qu'une importance se-
condaire.

C’est ainsi, mutatis mutandis, que je m’explique la genése
du conditionnalisme et le processus psychologique suivi par
M. le Dr Petavel-Oliff.

Entre tous les membres de cette famille spirituelle qui
g’appelle la dogmatique chrétienne, notre vénéré frére a
choisi 'eschatologie. C’est elle qui a eu ’heur de lui plaire
et de provoquer le coup de foudre révélateur. C’est évidem-
ment son droit. Mais c’est aussi le notre d’avoir d’autre pré-
férences et de faire un autre choix, ou méme de ne pas faire
de choix du tout. Par 14, nous échappons a toutes les consé-
quences d'un exclusivisme quelque peu partial. Lorsqu’on
alme trop quelqu’un, on le pare de toutes les vertus et on lui
préle toutes les perfections. L’amour est aveugle & force
d’étre ébloui. 11 peut donc se tromper et il se trompe sou-
vent, sur la vraie nature de I’étre aimeé. Mieux vaut, en
dogmatique, aimer également, au sens le plus profond et le
moins exclusif du mot, tous les membres de la famille spiri-
tuelle. : :

Les conditionnalistes aiment ’eschatologie et parce qu’ils
P’aiment, elle leur apparait sous des traits embellis. Mais ils
peuvent se tromper sur sa vraie nature. Quant & moi, j’al
la conviction qu’ils se trompent. J'estime que le conditionna-
lisme ne résiste pas au choc des trois arguments que je viens
d’énumérer. Au nom de la philologie, au nom de la psycho-
logie et au nom de la morale, je le déclare atteint d’une in-
curable tare originelle et par conséquent destiné & mourir
de 1a mort méme dont il frappe les impénitents.

Et me voici, tout naturellement, conduit en plein univer-
salisme.

C’est d’ailleurs, semble-t-il, la seule solution possible. J’ai
rejeté, sans méme l'avoir examinée, I’hypothése soi-disant
traditionnelle, — celle de I’éternité des peines. — Je viens



142 ERNEST PILET

de rejeter celle du conditionnalisme. Il ne reste plus que
celle de 'universalisme.

Pour 'admettre, ou du moins pour 'admettre & titre d’hy-
pothése, car j'estime qu’on ne saurait exiger davantage, il
suffit que nous tirions toutes les conséquences de nos pré-
misses. Mieux vaut, apreés tout, ne pas rester & mi-chemin.
Suivons donc notre raisonnement jusqu’au bout et puisque,
selon le mot profond de Charles Secrétan, « croire en Dieu,
c’est croire au triomple du bien», supposons un triomphe
qui soit digne de Dieu, c’est-d-dire qui n’implique pas la
suppression des ennemis, mais bien plutot leur repentance,
leur conversion et leur retour au Pére. Supposons la victoire
aussi compléte et aussi éclatante que possible.

Ici, une question capitale se pose, qui domine toute la dis-
cussion : Oui ou non, I'dme est-elle immortelle? Au fond,
tout est 14. Sil’ame est immortelle, comme je le crois, I’hypo-
thése universaliste s’impose, car c’est la seule qui subsiste.

Je n’al pas le temps de développer aujourd’hui les argu-
ments qui me paraissent militer en faveur de 'impérissabi-
lité de ’ame. Je n’indiquerai que ceux qui me paraissent
militer en faveur de I'universalisme. Les autres viendront en
leur temps, si Dieu le permet.

Je serai forcément trés bref et je m’en excuse d’avance.
D’ailleurs, comme je viens de le laisser entendre, j’espére re-
prendre le sujet une autre fois.

Les arguments favorables & l'universalisme me semblent
pouvoir se ramener a trois.

I. Argument scripturaire.

Il y a en effet un certain nombre de passages bibliques, et
non d’entre les moins clairs ni les moins décisifs, qui peu-
vent étre exploités dans un sens nettement universaliste.

Il me parait évident, par exemple, que siles universalistes
qui font remonter & saint Paul la paternité de cette théorie
séduisante n’ont pas tout & fait raison, ils n’ont pas non plus

tout & fait tort.



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 143

En dépit des commentaires plus ou moins entortillés par
lesquels on cherche & obscurcir ces passages, il y aura tou-
jours, comme pour le physicien Galilée, un « Et pourtant!»
qui subsistera. On aura beau faire ses réserves, on aura beau
ergoter, on aura beau équilibrer ces déclarations bibliques
les unes par les autres et les harmoniser les unes avec les
autres, rien ne pourra ébranler I'évidence qui résulte de la
simple lecture des textes que je vais citer. En tout cas, le
moins qu’on pourra me concéder, c’est que jamais les doutes
ne seront complétement levés.

1 Cor. 15 : 22. « Comme tous meurent en Adam, de méme
aussi tous revivront en Christ. »

Rom. 11 : 32 «Dieu a renfermé tous les hommes dans la
désobéissance, pour faire miséricorde & tous.» (cf. Rom. 5 :
18.)

Philip. 2 : 9411 « ...Dieu I’a souverainement élevé..., afin
qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur
la terre et sous la terre, et que toute langue confesse que
Jésus-Christ est Seigneur, & la gloire de Dieu le pére. »

Il y a dans ces passages et spécialementdans les deux pre-
miers, un parallélisme d’une telle rigueur qu’on ne saurait
échapper a cette conclusion: Paul était universaliste ou,
s’il ne I'était pas, il y penchait singuliérement. Cela me suf-
fit. Et pourvu que je puisse m’abriter sous I'égide d’un tel
homme, opinion des autres théologiens m’importe peu.

II. Argument moral.

Pour faire comprendre ma pensée sur ce point, je me ser-
virai d’'une double hypothese.

Je suppose que dans une contrée morte, au point de vue
spirituel, tout & coup un homme de Dieu surgisse, un de ces
révivalistes puissants, dont la parole et dont l'action élec-
trisent les foules. De proche en proche, la contagion sainte
gagne les Ames qui se convertissent et qui naissent a la vie
d’en haut. A coup sir elles n’ont rien fait pour provoquer
la venue de cet homme de Dieu. Il se trouve que par hasard



144 ERNEST PILET

— dfporwoy deyw (Rom. 6 : 10), — elles habitent dans le voi-
sinage immédiat de quelqu’un qui a su leur communiquer
I’étincelle divine.

Mais, dans une autre contrée, qui n’a pas eu le méme pri-
vilége, la mort spirituelle continue & régner.

Alors je demande: Est-il juste que des ames soient sauvées
uniquement parce qu’elles ont eu la chance, — passez-mol
cette expression, — d’habiter 'une de ces contrées, tandis
que d’autres dmes qui valent tout autant aux yeux de Dieu,
ne le sont pas parce qu’elles habitent ailleurs ? Pourquoi
refuser aux ames la possibilité de bénéficier, de 'autre coté
de la tombe, d’'une situation privilégiée dont elles n’ont pu
bénéficier de ce coté-ci ? Pourquoi priver les unes de ce qui
est accordé aux autres ?

Autre exemple : Dans votre famille se trouve un inconverti.
Comme c’est votre devoir, vous I'enveloppez de vos priéres
et de votre amour. Par votre influence, par votre maniére
d’étre, irréprochable et sainte, par tout le rayonnement de
votre vie chrétienne, vous vous efforcez de 'amener au salut.
Et, aprés un témps d’attente plus ou moins prolongé, vous
assistez, avec une indicible joie, & I’éclosion de la vie divine
en lui. Votre bien-aimé devient un homme nouveau, pour
qui «toutes choses sont faites nouvelles » (2 Cor. 5 : 17).

Dans une maison voisine, il y a aussi un inconverti, mais
personne ne prie pour lui, personne ne s’'intéresse a son ave-
nir éternel, et il s’enfonce toujours plus dans les ténébres de
I'indifférence et du péché. D’ailleurs, pour une 4me qui est
placée dans un milieu particuliérement favorable, combien
qui sont placées dans des milieux désastreux, ol leur con-
version devient presque une impossibilité morale.

Il y en a donc qui bénéficient, a leur insu, de circonstances
auxquelles elles sont demeurées absolument étrangéres.
Est-ce juste? Dans I’hypothése universaliste, oui; dans les
autres, non.

Et lorsqu’on se rappelle la loi mystérieuse de 1'hérédité
qui atténue et qui limite la responsabilité individuelle jus-
qu’d la rendre, dans certains cas, presque nulle; lorsqu’on



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 14D

se souvient que si beaucoup d’4mes restent en dehors de
I’Evangile, c’est souvent & cause de nous, c’est souvent a
cause de nos inconséquences, ou de notre paresse, ou de
notre lacheté, ou de toutes les inégalités physiques, intellec-
tuelles, matérielles et sociales dont elles sont victimes, on
ne peut s’empécher de soupirer aprés le jour ou Dieu, le
grand réparateur des bréches, corrigera toutes nos erreurs,
comblera toutes nos lacunes, supprimera toutes les consé-
quences de nos faules et consumera, au feu de son amour,
tous les péchés individuels et collectifs qui ont desservi ses
intentions et qui ont empéché les hommes de venir & Lul.

ITI. Argument prophétique.

D’ailleurs, n’avons-nous pas, ici-bas déja, comme une pro-
phétie de cette victoire finale? N’avons-nous pas comme le
pressentiment et la vision anticipée de cet avenir glo-
rieux ?

Que de gens qui avaient commencé par déclarer que jamais
ils ne se convertiraient et qui ont fini par se raviser | 1l est
arrivé un moment oil, selon une expression un peu triviale,
mais singuliérement énergique, « ils n’ont plus pu y tenir. »
Ils ont été contraints de s’avouer vaincus et de capituler.
Sous la poussée d’'un amour inlassable, leur résistance, qui
semblait invincible, a croulé comme un vieux mur.

Et pourtant ils répétaient, & qui voulait les entendre, que
jamais ils ne deviendraient des « momiers ». L’influence dont
on les a enveloppés, la sollicitude qu’on leur a témoignée,
les priéres qu’on a adressées 4 Dieu en leur faveur ont eu fi-
nalement raison de tous ces beaux serments.

I’amour chrétien n’opére-t-il pas des miracles ? Et si c’est
le cas maintenant, dans I’économie actuelle, quand I'amour
gue Dieu leur témoigne est contraint de se servir d’instru-
ments humains, forcément imparfaits, que sera-ce quand,
aprés la mort, 'amour de Dieu leur sera témoigné sans inter-
médiaire ?

Et notez ce fait, capital & mes veux, ¢’est que Dieu aura

THEOL. ET PHIL. 1911 10



146 ERNEST PILET

toute I’éternité pour agir. Le temps ne compte pas pour lui.
I1 attendra. Et l'irrégénéré, de son coté, souffrira toutes les
tortures du péché et du remords, en attendant que ce soient
celles de la repentance et du retour & Dieu. 1l souffrira jus-
qu’a ce qu’enfin il céde. Mais il cédera. Le chatiment infligé
aux rebelles sera éternel tant que les rebelles eux-mémes n’y
mettront pas un terme et ne crieront pas grace. Il y aura de
« mauvaises tétes ». Mais les plus mauvaises tétes finiront
par capituler.

« Votre Dieu est un Dieu mou ! » s’écriait, & Cossonay, M. le
Dr Petavel-Olliff.

Je ne saurais dire & quel point cette accusation m’a paru
injuste, et surtout & quel point elle m’a fait mal. Je vous le
demande, Messieurs, est-ce un Dieu mou que le Dieu qui
aime malgré tout, qui aime quand méme, sans cependant
rien sacrifier de sa sainteté et sans jamais se laisser rebuter
par l'indifférence ou le mépris, jusqu'a ce que le pauvre ré-
calcitrant,objet de cet amour, finisse par céder? Et ne pensez-
vous pas que le spectacle d'une humanité enfin rentrée dans
I’ordre, depuis le dernier des goujats jusqu’au plus incurable
des propres justes, est plus beau et plus réconfortant pour
le coeur que le spectacle d'une humanité mutilée ? Ne pen-
sez-vous pas que Dieu souffre de constater qu’a la table de
famille il v a une place, ne fit-ce qu'une seule et unique
place vide ? Ne pensez-vous pas qu’il souffrira aussi long-
temps qu’elle restera vide? Ne pensez-vous pas que le Dieu
de l'universalisme est non seulement plus véritablement
aimant que le Dieu du conditionnalisme, mais surtout qu’il
est plus véritablement puissant? Ne pensez-vous pas que
la notion de Dieu, telle qu’elle ressort de I'universalisme,
est bien plus que I'autre conforme & celle de la Toute-puis-
sance ?

Car enfin, Dieu est-il tout-puissant, oui ou non? Et si Jé-
sus pouvait s’écrier : Lequel est le plus aisé de dire: «Tes
péchés te sont pardonnés», ou de dire: « Léve-toi, prends
ton lit et marche!» (Marc 2 : 9), ne pouvons-nous pas dire,
par analogie : « Lequel est le plus aisé de sauver quelqu’un



CONDITIONNALISME, UNIYERSALISME OU AGNOSTICISME 147

ou de décider sa mort éternelle? » Si Dieu, le Dieu tout-puis-
sant, peut briser matériellement des existences, ne peut-il
pas les briser moralement ?

Quoi! le Dieu qu’on nous représente comme disposant de
la toute-puissance et comme devant, colite que coute, réali-
ser ses desseins d’amour, ce Dieu tout-puissant et tout aimant
ne pourrait pas, une fois ou 'autre, — au cours de ’éternité,
— faire triompher son amour! Et il se contenterait d’une
victoire qui ne serait qu'un triomphe de la force !

C’est du panthéisme ! s’écrie-t-on. Vous I’avouerai-je, Mes-
sieurs ? Cette accusation me laisse parfaitement froid. Elle
ne m’émeut pas plus que si I’on m’accusait de briguer la
place de prédicateur & la cour de I’empereur d’Allemagne.
Elle m’indiffére, d’abord parce qu’il y a un panthéisme moral
qui n’est pas le panthéisme ontologique. Et surtout elle m’in-
différe parce qu’elle me parait souverainement imprudente.
Qu’est ce qui me prouve que nos catégories, appliquées a
Dieu, et tout particuliérement la catégorie d’essence, répon-
dent bien & la réalité ?

Et sinous ne savons rien quant a la vraie essence de Dieu,
de quel droit traiterions-nous de panthéistes ceux qui croient
que tot ou tard tous les enfants de Dieu reviendront au Pére?
Jirai méme plus loin. Si, au simple point de vue moral,
nous savons peu de chose du Dieu actuel, que savons-nous
du Dieu futur, du Dieu dont Jean parlait en disant: « Il est
celui quz vient » (Apoc. 1 : 4).

L’accusation de panthéisme ne me trouble donc pas. Elle
me trouble d’autant moins qu’il s’agit ici de l’eschatologie,
un domaine dans lequel la spéculation est toujours un peu
risquée, les déclarations scripturaires y relatives n’étant pas
concordantes. Ce que je sais, c’est qu’actuellement, avec les
éléments d’information et de conviction dont nous disposons,
jaime mieux me représenter, dans un avenir encore loin-
tain, hélas ! une humanité entiérement reconstituée, une im-
mense famille & laquelle ne manquera aucun membre, méme
le plus indigne, méme le plus dégradé, m¢me le plus abject,
qu'une humanité démembrée dont la félicité, pour autant du



148 ERNEST PILET

moins que je puis le supposer, sera toujours atténuée et as-
sombrie par le souvenir d’un deuil irréparable.

Eh quoil vous pouvez vous imaginer un étre qui nous
aime d’un amour tel que nos pauvres amours terrestres n’en
sont qu'un pale et terne reflet, et qui se consolerait d’un
deuil aussi affreux, et qui prendrait son parti d’une aussi
effroyable mutilation ! Faites ce que vous voudrez, mais moi
je ne puis, méme a titre hypothétique, me familiariser avec
la pensée que Dieu accepte une capitulation aussi humiliante.
L’amour humain, )’entends 'amour au sens chrétien du terme,
n’admet jamais que quelqu’un, ici-bas, soit devenu indigne
d’étre aimé, et par conséquent d’étre sauvé. Combien moins
I’'amour de Dieu lui-méme, ’amour tel que j’en ai eu l'initia-
tion au pied de la croix |

Sans doute, et j’ai hate de le dire en terminant, c’est mon
coeur qui parle. Et ma conscience doit parler plus haut que
mon cceeur. Mais plus haut encore que ma conscience et que
mon cceur, ¢’est ma foi qui doit parler. Et ma foi parle un
tout autre langage que celui de mon cceur et de ma con-
science.

La conclusion qu’elle m’inspire n’est ni celle du condition-
nalisme, ni celle de l'universalisme, ni celle du dualisme
dogmatique de M. Bovon, mais bien celle de I'agnosticisme
eschatologique.

Et qu’on ne m’accuse pas d’inconséquence ou d’illogisme!

Il y a en effet un agnosticisme qui est non seulement fa-
cultatif et 1égitime, mais obligatoire et sacré. C’est I'agnosti-
cisme de la foi.

C’est l'attitude du chrétien qui sait faire crédit a Dieu et
qui sait lui dire : « O Dieu, je ne veux pas, moi, pauvre étre
borné que je suis, avec mes idées si souvent faussées par le
péché, te tracer ta route ni m’arroger une prérogative qui
n’appartient qu’a toi. Je ne sais pas, Bible en mains, quel
sera le sort réservé aux rebelles. Je ne sais pas, quand
aura sonné ’heure des rétributions finales, ce que tu déci-
deras a I’égard de ceux qui auront refusé ton salut. L’avenir,
sur ce point, est voilé 4 mes veux. Mais j’ai foi en toi. Et



CONDITIONNALISME, UNIVERSALISME OU AGNOSTICISME 149

parce que j’ai foi en toi, je sais que ce que tu feras sera con-
forme aux exigences de ta sainteté, de ta justice et de ton
amour.

» En attendant, garde-moi, ¢ Dieu, de toute inconséquence;
inspire-moi une horreur croissante a I’endroit du péché sous
toutes ses formes, et un amour croissant & I’endroit des pé-
cheurs, de telle sorte que je ne sois jamais en scandale, si
peu que ce soit, & aucun de ceux qui m’entourent ou avec
lesquels Jentrerai en relations, mais que ma vie sainte et
irrépréhensible serve tes desseins a leur égard.

» Pére, remplis-moi tellement de ton Esprit que jamais
personne ne soit privé, par ma faute, de ta grace!»

Telle est, me parait-il, la seule réponse possible a la ques-
tion redoutable posée par le conditionnalisme. C’est la seule
qui soit digne de Dieu et digne de nous. Et si, comme j’en ai
la certitude, le dernier mot doit rester & la foi, c’est aussi la
seule qui remplisse cette condition expresse.

Romainmétier, mars-avril 1910,




	Conditionnalisme, universalisme : ou agnosticisme eschatologique?

