
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Artikel: De l'eschatologie de Jésus-Christ

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST

CH. BRUSTON

«L'esprit humain, dit Bacon, dès qu'une fois certaines
idées l'ont séduit,... contraint tout le reste de revenir à ces

idées et de s'accorder avec elles ; et quoique les expériences
qui démentent ces idées soient plus nombreuses et plus
concluantes, l'esprit ou les néglige, ou les méprise, ou par une
distinction les écarte et les rejette, non sans un très grand
dommage ; mais il faut bien conserver intacte toute l'autorité

de ces préjugés chéris 2. »

« Les progrès (dans les sciences), dit-il encore dans le

même ouvrage, non seulement manquent de récompenses et

ne sont pas rémunérés par les hommes, mais le suffrage
public aussi leur fait défaut; ils sont en effet au-dessus de la

portée de l'immense majorité des hommes, et le vent des

opinions populaires les renverse et les anéantit facilement3.»
Ces deux observations me paraissent s'appliquer fort bien

au sujet dont je veux vous entretenir aujourd'hui : les

idées de Jésus-Christ sur les choses à venir.
Je rappelle, en deux mots seulement, qu'au début de son

ministère, Jésus-Christ annonça, comme Jean-Baptiste, que
le royaume de Dieu ou des cieux était proche, qu'il a parlé

1 Lu à la Société de théologie de Paris, le 23 mai 1910.
2 Bacon. Novum Organum, § 46.
3 Ibid, § 91.



92 CH. BRUSTON

assez fréquemment de la résurrection et aussi du jugement,
qu'il a dit qu'il exercerait lui-même le jugement et qu'à la
veille de son supplice, il déclara à ses disciples (Mat. 24) et
devant le sanhédrin (ch. 26) que le Fils de l'homme, c'est-à-
dire le Messie prédit par Daniel (ch. 7), par conséquent
lui-même, reviendrait bientôt sur les nuées du ciel quand
tes astres s'obscurciraient ou tomberaient ou seraient ébranlés.

Il a parlé aussi quelquefois de la fin (to rùoc) et de

l'achèvement (non du monde, mais) du siècle (Mat. 24 et 13).

Qu'entendait-il exactement par ces diverses expressions?

I

L'exégèse réaliste ou matérialisante.

1. Bien des commentateurs les entendent, les uns toutes, les

autres presque toutes, dans un sens matériel et terrestre ; et en
même temps ils considèrent tous ces événements, ou la plupart

d'entre eux, comme futurs et contemporains les uns des

autres. Jésus voulait dire, à leur avis, qu'il reviendrait bientôt

visiblement sur la terre, ferait sortir alors tous les morts
de leurs tombeaux, leur rendrait un corps matériel, les jugerait

tous à la fois, ainsi que les vivants, après quoi il admettrait

les uns dans son royaume terrestre, tandis que les autres
seraient jetés dans la géhenne ou enfer.

Ils admettent aussi qu'à la même époque, soit avant, soit
après, le monde, l'univers physique, sera détruit, parce que
Jésus a dit : « Les cieux et la terre passeront. Le soleil
s'obscurcira, la lune ne donnera plus sa lumière, i>i etc., et parce
qu'il a parlé de « la fin du siècle » (¦» owrùua tou «twvo;), par
où ils entendent la destruction de l'univers (comme si le texte

portait tou xodpiou, au lieu de tou aloivoç).

Il est clair cependant que cette dernière idée ne cadre

guère avec les précédentes, car si les cieux et la terre sont
détruits avant la résurrection et le jugement, on ne voit pas
comment la résurrection pourrait être corporelle et terrestre ;

1 iYIat. 24 et parallèles.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 93

et s'ils doivent l'être seulement après, on ne voit ni la
convenance, ni l'utilité d'une telle résurrection.

Malgré cette difficulté ou incohérence, qui n'est pas petite,
les théologiens en question pensent que Jésus-Christ a placé
la résurrection, le jugement et l'établissement du royaume
de Dieu, ainsi que son retour et la fin du monde, uniquement
dans l'avenir, sur la terre, et tout cela à la fois, au terme de

l'histoire.
Quelques-uns cependant admettent de préférence deux

résurrections, deux jugements, deux entrées des élus dans le

royaume de Dieu : les premiers immédiatement après la mort,
par conséquent dans le monde invisible, les seconds à la fin
du monde, après le retour de Jésus-Christ, corporels et sur la
terre. Mais considérant, d'autre part, que l'univers doit être

détruit (à ce qu'il semble) au moment de ce retour, ils se

trouvent dans un grand embarras. Pour essayer de tout
concilier, ils disent que le royaume de Dieu sera établi soit dans

le ciel soit sur une terre nouvelle, qu'ils appellent
indifféremment une terre céleste ou un ciel terrestre I...

A part cela, les interprètes qu'on pourrait appeler
ecclésiastiques et ceux qui se nomment eux-mêmes réalistes sont
d'accord à peu près sur tout le reste, en ce qui concerne
l'interprétation des passages du Nouveau Testament relatifs
à ce sujet.

Faisant abstraction de cette différence, qui au fond est

moins grande qu'il ne semble, il me sera bien permis d'appeler

les uns et les autres, exégètes matérialisants (ou
judaïsants), comme on nomme spiritualisants ceux qui adoptent
l'opinion contraire. Le terme réalistes, en effet, n'est pas bien

choisi, vu qu'il y a des réalités spirituelles aussi bien que
des réalités matérielles. « S'il y a un corps animal, dit saint
Paul, il y a aussi un corps spirituel1. » Et la suprême des

réalités, la cause de tout ce qui est, Dieu, est un esprit.
Jésus-Christ lui-même (c'est encore saint Paul qui le dit)
«est un esprit vivifiant2. » Les vraies réalités, celles qui sont

1 1 Cor. 15 : 44. - M Cor. 15 : 45.



94 CH. BRUSTON

éternelles, sont d'ordre spirituel. L'interprétation spirituali-
sante, à laquelle je me rattache depuis longtemps, a donc

tout autant de droits que la matérialisante, — pour ne pas
dire qu'elle en a plus, — à la qualification de réaliste.

Quelques-uns des théologiens qui partagent ces idées

ajoutent, d'après un passage bien connu de l'Apocalypse
(ch. 20), que ce règne (terrestre) des élus ressuscites
durera mille ans. Aussi les appelle-t-on chiliastes ou
millénaires. Mais comme cette dernière idée n'a en tout cas aucune
base dans les évangiles, il vaut mieux en faire abstraction
dans une discussion qui doit rouler uniquement sur
l'enseignement de Jésus à cet égard.

2. Si l'on fait abstraction des rares partisans de la petite
secte connue sous le nom d'Adventistes du septième jour, le

premier qui, à notre époque, a exposé ce système d'interprétation

en français et l'a poussé en même temps à ses

dernières conséquences, est mon ancien collègue M. le prof.
"Wabnitz, alors chargé de cours à la Faculté de théologie de

Montauban. Il le fit dans sa thèse française de licence,
intitulée L'idéal messianique de Jésus (1878). Comme membre du

jury de la soutenance, je combattis vivement cette théorie
exégétique, alors nouvelle ou, pour mieux dire, renouvelée
du chiliasme antique. J'entrepris un peu plus tard de lui en

substituer une autre dans deux études intitulées La vie future
d'après Venseignement de Jésus-Christ (1890) et Les prédictions

de Jésus (1899).

Depuis, l'interprétation matérialisante des évangiles a été

adoptée en Allemagne par beaucoup d'exégètes, Holtzmann,
Jean Weiss, etc., en France par MM. Ménégoz, Jean Béville,
Piepenbring, Loisy, etc., et tout récemment encore M.

Goguel, dans sa thèse sur les Origines de l'Eucharistie (1910).
L'un de ces théologiens écrivait dernièrement : «M. Wabnitz
a le très grand mérite [Est-ce vraiment un mérite?] d'avoir
été l'un des premiers, il y a plus de trente ans, à mettre en

évidence le fait [Est-ce bien un fait?] que, dans l'enseignement

de Jésus, la notion du royaume de Dieu est une notion
eschatologique, qu'elle vise toujours (1) la fin du siècle pré-



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 95

sent et l'établissement du royaume messianique sur la terre.
Son interprétation a triomphé sur toute la ligne.... Sur ce

point sa démonstration me paraît décisive *.... »

J'ai discuté il y a quelques années cette théorie dans la
Revue de théologie de Montauban2. Quelques théologiens
catholiques français, MM. Batiffol, Lagrange, etc., en ont montré

aussi l'invraisemblance et l'impossibilité, à rencontre de
M. Loisy. Mais aussi longtemps que de telles affirmations se

reproduisent, surtout avec une telle assurance, pour ne pas
dire une telle audace, comme si les réfutations dont elles ont
été l'objet étaient nulles et non-avenues, il faut, malgré qu'on
en ait, recommencer la même démonstration. Nous ne
pouvons pas, nous ne devons pas laisser, sans la réfuter, une
erreur aussi grave se répandre parmi nous. On le fait
quelquefois, souvent, et peut-être le silence se justifie-t-il dans
certains cas, dans certaines situations; peut-être aussi n'est-
il pas toujours exempt de complaisance, de faiblesse, de
scepticisme ou de dédain. En tout cas, il n'est pas toujours
possible. Quand l'erreur ne craint pas de s'étaler et de triompher
bruyamment, quand elle profite des ménagements dont elle
est l'objet pour se donner comme une vérité désormais
accréditée et indiscutée parmi les savants dignes de ce nom,
quand le langage qu'elle emploie à l'égard de ses contradicteurs

est bien différent de celui de la modestie, de la
bienveillance et même du respect3, la charité nous fait-elle
réellement un devoir de persister à nous taire Je ne saurais le
croire. La charité consiste au contraire à faire briller ce qui
nous paraît vrai ou juste aux yeux de tous ceux qui sont
capables de le comprendre, et, si on l'attaque, à le défendre,
— avec modération et respect pour les personnes, cela va
sans dire, — mais aussi avec fermeté et, s'il le faut, avec

énergie et hardiment. C'est ce que j'ai fait plus d'une fois
jusqu'ici, et je suis résolu à le faire encore, aussi longtemps
que cela sera nécessaire.

1 Vie nouvelle, 25 septembre 1909 : Autour d'une préposition.
2 1903 et 1904.
3 Revue de théologie de Montauban, 1909 et 1910, passim.



96 CH. BRUSTON

L'apôtre Paul ne se lassa pas de combattre les Judaïsants
et même son collègue Pierre, quand celui-ci se laissa entraîner

par eux. Nous devons avoir la même clairvoyance et le même

courage en face des exégètes judaïsants de nos jours, qui,
dans leur aveuglement, ne craignent pas d'attribuer à Jésus

et aux apôtres précisément les notions matérialistes et
grossières le plus énergiquement combattues par eux.

3. Inutile, je pense, d'ajouter que ce n'est pas ici une

question d'amour-propre. Ce n'est pas même, dans ma pensée,

une question d'apologétique principalement, bien que
l'apologétique y soit grandement intéressée. C'est avant tout
une question de vérité historique. Il s'agit de savoir ce que
Jésus-Christ a réellement enseigné sur les choses finales. S'il
n'en avait parlé qu'en passant et sans y insister, il serait
peut-être permis de se désintéresser d'une telle recherche.
Mais il en a parlé directement et avec la plus grande solennité.

Il est donc d'une extrême importance pour le chrétien, pour
le théologien, pour l'historien, à plus forte raison pour le

prédicateur de l'évangile, de savoir ce qu'il a réellement
voulu dire.

A ce point de vue, il était bon qu'un problème si complexe,
si obscur, fût remis sur le tapis. Volontiers les chrétiens, les

pasteurs et même les théologiens en détournaient les yeux.
On est venu, heureusement, les forcer à l'envisager en face.
Ce sphinx menace depuis trop longtemps de dévorer la théologie

et même la religion chrétienne. Il faut absolument lui
arracher son secret.

Est-il vrai que sur ces divers points Jésus ait partagé les

idées, les illusions, les erreurs de ses contemporains, qu'il
ait enseigné son retour dans un sens réaliste ou matériel, une
résurrection future et corporelle, un jugement final, collectif
et simultané de l'humanité tout entière, la destruction de

l'univers physique, etc. Voilà la série de questions connexes,
indissolublement liées les unes aux autres, qui se posent, qui
ne peuvent pas ne pas se poser à la pensée de tout lecteur
sérieux et attentif des évangiles.

A la plupart de ces questions, si ce n'est à toutes, beaucoup



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 97

de théologiens répondent : Oui, sans hésitation et avec la
plus grande assurance1. Avec la même conviction, j'ai
constamment répondu : Non, depuis plus de trente ans, et j'ai
expliqué pourquoi. Je veux le faire encore une fois brièvement,

en renvoyant, pour une discussion plus complète, aux

ouvrages et aux articles de Revues mentionnés plus haut.

II
Les difficultés de l'exégèse matérialisante.

1. Quand on dit à ces théologiens : Comment pouvez-vous
sérieusement attribuer à Jésus-Christ des idées aussi
fantastiques, invraisemblables, impossibles? ils répondent avec un
beau sang-froid : C'étaient les idées des Juifs du temps, et

Jésus-Christ les partageait, ainsi que quelques autres2. Il ne

pouvait guère en être autrement I

Ils sont d'accord jusque là. Mais ils se divisent ensuite en

trois ou quatre catégories fort distinctes, pour ne pas dire
opposées.

Les uns disent avec une désinvolture aussi surprenante
qu'attristante : Que voulez-vous que nous y fassions? Jésus-

Christ s'est trompé sur ce point [sur ces quatre ou cinq
points I] ; nous ne pouvons que le constater loyalement.

Après quoi plusieurs ajoutent : C'est très grave. Si Jésus

s'est fait illusion en affirmant d'une manière si positive des

choses qui ne se sont pas réalisées, comment pourrions-nous
croire en lui Tout le christianisme s'écroule.

D'autres disent : C'est moins grave que vous ne pensez. Il
a fort bien pu partager quelques-unes des illusions de ses

1 Us sont très souvent suivis par les historiens. Après avoir cité Mat. 24 : 29-

34, V. Duruy ajoute : « La génération passa et la terre ne fut pas brisée. » Hist,
des Romains, 1, p. 160. Jésus-Christ n'a dit nulle part que la terre dût être
brisée. Nous verrons bientôt qu'il a dit précisément le contraire, et très explicitement.

2 On voit que le terme d'exégèse judaïsante est parfaitement justifié. Il faut

ajouter seulement que, même chez les Juifs, les notions spiritualistes sur la vie

à venir étaient assez répandues. Voir P. Volz, Jüdische Eschatologie. On ne voit pas

pourquoi Jésus-Christ aurait dû adopter les autres de préférence à celles-ci.

THÉOL. ET PHIL. 1911 7



98 CH. BRUSTON

contemporains et dire vrai sur tout le reste. D'ailleurs, ces
illusions sont moins nombreuses et moins profondes qu'on
ne le croit : il ne s'est trompé, par exemple, ni sur la nature
du royaume de Dieu ni sur celle de la résurrection ni peut-
être aussi sur tel ou tel autre point. Nous pouvons donc ou

plutôt nous devons, malgré quelques erreurs incontestables,
croire en lui comme au Fils de Dieu et au Sauveur du
monde.

D'autres disent enfin : Ces doctrines que vous qualifiez
d'erreurs ou d'illusions, Jésus les a enseignées toutes, sans
exception: le royaume de Dieu, la résurrection, le jugement
étaient pour lui, aussi bien que la parousie et la destruction
finale de l'univers, des réalités d'ordre uniquement eschatologique

et terrestre. Mais ce ne sont là ni des erreurs ni des

illusions ; c'est la vérité même. Nous devons y croire, et

pour nous, nous y croyons fermement, absolument,
imperturbablement.

2. Quand on ajoute: «Mais comment conciliez-vous tout
cela avec le reste de l'enseignement de Jésus-Christ, si
spiritualiste, si élevé, si moral, si universaliste » les uns répondent

: « Nous n'essayons pas de le concilier : ces deux
enseignements différents appartiennent peut-être à deux périodes
différentes de sa vie. Il peut avoir changé d'idées à un certain

moment de sa carrière ; et, il faut l'avouer, ce ne fut
pas pour adopter des vues plus pures et plus justes. Bien
loin delà1! »

Les autres disent : « Non, il n'a pas varié ; ces deux séries
de passages ne sont nullement contradictoires ; il faut seulement

sacrifier résolument ceux de la première catégorie à

ceux de la seconde, les notions spiritualistes, morales, uni-
versalistes, aux notions matérielles et terrestres. » Ce n'est

pas plus difficile que cela.

Par exemple, Jésus a dit : « Ceux qui ont été jugés dignes
d'obtenir... la résurrection d'entre les morts ni ne se marient
(•vapouutv) ni ne sont donnés en mariage (7«u.iÇovt«j), car ils ne

1 V. Renan, Vie de Jésus.



DE L ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 1)9

peuvent pas non plus (ouSs ouvavTat) mourir, car ils sont (naiv)

pareils aux anges ; et ils sont (umv) fils de Dieu, » etc. (Luc
20 : 34-38), montrant clairement par là que la résurrection
était pour lui une chose actuelle et qui avait même commencé

depuis longtemps avec les justes de l'ancienne Alliance. Mais

il suffit de faire de tous ces verbes au présent ou au passé,
des futurs ou des futurs passés pour obtenir l'idée que la
résurrection aura lieu plus tard, à la fin du monde, lors de

la parousie, dont le texte ne parle absolument pas : «Ceux

qui auront été jugés dignes (alors) d'obtenir la résurrection...
ni ne se marieront ni ne seront donnés en mariage, car ils ne
pourront pas mourir, car ils seront pareils aux anges ; et ils
seront fils de Dieu, » etc. Il est vrai que personne n'a pu citer
encore un seul texte grec qui justifie une telle traduction.
Mais la Vulgate a traduit ainsi : Illi vero qui digni habebun-
tur... neque nubent neque ducent uxores, neque enim ultra
mori poterunt, etc. Cela suffit aux exégètes dont nous
parlons 1 Ils préfèrent sur ce point le texte latin au texte original1.

Mais pour pouvoir soutenir que la résurrection n'aura lieu
qu'à la fin du monde et sur la terre, la plupart des théologiens

dont nous discutons l'opinion se croient obligés de

soutenir aussi que les âmes des fidèles ne vont pas au ciel ou
au paradis au moment de la mort, mais dans l'Hadès, où
elles séjournent jusqu'au jour lointain de la résurrection
corporelle. Et en conséquence, ils prétendent, par exemple,
qu'Abraham, dans le sein duquel le pauvre Lazare est porté
par les anges, n'est pas représenté comme étant au ciel, mais

1 Cf. Martensen, Dogmatique chrétienne (trad. Ducros, p. 760) : « Il nous est

dit que ceux qui seront jugés dignes de parvenir à la résurrection ne se marieront

pas ni ne seront pas mariés, car ils ne peuvent pas mourir, etc. » Cela

n'empêche pas le même auteur de voir dans la même réponse de Jésus aux
Sadducéens « la preuve de l'immortalité de l'âme» (p. 707). Il faudrait pourtant choisir

entre deux sens aussi différents

D'après M. Stapfer, Jésus « a dû beaucoup aux Pharisiens ; il a adopté leur
doctrine de la Providence et de la résurrection des corps » La Palestine,
6e éd., p. 467. Pour le deuxième point, on voit ce qu'il en est ; quant au premier,
c'est de l'Ancien Testament tout entier qu'il provient, et non des Pharisiens.



100 GH. BRUSTON

dans l'Hadès, —¦ comme si les anges iraient porter les âmes

des justes dans l'Hadès, c'est-à-dire en enfer — et quant à

la parole de Jésus au brigand converti sur la croix : En
vérité je te le dis : Aujourd'hui, tu seras avec moi dans le
paradis (Luc 23 : 43), ils nous donnent le choix entre deux
opinions également vraisemblables 1 Ou bien Jésus a entendu

par le paradis une portion de l'Hadès, bien que tous les

textes juifs, chrétiens et musulmans qui le mentionnent le

placent dans le ciel; et c'est là qu'ils sont descendus l'un et

l'autre, Jésus pour en remonter au bout d'un jour et demi
en y laissant le bon brigand, qui y est peut-être encore,
jusqu'au jour futur de la résurrection des corps, à moins qu'il
ne l'en ait fait sortir immédiatement avec tous les justes de

l'ancienne Alliance (suivant la doctrine catholique)1! Ou

bien on peut traduire : Je te le dis aujourd'hui : Tu seras

avec moi dans le Paradis (sous-entendu : après être descendu
dans l'Hadès, y avoir séjourné longtemps, avoir repris un

1 On lit avec stupéfaction dans la Dogmatique de Martensen (trad. Ducros,

p. 723) : « U y a des régions différentes dans l'Hadès : on peut y rencontrer un

paradis un enfer et un état intermédiaire. » Et dans la Vie de Jésus de

M. Wabnitz, voici comment est expliquée la parole adressée au bon brigand:
« Aujourd'hui tu seras avec moi dans le séjour des morts heureux ou dans la partie

du Hadès où les âmes séjournent jusqu'à la résurrection. Tel est, comme

nous le montrerons plus tard, le paradis auquel Jésus fait allusion (cf. Henoch

22 : 9 ss. ; Luc 16 : 23) ;... il n'est pas à confondre avec celui dont parle l'apôtre
Paul (2 Cor. 12 : 4) et Apoc. 2 Nous reviendrons plus longuement sur ce

point important en parlant de la mort de Jésus » (II, p. 311 et 312).

On cherche en vain dans la suite de l'ouvrage la démonstration promise. On y

lit seulement ceci : « Comme cette question (du séjour de l'âme de Jésus après

sa mort) s'est déjà présentée, nous la passons sous silence ici, d'autant plus que

nous l'avons déjà résolue en examinant la réponse de Jésus au brigand
converti)!).» (p. 342.)

Le même auteur a récemment allégué deux arguments en faveur de cette
opinion : 1° La parole « Je ne suis pas encore monté vers mon Père » montre que
Jésus était descendu aux enfers Donc le paradis promis au bon brigand était
dans l'Hadès

2° Le livre d'Hénoch place le paradis tantôt au ciel, tantôt sur terre, au K. 0.
Donc les Juifs croyaient à l'existence de deux paradis, dont l'un était au ciel et

l'autre dans l'Hadès! (Revue de théol. de Montauban, 1910.)

Si, après cela, le lecteur n'est pas convaincu, il sera bien difficile



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 101

corps matériel pour être jugé et avoir vécu un certain temps
(mille ans sur la terre, dans le futur royaume de Dieu

Et après nous avoir servi l'une ou l'autre de ces belles
élucubrations et plusieurs autres du même genre, ces
exégètes ne craignent pas d'affirmer et de répéter sur tous les

tons que l'exégèse spiritualisante est absolument invraisemblable,

arbitraire, fantaisiste et ne mérite même pas la
discussion

Grâces à Dieu, nous n'avons rien à spiritualise}- ni même
à expliquer dans de tels textes : ils sont assez clairs et parlent
assez haut. Et il est assez évident, pour ceux qui ne s'obstinent

pas à fermer les yeux à leur clarté, qu'ils sont absolument

incompatibles avec les assertions sans fondement de

l'exégèse matérialisante ou judaïsante1.
3. Quand nous faisons observer que si le ciel et la terre

doivent être détruits, ils doivent l'être, d'après le grand
discours prophétique, avant la Parousie, puisqu'il est dit : Le

soleil s'obscurcira, etc. et les astres tomberont du ciel, etc.
et alors paraîtra dans le ciel le signe du Fils de l'homme, et

alors toutes les tribus de la terre se lamenteront, etc. (Mat.
24 : 29), — que par conséquent ni la résurrection, ni le
jugement, ni l'établissement du royaume de Dieu ne peuvent
être placés sur la terre à ce moment-là, puisque la terre aura
été détruite aussi bien que les astres, — on essaie de se

persuader soit que la terre et les cieux ne seront détruits
qu'après, bien que le texte dise explicitement le contraire,
soit que la terre où tout cela doit avoir lieu ne sera pas la

1 Observons à cette occasion que le Hadès, dans le Nouveau Testament, c'est

l'Enfer et non « simplement la demeure souterraine des morts, tant des justes

que des injustes » comme l'assurent encore la version révisée (1903), et

M. Stapfer, même dans la dernière édition de sa traduction du Nouveau Testament

(1909). Une telle observation serait à sa place dans l'Ancien Testament; mais

elle ne l'est pas dans le Nouveau. Les idées des Juifs sur ce point n'étaient pas

identiques à celles de leurs ancêtres. Elles avaient évolué pendant les périodes

perse et grecque. Dans le Nouveau Testament, l'Hadès est un lieu de

tourments ; Abraham et Lazare en sont séparés par un grand abîme ; et le lieu où

les anges transportent celui-ci ne saurait être l'Hadès (Luc 16). Voir La vie

future d'après Jésus-Christ, etc.



102 CH. BRUSTON

terre actuelle, bien que rien, dans le texte, n'autorise une
telle supposition.

4. Quand nous faisons observer enfin que, d'après les textes
mêmes qu'on allègue, tout cela devait avoir lieu bientôt, que
le Fils de l'homme devait bientôt venir (péXtei èp/eaBai) pour
rendre à chacun selon ses oeuvres (Mat. 16 : 27), avant la fin
de la génération contemporaine (24 : 34), immédiatement
après la ruine de Jérusalem (v. 29), etc., que rien de tout
cela ne s'est encore réalisé depuis mille neuf cents ans, que
Jésus se serait donc gravement trompé, en tout cas sur ce

point-là, cette considération n'embarrasse guère, naturellement,

les premiers de ces théologiens : une erreur de plus
ou de moins, cela leur est assez indifférent. Mais il en est

tout autrement des derniers. Ah ceux-ci sont bien embarrassés

C'est là que le bât les blesse, s'il est permis
d'employer une telle image. Aussi n'aiment-ils pas qu'on place la
question sur ce terrain-là. Mais comment faire? C'est
précisément ainsi qu'elle se pose et non autrement. Malgré leur
assurance ordinaire, les théologiens dont nous parlons sont
bien obligés ici de baisser le ton, et, comme confus de ce

qu'ils vont dire, ils allèguent d'une voix mal assurée et en

balbutiant que, d'après quelques autres textes, le retour de

Jésus-Christ n'était pas si prochain que cela (Mon maître
tarde à venir, 24 : 48. L'époux tardait à venir, 25 : 5), qu'au
fond il ne savait pas, ne pouvait pas savoir quand il aurait
lieu, puisqu'il a dit : Quant à ce jour et à cette heure,
personne ne le connaît, pas même le Fils (24 : 36), que par
conséquent il n'a pas dû s'exprimer si nettement qu'il le semble

sur la proximité de sa parousie, du jugement dernier et de

la fin du monde, que les évangélistes ont dû commettre là

quelque confusion et appliquer par erreur à ces trois notions
ce que Jésus n'avait dit que de la ruine du judaïsme.

C'est-à-dire qu'après avoir allégué ces textes pour prouver
la réalité de la fin du monde (de la destruction de l'univers),
la matérialité de la parousie, du jugement dernier et même

de la résurrection, dont ils ne parlent pas, ils les récusent

quand il s'agit de l'époque de ces divers événements.



DE L ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 103

De quel nom faut-il appeler un pareil procédé Est-il loyal
Et la qualification d'escamotage serait-elle injuste à son
endroit

Si ces passages prouvent la réalité ou la matérialité de ces

événements futurs, ils en prouvent aussi la proximité. On

n'a pas le droit de choisir dans un texte ce qui vous plaît,
en tenant pour non-avenu ce qui ne vous plaît pas.

C'est pourtant ce que font habituellement, non seulement
les exégètes dont nous parlons, mais aussi beaucoup de

théologiens ecclésiastiques. Avec le symbole des apôtres, ils
admettent que Jésus-Christ viendra, à la fin du monde, pour
juger les vivants et les morts et qu'il y aura alors une ère

bienheureuse où il régnera spirituellement et socialement

sur la terre régénérée. Us pensent que l'Ecriture sainte
enseigne cela.

Mais, encore une fois, de quel droit renvoie-t-on à la fin de

l'histoire un retour et un jugement que Jésus-Christ a déclarés

l'un et l'autre prochains et très prochains? Quand il a dit:
«Le Fils de l'homme va venir (y.e)Jîei èpyjaBm) ou aller dans la

gloire de son Père..., el alors il rendra à chacun selon ses

œuvres» (Mat. 16 : 27), comment peut-on loyalement
entendre par là qu'il viendra à la fin du monde et qu'alors,
alors seulement, il jugera les vivants et les morts?

MsXïsi indique toujours une chose prochaine, et il est
absolument arbitraire de traduire : il doit venir..., comme on le

fait généralement, pour pouvoir renvoyer cette venue et le

jugement dans un avenir indéfini et lointain.
Quand Jésus a déclaré avec la plus grande solennité qu'il

viendrait immédiatement après la ruine de Jérusalem (Mat.
24 : 29) et que ses contemporains en seraient témoins (26 :

64), comment fait-on pour placer cette venue à la fin du
monde? Si l'on dit que toutes ces paroles ont été mal
rapportées par les évangélistes, de quel droit se plaint-on
« qu'une certaine critique ne respecte plus rien dans nos
évangiles, que maintenant, ce sont les paroles les plus
universellement respectées de Jésus... qui ont dû être
interpolées ou falsifiées par les évangélistes et auxquelles ils ont



104 CH. BRUSTON

donné un sens qu'elles n'avaient pointi » On est mal venu à

tenir un pareil langage, quand on admet soi-même des
altérations qui ont eu soi-disant pour résultat de donner à d'autres

paroles de Jésus, non moins nombreuses ni moins
solennelles, un sens tout différent de celui qu'elles devaient
avoir primitivement.— Tout celaest arbitraire, inadmissible.
Il faut chercher une autre solution.

Elle se trouve, je crois, dans ces deux observations principales:

1° La résurrection, le jugement, le retour de Jésus-

Christ, l'établissement du royaume de Dieu, etc. ne sont pas
des événements contemporains les uns des autres, mais
successes.

2° Plusieurs des expressions employées par Jésus-Christ
sont figurées : en particulier celles qu'il a empruntées aux

prophètes et aux psaumes.

Ill
L'enseignement eschatologique réel de Jésus-Christ.

Conformément à ces deux principes, j'ai essayé d'établir
dans les études susdites, que, d'après toutes les déclarations
de Jésus relatives à ces divers sujets :

1° La résurrection n'était pas, dans sa pensée, un événement

à venir, lointain, qui dût se produire sur la terre lors
de son retour ou parousie, et d'une nature matérielle ou
corporelle, mais une réalité d'ordre spirituel et céleste qui
s'accomplit à la mort de chaque fidèle et à laquelle ont été jugés
dignes depuis longtemps d'avoir part les justes de l'ancienne
Alliance, qui « tous vivent à Dieu et sont pareils aux anges-»

(Luc 20 : 35-38 et parali.2) ;

1 Christianisme au vingtième siècle, 1er oct. 1909, p. 329. Ce n'est pas

seulement à l'extrême gauche, c'est aussi à l'extrême droite théologique qu'on se

permet de telles suppositions. Pourquoi tant de sévérité pour les uns et tant

d'indulgence pour les autres Pourquoi deux poids ou mesures différents pour des

procédés identiques, appliqués seulement à des paroles différentes?
2 Un texte unique de l'évangile de Jean (5 : 28 s.) ne semble exprimer une

idée différente que parce qu'il a été mal traduit par la Vulgate : Nolite miravi
hoc, quia venit hora, etc. M. Stapfer, dans sa version du Nouveau Testament, a



DE L ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 105

2° Que la venue du Fils de l'homme sur les nuées du ciel
devait avoir lieu ci partir du moment (an' apri, àno tom vuv) où

Jésus parlait devant ie sanhédrin (Mat. 26 : 64 et parali.) et

que cette image du triomphe du Messie ne doit pas plus être

prise à la lettre dans les évangiles que dans le livre de

Daniel, auquel elle est empruntée ;

3e Que le jugement dernier que Jésus-Christ s'attribue n'est

placé par lui ni sur terre ni à l'époque de sa parousie future,
mais dans le ciel à partir du moment prochain où il serait
entré dans la gloire céleste et se serait assis à la droite de

Dieu sur son trône (Mat. 16 : 27 ; 25 : 31);
4° Que Jésus n'a nullement enseigné que l'univers

physique dût être détruit au moment de sa parousie, vu que,
comme tous les écrivains sacrés de l'ancienne Alliance, il
considérait les cieux et la terre comme éternels dans l'avenir.

Je ne puis ni ne veux reprendre ici la discussion de toutes
ces questions indissolublement liées entre elles. Je me bornerai

à quelques observations complémentaires.

IV

Le royaume de Dieu.

Comment peut-on soutenir sérieusement que, «.dans

l'enseignement de Jésus, la notion du royaume de Dieu est une
notion eschatologique, qu'elle vise toujours (l) la fin du siècle

présent et l'établissement du royaume messianique sur la

terre1,» et que «tel est le résultat auquel on est amené,

quand on examine impartialement et attentivement les

texles2?»
Quand Jésus dit, par ex. : Cherchez d'abord le royaume

et la justice de Dieu (Mat. 6 : 33), et qu'il ajoute un peu plus
loin (7 : 7) : Cherchez et vous trouverez, car quiconque

mentionné en note ma traduction comme possible : « Vous étonnea-vous de ceci,

que, etc.?» — Voir Revue de théol., 1909 de Montauban, p. 273. La vie future
d'après l'enseignement de Jésus-Christ, etc.

1 Vie nouvelle, 25 septembre 1909.
2 Revue de théol. de Montauban, 1909, p. 463.



106 CH. BRUSTON

cherche trouve, etc., cela peut-il raisonnablement signifier:
Cherchez bien le royaume de Dieu, mais vous n'y entrerez
que a quand cette réalité à venir sera présente sur la terre,
quand le Fils de l'homme sera venu dans ou avec ce royaume,
accompagné de ses anges, pour présider le jugement final1 »

On demeure stupéfait devant de pareilles affirmations. Et
ce qu'il y a de plus incompréhensible encore, c'est que, pour
prouver que Jésus a toujours placé le royaume de Dieu dans

l'avenir, on cite cette parole : Le royaume de Dieu est apparu
sur vous (Luc 11 :20 ; Mat. 12 : 282) Comprenne qui pourra

Quand on lit encore après cela qu'en disant : «Vous
n'entrerez pas dans le royaume des cieux » (Mat. 18 : 3), Jésus a

parlé, là comme ailleurs, d'une réalité d'ordre extérieur, à

venir encore, où l'on ne pourrait entrer que quand cette
réalité ci venir serait présente sur la terre» (p. 462), on se

demande si l'on rêve. Nous ne sommes pas habitués, en

France, à des affirmations de ce genre.

L'allemand dans les mots peut braver la clarté,
Mais le lecteur français veut être respecté.

Il est extrêmement pénible d'avoir à signaler dans une
Revue de théologie de pareilles assertions et inutile, je m'assure,

de les discuter plus longuement.
Rappelons seulement que Jésus a dit aussi: «Depuis les jours

de Jean-Baptiste, le royaume de Dieu s'avance avec force et
des violents le dévastent » (Mat. 11:12 et parali.). On pouvait
donc le trouver et y entrer, puisque des violents essayaient
déjà de le détruire.

1 Ibid. — Est-il nécessaire de faire observer que le royaume et la justice de

Dieu ne peuvent être séparés La justice de Dieu est sans doute ici la condition
de l'entrée dans le royaume de Dieu, cf. 5 : 20. — Comment Oltramare et Stapfer

ont-ils pu traduire : « Le Royaume et sa justice » Le pronom avrov sert
manifestement pour les deux substantifs. Stapfer a corrigé plus tard cette faute (4e éd.

1909 : Le Royaume de Dieu et sa justice). Cela vaut mieux, mais a l'inconvénient
de laisser croire à la plupart des lecteurs que sa justice est celle du Royaume de

Dieu, tandis que, d'après le texte original, c'est celle de Dieu.
"2 Ibid., p. 460. La traduction du verbe èipdaaev n'est pas très correcte, mais

cela est peu de chose, en comparaison de l'interprétation qui en est donnée.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 107

Et c'est précisément parce que tout le monde peut y
entrer dès maintenant que nous devons chaque jour demander
à Dieu : Que ton nom soit sanctifié, que ton règne (ou ton

royaume) vienne, que ta volonté se fasse, comme dans le

ciel, aussi sur la terrel.
Qu'est-ce que la notion eschatologique du royaume de Dieu

a de commun avec tous ces textes? Le nom et la volonté de

Dieu, mentionnés en parallèle avec son règne (ou royaume),
doivent-ils donc être, l'un sanctifié et l'autre accomplie sur la

terre, uniquement à partir de la fin du monde?...

V

La venue sur les nuées et la venue pour le jugement.

L'une des causes principales de l'obscurité apparente des

déclarations de Jésus à ce sujet, c'est qu'on a identifié à tort
la venue prochaine pour le jugement (Mat. 16 : 27 ; 25: 31)

avec la venue (prochaine aussi) sur les nuées du ciel (24 :

29 ss. ; 26 : 64). Il y a sans doute de grandes analogies entre
ces deux notions. L'une et l'autre de ces venues (êpyjaQtu) est

prochaine et glorieuse; et de même que l'une est suivie du
rassemblement de toutes les nations devant le Fils de l'homme
(25 : 32 auva^8>)(TovT«iIpirpoaSsv aùrou xt>), l'autre est accompagnée
du rassemblement de ses élus (IotjuvkCouuiv 24 : 31) des quatre
points cardinaux.

Mais la différence entre ces deux textes n'est pas moins
évidente que leur ressemblance, quand on les examine avec

quelque attention : qu'est-ce qui autorise à identifier le ras-

1 Cette fin de la phrase se rapporte aux deux premières demandes aussi bien

qu'à la troisième. Le nom de Dieu est déjà sanctifié dans le ciel et sa volonté y

est faite (par les anges et les élus). Son royaume y existe aussi, et nous pouvons

y entrer dès maintenant, comme nous pouvons sanctifier son nom et faire sa

volonté.

Au reste, entre le nom et la volonté de Dieu, sa ßaaüisia doit désigner son

règne ou son gouvernement royal plutôt que son royaume, cf. Tob. 13 : 1 :

sbÀoynToç ó fieoç... nai f/ ßaaikeia avTov. Cette ßaaikeia de Dieu consiste d'après

la suite, en ce qu'î'Z châtie et fait miséricorde, etc., c'est-à-dire en ce qu'il
gouverne le monde.



108 CH. BRUSTON

semblement de toutes les nations, c'est-à-dire de tous les

individus (odrmi;), devant le trône du Christ, pour être jugés par
lui, avec le rassemblement de ses élus (seulement), k son de

trompe et avec un étendard (o-npüm)i Ce sont là des locutions
et des images trop différentes pour qu'elles puissent exprimer
exactement la même idée et se rapporter à un seul et même

événement.
Ce n'est pas tout. Dans la première de ces descriptions

(Mat. 25), le Christ est assis sur son trône, qui est aussi le
trône de Dieu, donc dans le ciel ; dans la seconde, au
contraire (ch. 24), toutes les tribus de la terre le voient venant
sitr les nuées, et ses élus sont rassemblés vers lui des quatre
vents, c'est-à-dire des quatre points cardinaux, donc aussi

sur la terre. Et il n'est pas assis sur sontrône, puisqu'il vient
au contraire sur les nuées du ciel, à son de trompe et bannière
déployée. Ce sont donc deux notions fort différentes; il s'agit
de deux événements différents. Impossible de les identifier.

Enfin, la venue sur les nuées commence à partir du
moment où Jésus parle devant le sanhédrin (far &pn 26 : 64) ; on
la verra en particulier à la suite de la ruine du judaïsme
(24: 29 ss.); elle peut être prévue et les contemporains en
seront témoins (v. 32-34). La venue pour le jugement, au

contraire, personne n'en connaît ni le jour ni l'heure (24 :

36 ss.) ; personne ne peut donc la prévoir. C'est pourquoi il
faut veiller et se tenir prêt (ch. 25).

Comment peut-on identifier des idées si différentes, si

divergentes, si opposées

Distinguez-les, au contraire, comme elles le sont dans le
texte (mais (3e) quant à ce jour-là, etc., 24 : 36), et comme
je l'ai fait dans la deuxième des études mentionnées
précédemment, et tout devient alors beaucoup plus clair. On peut
le voir en détail dans cette étude.

Il faut observer enfin que si Jésus doit s'asseoir sur un
trône quand il viendra du ciel pour juger le monde, il
s'assiéra donc successivement sur deux trônes également glo-

1 Allusions à Esaïe 27 : 13 et 11 : 10. V. La vie future d'après Jésus-Christ.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 109

rieux, dont l'un est au ciel et dont l'autre sera alors sur la
terre. Certains théologiens ne reculent pas devant une telle
conséquence. Mais tout le monde n'a pas la même intrépidité.

Quand on s'aperçoit qu'une voie aboutit à un précipice,
on revient généralement sur ses pas. Quand une supposiion
conduit à l'absurde, il faut l'abandonner.

VI

Réponse à quelques objections.

On m'a adressé récemment quelques objections, quelques
reproches, dont je dois dire un mot avant de terminer.

1. On m'a reproché d'abord de « défigurer ou d'anéantir
l'enseignement le plus catégorique et le plus authentique du

Christ, de lui enlever l'honneur suprême, celui d'être,
comme il l'affirme solennellement, le juge final et suprême
de l'humanité sur la terre1. » Remarquez ces derniers mots

sur la terre. C'est grâce à ces trois mots que la phrase
n'exprime pas une fausseté.

Si quelqu'un osait, en effet, me reprocher d'avoir contesté

que le Christ soit « le juge final et suprême de l'humanité, »

je lui demanderais s'il a lu mes ouvrages sur ce sujet. Mais

il est parfaitement vrai que je n'admets pas qu'il le soit ou,

pour parler plus correctement, qu'il doive l'être seulement
dans un avenir plus ou moins lointain et surla terre. Je crois

qu'il l'est dans le ciel, depuis le moment où il a été élevé à

la droite, sur le trône de Dieu et où « toute puissance lui a

été donnée dans le ciel et sur la terre, » conformément aux

promesses prophétiques (Ps. 110, etc.).
Et si je le crois, c'est parce que je suis persuadé que c'est

là ce que Jésus-Christ a réellement enseigné.
Il m'est impossible d'entreprendre ici une telle démonstration.

Je me borne à renvoyer le lecteur aux études mentionnées

précédemment2.
1 Revue de théol. (Montauban), 1909, p. 465.
2 La première est épuisée ; la seconde fait partie de mes Etudes bibliques,

Nouveau Testament (1908). Voir aussi La vie future d'après saint Paul (1895),

et divers articles dans la Revue de théologie de Montauban et ailleurs.



110 CH. BRUSTON

Il est vrai que les paroles de Jésus relatives à ce sujet ont
été souvent, — généralement, si l'on veut, — comprises
autrement et que quelques-unes offrent de très grandes
difficultés exégétiques. Mais il en est un bon nombre qui sont
parfaitement claires et qui expriment l'idée que je viens

d'indiquer. Est-il raisonnable de se fonder sur les premières
pour nier ce que les secondes enseignent si clairement? Je

ne le pense pas.
2. Le même auteur assure que ces «textes sont tellement

clairs, tellement précis qu'il est impossible de ne pas les
admettre (ou plutôt les entendre) dans leur sens littéral ». Mais
moi qui ai passé la plus grande partie d'une vie déjà longue
à étudier les écrits de l'Ancien Testament, auquel la plupart

de ces textes font allusion, il ne m'est pas interdit, je
pense, d'avoir une opinion différente. Je ne fais nullement
pour cela « table rase des prédictions les plus solennelles » de

Jésus-Christ. Je tâche seulement de les comprendre dans
leur vrai sens. On peut voir dans mon étude sur les Prédictions

de Jésus pourquoi je n'admets pas que, dans la description

du jugement (Mat. 25), ôt«v èiB-n mï (v. 31), — pas plus
que pôlei ïpytuBa.1 (16 : 27), — parle de « la venue du Fils de
l'homme dans sa gloire sur la terre, à la fin du monde, mais
bien de son entrée dans la gloire céleste au moment, alors
prochain (neltei), de sa résurrection et de son ascension. Ce

qui est absolument indéniable, c'est que le verbe ipy^m signifie

aller et que si quelqu'un disait : Je vais aller, ou : Quand

je serai allé (où que ce soit), nul ne s'imaginerait qu'il veut
dire : Je vais (bientôt) revenir (ici), ou : Quand je serai revenu
(ici) Aller, c'est-à-dire s'en aller, et revenir sont des idées

trop différentes pour être confondues. Et d'ailleurs ipytiBm

signifie bien venir, mais non revenir.
J'ai déjà fait observer que si Jésus avait voulu dire cela, il

se serait bien gravement trompé, vu qu'il n'est pas encore
revenu pour le jugement dernier au bout de mille neuf cents

ans 1...

En fait de clarté et de précision, les textes qui parient de

la proximité de la parousie et du jugement ne laissent abso-



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 111

lument rien à désirer : il est impossible de ne pas les

comprendre. Pourquoi donc ne pas vouloir en tenir compte? De

quel droit supposer qu'ils ont été altérés ou transposés ou
modifiés de telle sorte qu'ils expriment maintenant une idée
toute différente de celle que Jésus voulait réellement exprimer?

Et si l'on se croit autorisé à ne pas « les admettre dans
le sens » qu'ils ont incontestablement (à ce qu'on avoue),
comment ose-t-on reprocher à d'autres de les entendre autrement

N'est-ce pas ce qu'on appelle avoir deux poids et deux

mesures, ou ce que le fabuliste a nommé les deux besaces:.

Dieu fit pour nos défauts la poche de derrière,
Et celle de devant pour les défauts d'autrui

Mon erreur (si c'en est une) est singulièrement moins

grave que le procédé radical auquel d'autres ont recours ; je
combats l'interprétation littérale ou traditionnelle de quelques

textes obscurs ; eux, ils attaquent le texte même de

plusieurs passages très clairs, qu'ils déclarent altéré. Après
quoi, ils se prétendent conservateurs et c'est moi, à les

entendre, qui suis un démolisseur, qui « fais table rase des

déclarations de Jésus », etc. Il me semble pourtant que si

quelqu'un fait table rase de ces déclarations, ce n'est pas
celui qui en respecte le texte et l'admet comme authentique,
mais plutôt ceux qui, dans l'intérêt d'une opinion préconçue
ou pour défendre une doctrine quelconque, prétendent qu'il
a été si gravement altéré, en plusieurs endroits, qu'il renferme
aujourd'hui une prédiction fausse, au lieu de la prédiction
vraie réellement prononcée par Jésus 1

Combattre une opinion des Pères de l'Eglise ou de certains
commentateurs, serait-ce donc plus audacieux que d'accuser
d'erreur les évangélistes eux-mêmes? Et quelle est cette nouvelle

espèce d'orthodoxie qui consiste à soutenir l'infaillibilité
ou tout au moins la pleine certitude de l'interprétation
traditionnelle ou vulgaire, tout en admettant que les textes
interprétés eux-mêmes sont si peu infaillibles, si peu certains,
qu'en plusieurs endroits ils disent tout autre chose que ce

que Jésus a dit réellement



112 CH. BRUSTON

L'interprétation ordinaire des deux textes relatifs à la
venue pour le jugement est grammaticalement inadmissible.
Voilà un fait que je recommande à la plus sérieuse attention
des théologiens et tout spécialement des exégètes. Il faut bien

que je le fasse moi-même puisque personne, depuis dix ans,
n'a paru s'apercevoir de son importance capitale dans la

question de l'enseignement eschatologique de Jésus-Christ,

qu'il éclaire et simplifie singulièrement1.
Quand Jésus dit : « Le Fils de l'homme pùlu ipyztsBm. IvrySoÇvi

tou narpo; «ùtou» (Mat. 16 : 27), il exprime exactement la même

idée que quand il dit : npoç <re spoppai (ntxnp). Père, je vais vers
toi. Jean 17 : 11.

Le jugement dernier a donc lieu dans le ciel depuis dix-
neuf cents ans. C'est là que tous les hommes doivent comparaître

ou plutôt « être manifestés (tels qu'ils sont) devant le

tribunal du Christ » (2 Cor. 5 : 10). Le jour que Dieu a établi

pour cela (Act. 17 : 31) et que Jésus appelle ce jour-là (Mat.
24 : 36, etc.), était prochain (psM«) au moment même où il
parlait.

3. Quant à la venue sur les nuées du ciel, en particulier,
on a allégué en faveur de l'interprétation ordinaire un argument

auquel je ne pouvais guère m'attendre. On assure que

1 Qu'importe cela à la plupart des théologiens évangéliques d'aujourd'hui Ils
laissent sans s'émouvoir attribuer à Jésus les plus graves erreurs ou illusions ; et

quand on vient leur dire que les textes des évangiles d'où elles sont tirées ne

peuvent pas raisonnablement signifier cela, ils ne veulent pas en entendre parler
et préfèrent continuer à croire qu'ils renferment bien des prédictions qui ne se

sont pas encore réalisées, mais qui se réaliseront un jour, bien que Jésus ait
déclaré solennellement qu'elles s'accompliraient à brève échéance ; ce qui ne les

empêche pas d'ailleurs d'affirmer énergiquement son infaillibilité et celle des

livres bibliques'... Accorde cela qui pourra!
On affecte même, dans certains milieux, de considérer comme hérétiques ceux

qui soutiennent que ni Jésus ni les évangélistes ne se sont trompés sur ce point,
et comme orthodoxes ceux qui affirment que les évangélistes ont commis
plusieurs erreurs graves et qui se fâchent et s'indignent contre ceux qui essaient de

prouver qu'il n'en est rien.
Voilà depuis trente ans la situation dans notre bonne Eglise réformée évangélique

de France. Cela est paradoxal, incroyable, mais c'est ainsi. Il n'est pas mauvais

qu'une Revue de théologie en conserve le souvenir à nos successeurs.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 113

la vision de Daniel, à laquelle cette locution est empruntée
(ch.7), « ne comporte pas une interprétation spiritualisante. »

On est allé jusqu'à dire qu'il serait absurde de le prétendre L
La prétention est pourtant un peu moins absurde qu'on ne

se plaît à le croire dans l'intérêt de l'interprétation matérialisante

ou judaïsante.
Constatons d'abord que le livre de Daniel parle de la

première et unique venue du Messie, et nullement d'une seconde

venue ou d'un retour, dont les anciens prophètes n'avaient
et ne pouvaient avoir aucune idée.

Il représente cette venue d'abord sous l'image d'une pierre
détachée d'une montagne et brisant une grande statue (ch. 2),
ensuite sous celle d'un fils d'homme venant sur les nuées du
ciel et fondant sur la terre un royaume éternel (ch. 7). Que

ce soient là deux images ou symboles d'un seul et même
événement, à venir pour le prophète, c'est ce dont personne n'a
jamais douté. Le Messie, le futur descendant de David, ne
devait pas plus réellement tomber d'une montagne que s'avancer

sur les nuées!... La seconde expression est donc symbolique,

figurée, aussi bien que la première.
Observons encore que cette venue d'un fils d'homme avec

les nuées du ciel est parallèle à celle des quatre bêtes qui
précédemment étaient montées de la mer et qui représentent
les quatre grands empires de l'ancien monde. Comme ces

quatre empires n'étaient pas réellement montés de la mer,
il en résulte évidemment que la vision du chapitre 7,
tout comme celle du chapitre 2, est symbolique, en ce qui
concerne la venue du Messie ou du royaume messianique
avec les nuées du ciel, aussi bien qu'en ce qui concerne les

quatre bêtes montées de la mer.
Jésus n'a fait qu'appliquer à sa seconde venue les termes

employés par Daniel pour désigner la venue unique du Messie

; il est donc vraisemblable a priori que ces termes sont
symboliques dans sa bouche aussi bien que dans le livre de

Daniel ; et l'argument se retourne ainsi contre celui qui a

eu l'imprudence de l'alléguer.
1 Revue de théologie (Montauban), 1909.

THÉOL. ET PHIL. 1911 8



114 CH. BRUSTON

Dans un cas comme dans l'autre, il s'agit assurément d'une
venue sur la terre. Mais que ce soit, dans les évangiles, « une
venue matérielle (de Jésus-Christ) pour le jugement dernier, »

c'est-à-dire pour de grandes assises où, « dans une solennelle
et unique circonstance, toutes les nations seront rassemblées,
à la fois, devant leur juge suprême» (on ne dit pas
comment voilà ce que je ne saurais admettre, non seulement

parce qu'une telle notion est fantastique et invraisemblable
au suprême degré, mais aussi et surtout parce qu'elle ne
ressort nullement des textes, qui expriment au contraire très
clairement en plusieurs endroits une idée fort différente.

Au reste, comment toutes les nations pourraient-elles être
rassemblées ci la fois devant Jésus-Christ revenu du ciel en
chair et en os On suppose que tous les hommes de tous les

temps et de toutes les régions seraient préalablement ressuscites,

eux aussi, en chair et en os. Fort bien Seulement les

textes qui parlent du jugement dernier ne disent absolument
rien de pareil1, et quand Jésus parle ailleurs de la résurrection,

il la représente clairement comme une chose actuelle
et qui a même eu lieu déjà depuis longtemps pour les justes

de l'ancienne alliance : a Ceux qui ont été jugés dignes
d'obtenir ce siècle-là et la résurrection d'entre les morts ni ne
se marient ni ne sont donnés en mariage », etc. (Luc 20 : 35-

38).
C'est en vain que les exégètes matérialisants s'efforcent de

faire entrer dans ce passage capital la notion d'une résurrection

future et matérielle ou corporelle. Les termes du texte
original ne le permettent absolument pas.

1 Je vois encore la stupéfaction et le sourire d'incrédulité de Jean Réville

quand, à la suite d'une conférence où il avait attribué à Jésus ces idées matérialistes,

je lui demandai où il avait vu, dans les évangiles, que les morts dussent

ressusciter pour le jugement dernier. « Mais dans les chap. 24 et 25 de l'évangile

de Matthieu » me répondit-il. « Veuillez les relire, lui dis-je, et vous

assurer qu'il n'y est absolument pas question de la résurrection. » Il les relut
sans doute, car sa conférence imprimée est fort différente, sur ce point, de celle

qu'il avait prononcée dans plusieurs villes du Midi : Tonneins, Montauban etc.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS-CHRIST 115

VII

Quelques principes herméneutiques.

1. Aujourd'hui comme jadis, quelques théologiens
semblent avoir la prétention de s'emparer de la clé de la science,
et non seulement ils n'y entrent pas eux-mêmes, mais ils
montent pour ainsi dire la garde pour empêcher les autres
d'y entrer. On dirait qu'ils veulent être crus sur parole, et
ils ne craignent pas de fulminer contre ceux qui ont l'audace
d'exposer, avec preuves à l'appui, des résultats scientifiques
différents de ceux qu'ils ont adoptés '.

«Cris impuissants fureurs bizarres » Entreprise vaine et

chimérique La clé de la science exégétique (puisque c'est
d'elle qu'il s'agit) n'appartient à personne : elle est à tout le

monde, je veux dire à quiconque prend la peine de s'informer

du sens exact des mots, d'observer scrupuleusement les

lois de la grammaire et de considérer avec soin les rapports
des idées entre elles. L'usage, ia grammaire et la logique,
voilà les bases principales de l'exégèse,

2. Il faut prendre garde aussi de ne pas attribuer à un
auteur, dans un passage difficile, une idée incompatible avec

une ou plusieurs idées certainement exprimées par lui dans

le même ouvrage ou au même moment.
3. Il ne faut pas non plus, sous prétexte d'éclaicir des

paroles suffisamment claires par elles-mêmes, les rapprocher
de déclarations d'un auteur différent et vouloir retrouver
exactement la même notion dans les unes et dans les autres.

Il n'est pas prouvé, par exemple, que Jésus-Christ ait dû
nécessairement avoir les mêmes notions que les Pharisiens, les
auteurs des apocalypses juives ou les rabbins talmudiques,
sur le Messie, le royaume de Dieu, la résurrection et le

jugement. J'aurai même la hardiesse de soutenir que, a priori,
cela est bien peu probable.

D'autant plus que les idées des Juifs de ce temps-là
1 « Si quelqu'un vient à exprimer une opinion différente de la leur, on lui court

sus sur-le-champ comme à un brouillon el à un sectateur de nouveautés. » Bacon,

Novum Organum, 90.



116 CH. BRUSTON

n'étaient pas aussi fixes et immuables qu'on se l'imagine
parfois, et qu'à côté d'un courant matérialiste et national, il
y avait aussi un courant spiritualiste et universaliste, presque
aussi puissant que le premier. On lit en effet dans un des

ouvrages les plus complets et le mieux documentés sur ce sujet :

« La formule le monde (ôlâm) à venir est employée aussi
bien en parlant de l'eschatologie du peuple qu'en parlant du
salut individuel. Cette formule rabbinique suppose difficilement

la destruction de l'univers actuel ; l'ancienne théologie
rabbinique ne parle pas de la fin du monde.... On dit même

aller dans le ôlâm habbâ (le monde à venir) pour dire aller au
ciel*. »

«Le courant de l'individualisme coule de plus en plus
fort dans le judaïsme de cette époque.... Les besoins individuels

sont d'abord entrés dans l'eschatologie, jusqu'à ce

qu'ils en ont fait finalement une maison tout à fait nouvelle,
plus grande que l'ancienne. De plus, la piété individuelle
fait de tout temps concurrence à l'eschatologie, surtout quand
l'âme est en état de faire descendre Dieu en elle même, etc.
Rien d'étonnant à ce que dans les derniers siècles avant
Jésus-Christ, le judaïsme soit sorti de la barrière de la nation
et ait compris le prix de l'âme» (p. 58).

«Le caractère du judaïsme, c'est le syncrétisme » (p. 61).
« A travers toute cette période (depuis Daniel jusqu'à

Aqiba), les deux types différents d'eschatologie juive existent
l'un à côté de l'autre » (p. 68).

De quel droit, avec quelle vraisemblance ose-t-on prétendre
que Jésus-Christ a dû adopter le type matérialiste de préférence

au spiritualiste? Le contraire n'est-il pas, en soi,
infiniment plus probable?

Ce type spiritualiste est visible dans la plupart des paroles
de Jésus, non seulement dans l'évangile de Jean, mais aussi
dans les synoptiques.

On est donc pleinement autorisé (à moins d'impossibilité
absolue) à interpréter dans le même sens celles dont la
signification est moins claire. Malgré les affirmations contraires,

1 P. Volz, Jüdische Eschatologie, p. 57.



de l'eschatologie de jésus-christ 117

je crois qu'une telle impossibilité n'existe pas. Mais à supposer

qu'elle existât, pourquoi jugerait-on de la pensée de

Jésus-Christ d'après quelques passages obscurs plutôt que
d'après l'esprit général de son enseignement La raison
ordonne de déterminer le sens du détail d'après l'ensemble,

qui est lumineux ; et il serait souverainement déraisonnable

d'essayer d'obscurcir celui-ci par deux ou trois passages, plus
ou moins difficiles à comprendre, qui, entendus dans un
certain sens, seraient en contradiction avec tout le reste.

4. Il n'est pas prouvé non plus que les chrétiens primitifs
aient toujours compris exactement ce que d'autres chrétiens
leur avaient rapporté, ni que ceux-ci eussent reproduit sans
la moindre altération la pensée de Jésus-Christ sur son retour.

Ecoutons d'abord le Maître lui-même, lui seul1. Nous
verrons bien ensuite si ses idées concordent ou non avec celles
de ses disciples, de ses contemporains ou même de ses ennemis

Et si elles ne concordent pas tout à fait ou pas du tout,
n'allons pas tordre le sens de ses paroles au profit de celles
des autres, quels qu'ils soient. Préférons sans hésiter
l'enseignement de Jésus-Christ à celui des rabbins ou des faiseurs
d'apocalypses de son temps et même à celui d'un ou plusieurs
apôtres. Cela vaudra mieux que de s'acharner à obscurcir ce

qui est clair ou de s'obstiner à ne pas comprendre ce que
tout lecteur des évangiles comprend sans aucune difficulté.

5. Il faut enfin joindre à tout cela, pour bien comprendre
les livres du Nouveau Testament, une connaissance assez

étendue de ceux de l'Ancien, auxquels Jésus-Christ et les

apôtres font si souvent allusion. Cela est particulièrement
nécessaire pour saisir le sens du grand discours eschatologique

(Mat. 24 et 25).
Là où l'une ou l'autre de ces conditions indispensables est

absente, il n'y a pas, il ne peut pas y avoir d'exégèse sérieuse
du Nouveau Testament. A plus forte raison s'il en manque
plusieurs

1 Parle seul à mon âme et qu'aucune science,

Qu'aucun autre docteur ne m'explique tes lois
P. Corneille.


	De l'eschatologie de Jésus-Christ

