Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Artikel: De l'eschatologie de Jésus-Christ
Autor: Bruston, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST !

PAR

CH. BRUSTON

« L’esprit humain, dit Bacon, dés qu’une fois certaines
idées l'ont séduit,... contraint tout le reste de revenir a ces
idées et de s’accorder avec elles; et quoique les expériences
gui démentent ces idées soient plus nombreuses et plus con-
cluantes, ’esprit ou les néglige, ou les méprise, ou par une
distinction les écarte et les rejette, non sans un trés grand
dommage ; mais il faut bien conserver intacte toute l'auto-
rité de ces préjugés chéris 2. »

« Les progrés (dans les sciences), dit-il encore dans le
méme ouvrage, non seulement manquent de récompenses et
ne sont pas rémunérés par les hommes, mais le suffrage pu-
blic aussi leur fait défaut; ils sont en effet au-dessus de la
portée de 'immense majorité des hommes, et le vent des
opinions populaires les renverse et les anéantit facilement 3.»

Ces deux observalions me paraissent s’appliquer fort bien
au sujet dont je veux vous entretenir aujourd’hui: les
idées de Jésus-Christ sur les choses & venir.

Je rappelle, en deux mots seulement, qu’au début de son
ministere, Jésus-Christ annonca, comme Jean-Baptiste, que
le royaume de Diew ou des cieux était proche, qu’il a parle

1 Lu a la Société de théologie de Paris, le 23 mai 1910.
2 Bacon. Novum organum, § 46.
3 Ibid, § 91.



92 CH. BRUSTON

assez fréquemment de la résurrection et aussi du jugement,
qu’il a dit qu’il exercerait lui-méme le jugement et qu’a la
veille de son supplice, il déclara a ses disciples (Mat. 24) et
devant le sanhédrin (ch. 26) que le Fils de U'homme, ¢’est-a-
dire le Messie prédit par Daniel (ch. 7), par conséquent
lui-méme, reviendrait bientot sur les nuées du ciel quand
les astres s’obscurciraient ou tomberaient ou seraient ébran-
lés. Il a parlé aussi quelquefois de la fin (o 7edog) et de
Pachévement (non du monde, mais) du siécle (Mat. 24 et 13).
Qu’entendait-il exactement par ces diverses expressions ?

I
L’exégése réaliste ou matérialisante.

1. Bien des commentateurs les entendent, les uns toutes, les
autres presque toutes, dans un sens matériel et terrestre ; et en
meéme temps ils considérent tous ces événements, ou la plu-
part d’entre eux, comme futurs et contemporains les uns des
autres. Jésus voulait dire, & leur avis, qu’il reviendrait bien-
tot visiblement sur la terre, ferait sortir alors tous les morts
de leurs tombeaux, leur rendrait un corps matériel, les juge-
rait tous a la fois, ainsi que les vivants, aprés quoil il admet-
trait les uns dans son royaume terrestre, tandis que les autres
seraient jetés dans la géhenne ou enfer.

IlIs admettent aussi qu’a la méme époque, soit avant, soit
apres, le monde, 'univers physique, sera détruit, parce que
Jésus a dit: « Les cieux et la terre passeront. Le soleil s’obs-
curcira, la lune ne donnera plus sa lumiére, »1 etc., et parce
qu’il a parlé de « la fin du siécle » (% ouvtedetz Tov adavog), par
ou ils entendent la destruction de "univers (comme si le texte
portait rov xoopov, au lieu de rov aiwvos).

Il est clair cependant que cette derniére idée ne cadre
guere avec les précédentes, car si les cieux et la terre sont
détruits avant la résurrection et le jugement, on ne voit pas
comment la résurrection pourrait étre corporelle et terrestre ;

t Mat, 24 et paralléles.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 93

et s’ils doivent I’étre seulement aprés, on ne voit ni la conve-
nance, ni l'utilité d’une telle résurrection.

Malgreé cette difficulté ou incohérence, qui n’est pas petite,
les théologiens en question pensent que Jésus-Christ a placé
la résurrection, le jugement et ’élablissement du royaume
de Dieu, ainsi que son relour et la fin du monde, uniquement
dans Uavenir, sur la terre, et tout cela a la fois, au terme de
I’histoire.

Quelques-uns cependant admettent de préférence deux
résurrections, deux jugements, deux entrées des élus dans le
royaume de Dieu : les premiers immédiatement aprés la mort,
par conséquent dans le monde invisible, les seconds a la fin
du monde, apres le retour de Jésus-Christ, corporels et sur la
terre. Mais considérant, d’autre part, que l'univers doit étre
détruit (&4 ce qu’il semble) au moment de ce retour, ils se
trouvent dans un grand embarras. Pour essayer de tout con-
cilier, ils disent que le royaume de Dieu sera établi soit dans
le ciel soit sur une terre nouvelle, qu’ils appellent indiffé-
remment une terre céleste ou un ciel terrestre ...

A part cela, les interprétes qu’on pourrait appeler ecclé-
siastiques et ceux qui se nomment eux-mémes réalistes sont
d’accord a peu prés sur tout le reste, en ce qui concerne
Iinterprétation des passages du Nouveau Testament relatifs
& ce sujet.

Faisant abstraction de celte différence, qui au fond est
moins grande qu’il ne semble, il me sera bien permis d’appe-
ler les uns et les autres, exégetes matérialisants (ou judai-
sants), comme on nomme spiritualisants ceux qui adoptent
I'opinion contraire. Le terme réalistes, en effet, n’est pas bien
choisi, vu qu’il y a des réalités spirituelles aussi bien que
des réalités matérielles. « S’il y a un corps animal, dit saint
Paul, il y a aussi un corps spirituelt. » Kt la supréme des
réalités, la cause de tout ce qui est, Dieu, est un esprit.
Jésus-Christ lui-méme (c’est encore saint Paul qui le dit)
« est un esprit vivifiant2. » Les vraies réalités, celles qui sont

11 Cor. 15 : 44. — %2 {1 Cor. 15: 45,



94 CH. BRUSTON

éternelles, sont d’ordre spirituel. L'interprétation spirituali-
sante, & laquelle je me rattache depuis longtemps, a donc
tout autant de droits que la matérialisante, — pour ne pas
dire qu’elle en a plus, — & la qualification de réaliste.

Quelques-uns des théologiens qui partagent ces idées
ajoutent, d’aprés un passage bien connu de I’Apocalypse
(ch. 20), que ce régne (terrestre) des élus ressuscités du-
rera mille ans. Aussi les appelle-t-on chiliastes ou millé-
naires. Mais comme cette derniére idée n’aen tout cas aucune
base dans les évangiles, il vaut mieux en faire abstraction
dans une discussion qui doit rouler uniquement sur ’ensei-
gnement de Jésus & cet égard.

2. Si l'on fait abstraction des rares partisans de la petite
secte connue sous le nom d’Adventistes du septiéme jour, le
premier qui, & notre époque, a exposé ce systeme d’interpre-
tation en francais et I’'a poussé en méme temps & ses der-
nieres conséquences, est mon ancien collégue M. le prof.
‘Wabnitz, alors chargé de cours & la Faculté de théologie de
Montauban. Il le fit dans sa thése francaise de licence, inti-
tulée L'idéal messianique de Jésus (1878). Comme membre du
jury de la soutenance, je combattis vivement cette théorie
exégétique, alors nouvelle ou, pour mieux dire, renouvelée
du chiliasme antique. J’entrepris un peu plus tard de lui en
substituer une autre dans deux études intitulées La vie future
d'apres Uenseignement de Jésus-Christ (1890) et Les prédic-
tions de Jésus (1899).

Depuis, l'interprétation matérialisante des évangiles a été
adoptée en Allemagne par beaucoup d’exégétes, Holtzmann,
Jean Weiss, etc., en France par MM. Ménégoz, Jean Réville,
Piepenbring, Loisy, etc., et tout récemment encore M. Go-
guel, dans sa thése sur les Origines de UEucharistie (1910).
L’un de ces théologiens écrivait derniérement : « M. Wabnitz
a le tres grand mérite [Est-ce vraiment un mérite ?] d’avoir
été 'un des premiers, il v a plus de trente ans, & metire en
évidence le fait [Est-ce bien un fait?] que, dans ’enseigne-
ment de Jésus, la notion du royaume de Dieu est une notion
eschatologique, qu’elle vise toujours (1) la fin du siécle pré-



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 95

sent et I’établissement du royaume messianique sur la terre.
Son interprétation a triomphé sur toute la ligne.... Sur ce
point sa démonstration me parait décisive 1....»

J’al discuté il y a quelques années cette théorie dans la
Revue de théologie de Montauban 2. Quelques théologiens ca-
tholiques francais, MM. Batiffol, Lagrange, etc., en ont mon-
tré aussi l'invraisemblance et 'impossibilité, & 'encontre de
M. Loisy. Mais aussi longtemps que de telles affirmations se
reproduisent, surtout avec une telle assurance, pour ne pas
dire une telle audace, comme si les réfutations dont elles ont
été 'objet étaient nulles et non-avenues, il faut, malgré qu’on
en ait, recommencer la méme démonstration. Nous ne pou-
vons pas, nous ne devons pas laisser, sans la réfuter, une
erreur aussi grave se répandre parmi nous. On le fait quel-
quefois, souvent, et peut-étre le silence se justifie-t-il dans
certains cas, dans certaines situations; peut-étre aussi n’est-
1l pas toujours exempt de complaisance, de faiblesse, de scep-
ticisme ou de dédain. En tout cas, il n’est pas toujours pos-
sible. Quand l'erreur ne craint pas de s’étaler et de triompher
bruyamment, quand elle profite des ménagements dont elle
est I'objet pour se donner comme une vérité désormais ac-
créditée et indiscutée parmi les savants dignes de ce nom,
quand le langage qu’elle emploie & I’égard de ses contradic-
teurs est bien différent de celui de la modestie, de la bien-
veillance et méme du respects, la charité nous fait-elle réel-
lement un devoir de persister a4 nous taire? Je ne saurais le
croire. La charité consiste au contraire & faire briller ce qui
nous parait vrai ou juste aux yeux de tous ceux qui sont ca-
pables de le comprendre, et, si on 'attaque, & le défendre,
— avec modération et respect pour les personnes, cela va
sans dire, — mais aussi avec fermeté et, s’il le faut, avec
énergie et hardiment. G'est ce que j’ai fait plus d’'une fois
jusqu’ici, et je suis résolu a le faire encore, aussi longtemps
que cela sera nécessaire.

1 Vie nouvelle, 25 seplembre 1909 : Autour d’une préposition.

2 1903 et 1904.
3 Revue de théologie de Montauban, 1909 et 1910, passim.



96 CH. BRUSTON

L’apdtre Paul ne se lassa pas de combattre les Judaisants
et méme son collégue Pierre,quand celui-ci se laissa entrainer
par eux. Nous devons avoir la méme clairvoyance et le méme
courage en face des exégeétes judaisants de nos jours, qui,
dans leur aveuglement, ne craignent pas d’attribuer & Jésus
et aux apotres précisément les notions matérialistes et gros-
siéres le plus énergiquement combattues par eux.

3. Inutile, je pense, d’ajouter que ce n’est pas ici une
question d’amour-propre. Ce n’est pas méme, dans ma pen-
sée, une question d’apologétique principalement, bien que
I’apologétique y soit grandement intéressée. (’est avant tout
une question de vérité historique. 11 s’agit de savoir ce que
Jésus-Christ a réellement enseigné sur les choses finales. S’il
n’en avait parlé qu’en passant et sans y insister, 1l serait
peut-étre permis de se désintéresser d’une telle recherche.
Mais il en a parlé directement et avec la plus grande solennité.
Il est donc d'une extréme importance pour le chrétien, pour
le théologien, pour l'historien, & plus forte raison pour le
prédicateur de I’évangile, de savoir ce qu’il a réellement
voulu dire.

A ce point de vue, il était bon qu’un probléme si complexe,
si obscur, fut remis sur le tapis. Volontiers les chrétiens, les
pasteurs et méme les théologiens en détournaient les yeux.
On est venu, heureusement, les forcer a I’envisager en face.
Ce sphinx menace depuis trop longtemps de dévorer la théo-
logie et méme la religion chrétienne. Il faut absolument lui
arracher son secret.

Est-11 vral que sur ces divers points Jésus ait partagé les
idées, les illusions, les erreurs de ses contemporains, qu’il
ait enseigné son retour dansun sens réaliste ou matériel, une
résurrection future et corporelle, un jugement final, collectif
et sumultané de I'humanité tout entiére, la destruction de
Punivers physique, etc. ? Voila la série de questions connexes,
indissolublement liées les unes aux autres, qui se posent, qui
ne peuvent pas ne pas se poser a la pensée de tout lecteur
sérieux et attentif des évangiles.

A la plupart de ces questions, si ce n’est a toutes, beaucoup



DE IESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 97

de théologiens répondent: Oui, sans hésitation et avec la
plus grande assurance!. Avec la méme conviction, j'ai cons-
tamment répondu: Non, depuis plus de trente ans, et jai
expliqué pourquoi. Je veux le faire encore une fois briéeve-
ment, en renvoyant, pour une discussion plus compléte, aux
ouvrages el aux articles de Revues mentionnés plus haut.

11

Les difficultés de I'exégése matérialisante.

1. Quand on dit & ces théologiens : Comment pouvez-vous
sérieusement attribuer & Jésus-Christ des idées aussi fantas-
tiques, invraisemblables, impossibles ? ils répondent avec un
beau sang-froid : (Vétaient les idées des Juifs du temps, et
Jésus-Christ les partageait, ainsi que quelques autres 2. Il ne
pouvait guére en étre autrement !

Ils sont d’accord jusque la. Mais ils se divisent ensuite en
trois ou quatre catégories fort distinctes, pour ne pas dire
opposees.

Les uns disent avec une désinvolture aussi surprenante
qu’attristante : Que voulez-vous que nous y fassions? Jésus-
Christ s’est trompé sur ce point [sur ces quatre ou cing
points I] ; nous ne pouvons que le constater loyalement.

Aprés quoi plusieurs ajoutent : C’est trés grave. Si Jésus
s'est fait illusion en affirmant d’une maniére si positive des
choses qui ne se sont pas réalisées, comment pourrions-nous
croire en lui ? Tout le christianisme s’écroule.

D’autres disent : C’est moins grave que vous ne pensez. Il
a fort bien pu partager quelques-unes des illusions de ses

1 Ils sont trés souvent suivis par les historiens. Aprés avoir eité Mat, 24 ; 29-
34, V. Duruy ajoute: « La génération passa et la terre ne fut pas brisée. » Iist.
des Romains, 1, p. 160. Jésus-Christ n’a dit nulle 'part que la terre dit étre bri-
sée. Nous verrons bientét qu’il a dit précisément le confraire, et trés explicite-
ment.

2 On voit que le terme d’exégése judaisante est parfaiterment justifié. Il faut
ajouter seulement que, méme chez les Juifs, les notions spiritualistes sur la vie
a venir étaient assez répandues. Voir P. Volz, Jiidische Eschatologie. On ne voit pas
pourquoi Jésus-Christ aurait di adopter les autres de préférence & celles-ci.

THEOL. ET PHIL. 1911 7



98 CH. BRUSTON

contemporains et dire vrai sur tout le reste. D’ailleurs, ces
illusions sont moins nombreuses et moins profondes qu’on
ne le croit : il ne g’est trompé, par exemple, ni sur la nature
du royaume de Dieu ni sur celle de la résurrection ni peut-
étre aussi sur tel ou tel autre point. Nous pouvons done ou
plutot nous devons, malgre quelques erreurs incontestables,
croire en lui comme au Fils de Dieu et au Sauveur du
monde.

D’autres disent enfin: Ces doctrines que vous qualifiez
d’erreurs ou d’illusions, Jésus les a enseignées toutes, sans
exception: le royaume de Dieu, la résurrection, le jugement
étaient pour lui, aussi bien que la parousie et la destruction
finale de l'univers, des réalités d’ordre uniquement eschato-
logique et terrestre. Mais ce ne sont l1a ni des erreurs ni des
illusions ; c’est la vérité méme. Nous devons y croire, et
pour nous, nous y croyons fermement, absolument, imper-
turbablement.

2. Quand on ajoute: « Mais comment conciliez-vous tout
cela avec le reste de ’enseignement de Jésus-Christ, si spiri-
tualiste, si élevé, si moral, si universaliste ? » les uns répon-
dent : « Nous n’essavons pas de le concilier : ces deux ensei-
gnements différents appartiennent peut-étre a4 deux périodes
différentes de sa vie. Il peut avoir changé d’idées 4 un cer-
tain moment de sa carriére; et, il faut 'avouer, ce ne fut
pas pour adopter des vues plus pures et plus justes. Bien

loin de 1a11»
Les autres disent : « Non, il n’a pas varié ; ces deux séries

de passages ne sont nullement contradictoires ; il faut seule-
ment sacrifier résolument ceux de la premiere catégorie &
ceux de la seconde, les notions spiritualistes, morales, uni-
versalistes, aux notions matérielles et terrestres.» Ce n’est
pas plus difficile que cela.

Par exemple, Jésus a dit: « Geux qui ont été jugés dignes
d’obtenir... la résurrection d’entre les morts ni ne se marient
(yapovew) Ni ne sont donnés en mariage (yuyuiovtar), CAT ils ne

1 V. Renan, Vie de Jésus.



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 99

peuvent pas non plus (ewds dwavrar) mourir, car ils sont (ewow)
pareils aux anges ; et ils sont (eow) fils de Dieu, » ete. (Luc
20 : 34-38), montrant clairement par la que la résurrection
était pour lui une chose actuelle et qui avait méme commenceé
depuis longtemps avec les justes de 'ancienne Alliance. Mais
il suffit de faire de tous ces verbes au présent ou au passé,
des futurs ou des futurs passés pour obtenir 'idée que la
résurrection aura lieu plus tard, & la fin du monde, lors de
la parousie, dont le texte ne parle absolument pas: « Ceux
qui auront été jugés dignes (alors) d’obtenir la résurrection...
ni ne se marieront ni ne seront donnés en mariage, car ils ne
pourront pas mourir, car tls seront pareils aux anges; et ils
seront fils de Dieu, » etc. Il est vral que personne n’a pu citer
encore un seul texte grec qui justifie une telle traduction.
Mais la Vulgate a traduit ainsi: 1lli vero qui digni habebun-
tur... neque nubent neque ducent uxores, neque enim ultra
mori poterunt, etc. Cela suffit aux exégétes dont nous par-
lons | lls préférent sur ce point le texte latin au texte origi-
nal 1,

Mais pour pouvoir soutenir que la résurrection n’aura lieu
qua la fin du monde et sur la terre, la plupart des théolo-
giens dont nous discutons l'opinion se croient obligés de
soutenir aussi que les Ames des fidéles ne vont pas au ciel ou
au paradis au moment de la mort, mais dans I’Hadés, ou
elles séjournent jusqu’au jour lointain de la résurrection
corporelle. Et en conséquence, ils prétendent, par exemple,
qu’Abraham, dans le sein duquel le pauvre Lazare est porté
par les anges, n’est pas repreésenté comme étant au ciel, mais

1 Gf. Martensen, Dogmatique chrefienne (trad. Ducros, p. 760) : « Il nous est
dit que ceux qui seronf jugés dignes de parvenir a la résurrection ne se marie-
ronf pas ni ne seront pas mariés, car ils ne peuvent pas mourir, etc. » Cela
n’empéche pas le méme auteur de voir dans la méme réponse de Jésus aux Sad-
ducéens « la preuve de 'immortalité de ’ame » (p. 707). Il faudrait pourtant choi-
sir entre deux sens aussi différents !

D’aprés M. Stapfer, Jésus « a di beaucoup aux Pharisiens ; il a adopté leur doc-
trine de la Providence (!) et de la résurrection des corps» (!). La Palestine,
6e éd., p. 467. Pour le deuxiéme point, on voit ce qu’il en est ; quant au premier,
c’est de I’Ancien Testament tout entier qu’il provient, et non des Pharisiens.



100 CH. BRUSTON

dans I’'Hades, — comme si les anges iraient porter les ames
des justes dans I'Hades, c’est-a-dire en enfer! — et quant a
la parole de Jésus au brigand converti sur la croix : En vé-
rité je te le dis: Aujourd’hui, tu seras avec moi dans le pa-
radis (Luc 23 : 43), ils nous donnent le choix entre deux opi-
nions également vraisemblables! Ou bien Jésus a entendu
par le paradis une portion de I’'Hadés, bien que tous les
textes juils, chrétiens et musulmans qui le mentionnent le
placent dans le ciel; et c’est 14 qu’ils sont descendus 'un et
I’'autre, Jésus pour en remonter au bout d’un jour et demi
en y laissant le bon brigand, qui vy est peut-étre encore, jus-
qu'au jour futur de la résurrection des corps, & moins qu’il
ne ’en ait fait sortir immédiatement avec tous les justes de
Pancienne Alliance (suivant la doctrine catholique)!! Ou
bien on peut traduire : Je te le dis aujourd™hui (!): Tu seras
avec moi dans le Paradis (sous-entendu : apres étre descendu
dans I’Hadeés, y avoir séjourné longtemps, avoir repris un

1 On lit avec stupéfaction dans la Dogmalique de Martensen (trad. Ducros,
p. 723) : « 1l y a des régions différenles dans I’'Hadés : on peut y rencontrer un
paradis (!), un enfer et un état (?) intermédiaire. » Et dans la Vie de Jésus de
M. Wabnitz, voici comment est expliquée la parole adressée au hon brigand:
« Aujourd’hui tu seras avec moi dans le séjour des morts heureux ou dans la par-
tie du Hades ow les dmes séjournent jusqu'a la résurrection. Tel est, comme
nous le montrerons plus tard, le paradis auquel Jésus fait allusion (cf. Hénoch
22 : 9 ss.; Luc 16: 23) ;... il n'est pas a confondre avec celui dont parle 'apdtre
Paul (2 Cor.12: 4) ct Apoc. 2 (!). Nous reviendrons plus longuement sur ce
point important en parlant de la mort de Jésus » (II, p. 311 et 312).

On cherche en vain dans la suite de l’ouvrage la démonstration promise. On y
lit seulement ceci: « Comme cette question (du séjour de I'dAme de Jésus aprés
sa mort) s’est déja présentée, nous la passons sous silence ici, d’autant plus que
nous avons déjd résolue en examinant la réponse de Jésus au brigand con-
verti (). » (p. 342.) :

Le méme auteur a récemment allégué deux arguments en faveur de cette opi-
nion : 1° La parole «Je ne suis pas encore monté vers mon Pére » montre que
Jésus était descendu aux enfers! Donc le paradis promis au bon brigand était
dans I’Hadés !

20 Le livre d'Hénoch place le paradis tantdt aw ciel, tantét sur terre, au N. 0.
Donc les Juifs croyaient a I’existence de deux paradis, dont I'un était au ciel et
Uautre dans I'Hadés! (Revue de théol. de Montauban, 1910.)

Si, aprés cela, le lecteur n’est pas convaincu, il sera bien difficile !



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 101

corps matériel pour éire jugé et avoir vécu un certain temps
(mille ans ?) sur la terre, dans le futur royaume de Dieul)

Et aprés nous avoir servi 'une ou l'autre de ces belles
élucubrations et plusieurs autres du méme genre, ces exé-
getes ne craignent pas d’affirmer et de répéter sur tous les
tons que l'exégese spiritualisante est absolument invraisem-
blable, arbitraire, fantaisiste et ne mérite méme pas la dis-
cussion !

Gréaces & Dieu, nous n’avons rien a spiritualiser ni méme
& expliquer dans de tels textes : ils sont assez clairs et parlent
assez haut. Et il est assez évident, pour ceux qui ne s’obsti-
nent pas a fermer les yeux & leur clarté, qu’ils sont absolu-
ment incompatibles avec les assertions sans fondement de
I'exégese malérialisante ou judaisante 1.

3. Quand nous faisons observer que si le ciel et la terre
doivent étre détruits, ils doivent I’étre, d’aprés le grand dis-
cours prophétique, avant la Parousie, puisqu’il est dit: Le
soleil s’obscurcira, etc. et les astres tomberont du ciel, etec.
et alors paraitra dans le ciel le signe du Fils de I’'homme, et
alors toutes les tribus de la terre se lamenteront, etc. (Mat.
24 :29), -- que par conséquent ni la résurrection, ni le juge-
ment, ni ’établissement du royaume de Dieu ne peuvent
étre placés sur la terre & ce moment-1a, puisque la terre aura
été détruite aussi bien que les astres, — on essaie de se per-
suader soit que la terre et les cieux ne seront détruits
qu’apres, bien que le texte dise explicitement le contraire,
soit que la terre ou tout cela doif avoir lieu ne sera pas la

! Observons a celte occasion que le Hadés, dans le Nouveau Testament, ¢’est
I'Enfer et non « simplement la demeure souterraine des morts, tant des justes
que des injustes » (1), comme l'assurent encore la version révisée (1903), et
M. Stapfer, méme dans la derniére édition de sa traduction du Nouveau Testament
(1909). Une telle observation serait a sa place dans ’Ancien Testament; mais
elle ne l'est pas dans le Nouveau. Les idées des Juifs sur ce point n’étaient pas
identiques & celles de leurs ancétres. Elles avaient évolué pendant les périodes
perse et grecque. Dans le Nouveau Testament, 'Hadés est un lieun de fouir-
ments; Abraham et Lazare en sont séparés par un grand abime; et le lieu on
les anges transportent celui-ci ne saurait étre I'Hadés (Luc 16). Voir La vie
future d’apres Jésus-Christ, ete.



102 CH. BRUSTON

terre actuelle, bien que rien, dans le texte, n’autorise une
telle supposition.

4. Quand nous faisons observer enfin que, d’apres les textes
meémes qu’on allegue, tout cela devait avoir lieu bientdl, que
le Fils de I’homme devait bientdt venir (zede épyesfr) pour
rendre & chacun selon ses ceuvres (Mat. 16 : 27), avant la fin
de la génération contemporaine (24 : 34), immédiatement
apres la ruine de Jérusalem (v. 29), ete., que rien de tout
cela ne s’est encore réalisé depuis mille neuf cents ans, que
Jésus se serail donc gravement trompé, en tout cas sur ce
point-1a, cette considération n’embarrasse guére, naturelle-
ment, les premiers de ces théologiens: une erreur de plus
ou de moins, cela leur est assez indifférent. Mais il en est
tout autrement des derniers. Ah! ceux-ci sont bien embar-
rassés ! Cest 1a que le bat les blesse, 8’il est permis d’em-
ployer une telle image. Aussi n’aiment-ils pas qu’on place la
question sur ce terrain-la. Mais comment faire? (est préci-
sément ainsi qu’elle se pose et non autrement. Malgré leur
assurance ordinaire, les théologiens dont nous parlons sont
bien obligés ici de baisser le ton, et, comme confus de ce
qu’ils vont dire, ils alleguent d’une voix mal assurée et en
balbutiant que, d’aprés quelques autres textes, le retour de
Jésus-Christ n’était pas si prochain que cela (Mon maitre
tarde & venir, 24 : 48. L’époux tardait a venir, 25 : 5), qu'au
fond il ne savait pas, ne pouvait pas savoir quand il aurait
lieu, puisqu’il a dit: Quant & ce jour et & cette heure, per-
sonne ne le connait, pas méme le Fils (24 :36), que par con-
séquent il »’a pas di s’exprimer si nettement qu’il le semble
sur la proximité de sa parousie, du jugement dernier et de
la fin du monde, que les évangélistes ont dit commettre la
quelque confusion et appliquer par erreur & ces trois notions
ce que Jésus n’avait dit que de la ruine du judaisme.

(est-a-dire qu’apres avoir allégué ces textes pour prouver
la réalité de la fin du monde (de la destruction de I'univers),
la matérialité de la parousie, du jugement dernier et méme
de la résurrection, dont ils ne parlent pas, ils les recusent
quand il s’agit de U'époque de ces divers événements.



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 103

De quel nom faut-il appeler un pareil procédé ? Est-il loyal ?
Et la qualification d’escamotage serait-elle injuste & son en-
droit ?

Si ces passages prouvent la réalité ou la matérialité de ces
événements futurs, ils en prouvent aussi la proximité. On
n’a pas le droit de choisir dans un texte ce qui vous plait,
en tenant pour non-avenu ce qui ne vous plait pas.

C’est pourtant ce que font habituellement, non seulement
les exégéles dont nous parlons, mais aussi beaucoup de théo-
logiens ecclésiastiques. Avec le symbole des apotres, ils ad-
mettent que Jésus-Christ viendra, & la fin du monde, pour
juger les vivants et les morts et qu’il y aura alors une ere
bienheureuse ot il régnera spirituellement et socialement
sur la terre régénérée. Ills pensent que I'kcriture sainte en-
seigne cela.

Mais, encore une fois, de quel droit renvoie-t-on a4 la fin de
I'histoire un relour et un jugement que Jésus-Christ a décla-
rés I'un et 'autre prochainset tres prochains ? Quand il a dit:
«Le Fils de 'homme va venir (peha épyzelr) ou aller dans la
gloire de son DPere..., ef alors il rendra & chacun selon ses
ceuvres» (Mat. 16 : 27) , comment peut-on loyalement en-
tendre par la qu’il viendra & la fin du monde et qu’alors,
alors seulement, il jugera les vivants et les morts ?

Me)e indique toujours une chose prochaine, et il est abso-
lument arbitraire de traduire: il doif venir..., comme on le
fait généralement, pour pouvoir renvoyer cette venue et le
jugement dans un avenir indéfini et lointain.

Quand Jésus a déclaré avec la plus grande solennité qu’il
viendrait immédiatement aprés la ruine de Jérusalem (Mat.
24 : 29) et que ses contemporains en seraient témoins (26 :
64), comment fait-on pour placer cette venue a la fin du
monde ? Si 'on dit que toutes ces paroles ont été mal rap-
portées par les évangélistes, de quel droit se plaint-on
« qu’une certaine critique ne respecte plus rien dans nos
évangiles, que maintenant, ce sont les paroles les plus
universellement respectées de Jésus... qui ont du étre inter-
polées ou falsifiées par les évangélistes et auxquelles ils ont



104 GH. BRUSTON

donné un sens qu’elles n’avaient poinl1? » On est mal venu &
tenir un pareil langage, quand on admet soi-méme des alté-
rations qui ont eu soi-disant pour résultat de donner & d’au-
tres paroles de Jésus, non moins nombreuses ni moins so-
lennelles, un sens tout différent de celui qu’elles devaient
avoir primitivement.— Tout celaest arbitraire, inadmissible.
Il faut chercher une autre solution.

Elle se trouve, je crois, dans ces deux observations princi-
pales: 1° La résurrection, le jugement, le retour de Jésus-
Christ, I'établissement du royaume de Dieu, etc. ne sont pas
des événements contemporains les uns des autres, mais suc-
cessifs.

20 Plusieurs des expressions employées par Jésus-Christ
sont figurées : en particulier celles qu’il a empruntées aux
propheétes et aux psaumes.

111
L’enseignement eschatologique réel de Jésus-Christ.

Conformément a ces deux principes, j’ai eséayé d’établir
dans les études susdites, que, d’aprés toutes les déclarations
de Jésus relatives & ces divers sujets :

1o La résurrection n’était pas, dans sa pensée, un événe-
ment ¢ venir, lointain, qui dat se produire sur la terre lors
de son retour ou parousie, et d’'une nature matérielle ou cor-
porelle, mais une réalité d’ordre spirituel et céleste qui s’ac-
complit & la mort de chaque fidéle et & laquelle ont été jugés
dignes depuis longtemps d’avoir part les justes de 'ancienne
Alliance, qui « tous vivent ¢ Diew et sont pareils aux angesy»
(Luc 20 : 35-38 et parall. 2) ;

1 Christianisme au vingtieme siécle, 1¢r oct. 1909, p. 329. Ce n’est pas seu-
lement & I'extréme gauche, ¢’est aussi a l'extréme droite théologique qu’on se
- permet de telles suppositions. Pourquoi tant de sévérité pour les uns et tant d’in-
dulgence pour les autres ! Pourquoi deux poids ou mesures différents pour des
procédés identiques, appliqués seulement & des paroles différentes?

2 Un texte unique de I’évangile de Jean (5: 28 s.) ne semble exprimer uné
idée différente que parce qu’il a été mal traduit par la Vulgate : Nolife mirari
hoc, quia venit hora, ete. M. Stapfer, dans sa version du Nouveau Testament, a



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS=CHRIST 105

20 Que la venue du Fils de ’homme sur les nuées du ciel
devait avoir lieu a partir du moment (an’ apm, amo tou wwv) Ol
Jésus parlait devant le sanhédrin (Mat. 26 : 64 et parall.) et
que cette image du triomphe du Messie ne doit pas plus étre
prise & la lettre dans les évangiles que dans le livre de Da-
niel, auquel elle est empruntée ;

3¢ Que le jugement dernier que Jésus-Christ s’atlribue n’est
placé par lui ni sur terre ni a ’époque de sa parousie future,
mais dans le ciel & partir du moment prochain ou il serait
entré dans la gloire céleste et se serait assis & la droite de
Dieu sur son trone (Mat. 16 : 27 ; 25 : 31);

4° Que Jésus n’a nullement enseigné que Uunivers phy-
sigue diit étre détruit au moment de sa parousie, vu que,
comme tous les écrivains sacrés de ancienne Alliance, il
considérait les cieux et la terre comme éternels dans ’avenir.

Je ne puis ni ne veux reprendre ici la discussion de toutes
ces questions indissolublement liées entre elles. Je me borne-
ral & quelques observations complémentaires.

v
Le royaume de Dieu.

Comment peut-on soutenir sérieusement que, «dans l'en-
seignement de Jésus, la notion du royaume de Dieu est une
notion eschatologique, qu’elle vise toujours (1) la fin du siécle
présent et ’établissement du royaume messianique sur la
terrel,» et que «tel est le résultat anquel on est amené,
quand on examine lmpartialement et attentivement les
texles 2?»

Quand Jésus dit, par ex.: Cherchez d’abord le royaume
et la justice de Dieu (Mat. 6 : 33), et qu’il ajoute un peu plus
loin (7 : 7): Cherchez et vous trouverez, car quiconque

mentionné en note ma traduction comme possible : « Vous élonnez-vous de ceci,
que, etc.?» — Voir Revue de théol., 1909 de Montauban, p. 273. La vie fulure d’a-
preés Uenseignement de Jésus-Christ, ete.

1 Vie nouvelle, 25 septembre 1909.

2 Revue de théol. de Montauban, 1909, p. 463.



106 CH. BRUSTON

cherche trouve, etc., cela peut-il raisonnablement signifier :
Cherchez bien le royaume de Dieu, mais vous n’y entrerez
que « quand cette réalité a wvenir sera présente sur Ia lerre,
quand le Fils de 'homme sera venu dans ou avec ce royaume,
accompagneé de ses anges, pour présider le jugement finalt!»

On demeure stupéfait devant de pareilles affirmations. Et
ce qu’il v a de plus incompréhensible encore, ¢’est que, pour
prouver que Jésus a toujours placé le royaume de Dieu dans
I’avenir, on cite cette parole : Le royaume de Dieu est apparu
sur vous (Lue 11 : 20 ; Mat.12:282)! Comprenne qui pourra !

Quand on lit encore aprés cela qu’en disant : « Vous n’en-
trerez pas dans le royaume des cieux » (Mat. 18 : 3), Jésus a
parleé, 1a comme ailleurs, d’'une réalité d’ordre extérieur, @
venir encore, ou l'on ne pourrait entrer que quand cette
réalité ¢ venir serait présente sur la terre» (p. 462), on se
demande si 'on réve. Nous ne sommes pas habitués, en
France, a des affirmations de ce genre,

TL’allemand dans les mots peut braver la clarie,
Mais le lecteur francais veut étre respecté.

Il est extrémement pénible d’avoir 4 signaler dans une
Revue de théologie de pareilles assertions et inutile, je m’as-
sure, de les discuter plus longuement.

Rappelons seulement que Jésus a dit aussi: « Depuis lesjours
de Jean-Baptiste, le royaume de Dieu s'avance avec force et
des violents le dévastent » (Mat. 11 : 12 et parall.). On pouvait
donc le trouver et y entrer, puisque des violents essayaient
déja de le détruire.

1 Ibid. — Est-il nécessaire de faire ohserver que le royaume et la justice de
Dieu ne peuvent étre séparés ! La justice de Diew est sans doute ici la condifion
de Pentrée dans le royaume de Dieu, c¢f. 5: 20, — Comment Oltramare et Stapfer
ont-ils pu traduire : « Le Royaume (!) et sa justice » ? Le pronom avrov sert mani-
festement pour les deux substantifs. Stapfer a corrigé plustard celte faute (4 éd.
1909 : Le Royaume de Dieu el sa justice). €ela vaut mieux, mais a U'inconvénient
de laisser croire & la plupart des lecteurs que sa jusfice est celle du Royaume de
Dieu, tandis que, Q’aprés le texte original, ¢’est celle de Diea,

2 Ibid., p. 460. La traduction du verbe épfacey n'est pas irés correcte, mais
cela est peu de chose, en comparaison de linterprétation qui en est donnée.



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 107

Et ¢’est précisément parce que tout le monde peut y en-
trer dés maintenant que nous devons chaque jour demander
a Dieu : Que ton nom soit sanctifié, que ton régne (ou ton
royaume) vienne, que ta volonté se fasse, comme dans le
ciel, aussi sur la terre %,

Qu’est-ce que la notion eschatologique du royaume de Dieu
a de commun avec tous ces textes? Le nom et la volonté de
Dieu, mentionnés en paralléle avec son régne (ou royaume),
doivent-ils donc étre, I'un sanctifié et I’autre accomplie sur la
terre, uniquement & partir de la fin du monde?...

V
La venue sur les nuées et la venue (?) pour le jugement.

L’une des causes principales de Pobscurité apparente des
déclarations de Jésus a ce sujet, c’est qu’on a identifié a tort
la venue (?) prochaine pour le jugement (Mat. 16 : 27 ; 25: 31)
avec la venue (prochaine aussi) sur les nuées du ciel (24:
29 ss.; 26 : 64). 11 v a sans doute de grandes analogies entre
ces deux notions. L’une et autre de ces venues (épyeofar) €5t
prochaine et glorieuse; et de méme que l'une est suivie du
rassemblement de toutes les nations devant le Fils de '’homme
(25 1 32 guvaylnoovra dumposley adton xrd), l'autre est accompagnée
du rassemblement de ses élus (émowabovory 24 : 31) des quatre
points cardinaux,

Mais la différence entre ces deux textes n’est pas moins
évidente que leur ressemblance, quand on les examine avec
quelque attention : qu’est-ce qui autorise & identifier le ras-

1 Cette fin de la phrase se rapporte aux deux premiéres demandes aussi bien
qu'a la troisiéme. Le nom de Dieu est déjA sanctifié dans le ciel et sa volonté y
est faite (par les anges et les élus). Son royaume y existe aussi, et nous pouvons
y entrer dés maintenant, comme nous pouvons sanctifier son nom et faire sa vo-
lonté.

Au reste, entre le nom et la volonfé de Dien, sa [aocilera doit désigner son
regne ou son gouvernement royal plutét que son royaume, cf. Tob. 13:1:
evioyntog 6 feog... kat 7 Pacidea avrov. Cette Baciiete de Dieu consiste d'apres
la suite, en ce qu’il chdtie et fait miséricorde, etc., c’est-a-dire en ce qu'il gou-
verne le monde,



108 CH. BRUSTON

semblement de toutes les nations, c’est-a-dire de tous les in-
dividus (adtovs), devant le trone du Christ, pour étre jugés par
lui, avec le rassemblement de ses élus (seulement), & son de
trompe et avec un étendard (onpsiov) 1 7 Ce sontld des locutions
et des images trop différentes pour qu’elles puissent exprimer
exactement la méme idée et se rapporter & un seul et méme
événement.

Ce n’est pas tout. Dans la premiére de ces descriptions
(Mat. 25), le Christ est assis sur son trine, qui est aussi le
trone de Dieu, donc dans le ciel ; dans la seconde, au con-
traire (ch. 24), toutes les tribus de la ferre le voient venant
sur les nuées, et ses élus sont rassemblés vers lui des quatre
vents, ¢’est-a-dire des quatre points cardinaux, donc aussi
sur la terre. Et il n’est pas assis sur son trone, puisqu’il vient
au contraire sur les nuées du ciel, & son de trompe et banniere
déployée. Ce sont donc deux notions fort différentes; il s’agit
de deux événements différents. Impossible de les identifier.

Enfin, la venue sur les nuées commence ¢ partir du mo-
ment ol Jésus parle devant le sanbédrin (anr’ apre 26 : 64) ; on
la verra en. particulier a la suite de la ruine du judaisme
(24 1 29 ss.); elle peutl étre prévue et les contemporains en
seront témoins (v. 32-34). La venue pour le jugement, au
contraire, personne n’en connait ni le jour ni I'heure (24 :
36 ss.); personne ne peut donc la prévoir. Cest pourquoi il
faut veiller et se tenir prét (ch. 25).

Comment peut-on identifier des idées si différentes, si di-
vergentes, si opposées ?

Distinguez-les, au contraire, comme elles le sont dans le
texte (mais (3:) quant & ce jour-la, etc., 24 : 36), et comme
je l'ai fait dans la deuxiéme des études mentionnées précé-
demment, et tout devient alors beaucoup plus clair. On peut
le voir en détail dans cette étude.

Il faut observer enfin que si Jésus doit s’asseoir sur un
trone quand il viendra du ciel pour juger le monde, il s’as-
siera donc successivement sur deux ftrones également glo-

1 Allusions a Esaie 27 : 13 et 11 : 10. V. La vie future d’apreés Jésus-Christ.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JESUS-GHRIST 109

rieux, dont I'un est au ciel et dont l'autre sera alors sur la
terre. Certains théologiens ne reculent pas devant une telle
conséquence. Mais tout le monde n’a pas la méme intrépi-
dité. Quand on s’apercoit qu’une voie aboutit & un précipice,
on revient généralement sur ses pas. Quand une supposiion
conduit & ’absurde, il faut 'abandonner.

Vi

Réponse a quelques objections.

On m’a adressé récemment quelques objections, quelques
reproches, dont je dois dire un mot avant de terminer.

1. On m’a reproché d’abord de « défigurer ou d’anéantir
I’enseignement le plus catégorique et le plus authentique du
Christ, de lui enlever l’honneur supréme, celui d’étre,
comme il laffirme solennellement, le juge final et supréme
de 'humanité sur la terre!. » Remarquez ces derniers mots
sur la terre. Cest grace a ces trois mots que la phrase n’ex-
prime pas une fausseté.

Si quelqu’un osait, en effet, me reprocher d’avoir contesté
que le Christ soit «le juge final et supréme de 'humanité, »
je lui demanderais 8’il a lu mes ouvrages sur ce sujet. Mais
il est parfaitement vral que je n’admets pas qu’il le soit ou,
pour parler plus correctement, quil doive Uétre seulement
dans un avenir plus ou moins lointain et sur la terre. Je crois
qu'il U'est dans le ciel, depuis le moment ot 1l a été élevé a
la droite, sur le trone de Dieu et ou «toute puissance lui a
été donnée dans le ciel et sur la terre, » conformément aux
promesses prophétiques (Ps. 110, etc.).

Et si je le crois, c’est parce que je suis persuadé que c’est
14 ce que Jésus-Christ a réellement enseigné.

Il in’est impossible d’entreprendre ici une telle démonstra-
tion. Je me borne & renvoyer le lecteur aux études mention-
nées précédemment 2.

1 Revue de théol. (Montauban), 1909, p. 465.

2 La premiére est épuisée; la seconde fait partic de mes FEludes bibliques,

Nouveau Testament (1908). Voir aussi La vie future d’aprés saint Paul (1895),
"et divers articles dans la Revue de théologie de Montauban et ailleurs.



110 CH. BRUSTON

Il est vrai que les paroles de Jésus relatives a ce sujet ont
été souvent, — généralement, si 'on veut, — comprises au-
trement et que quelques-unes offrent de trés grandes diffi-
cultés exégétiques. Mais il en est un bon nombre qui sont
parfaitement claires et qui expriment I'idée que je viens
d’indiquer. Est-il raisonnable de se fonder sur les premiéres
pour nier ce que les secondes enseignent si clairement? Je
ne le pense pas.

2. Le méme auteur assure que ces «textes sont tellement
clairs, tellement précis qu’il est impossible de ne pas les ad-
mettre (ou plutot les entendre) dans leur sens littéral ». Mais
moi qui al passé la plus grande partie d’une vie déja longue
a étudier les écrits de I’Ancien Testament, auquel la plu-
part de ces textes font allusion, il ne m’est pas interdit, je
pense, d’avoir une opinion différente. Je ne fais nullement
pour cela « table rase des prédictions les plus solennelles» de
Jésus-Christ. Je tache seulement de les comprendre dans
lewr vrai sens. On peut voir dans mon étude sur les Prédic-
tions de Jésus pourquoi je n'admets pas que, dans la descrip-
tion du jugement (Mat. 25), orav &bn xtd (v. 31), — pas plus
que pehe épyeabur (16 : 27), — parle de «la venue du Fils de
homme dans sa gloire sur la terre, a la fin du monde, mals
bien de son entrée dans la gloire céleste au moment, alors
prochain (uedler), de sa résurrection et de son ascension. Ce
qui est absolument indéniable, c’est que le verbe épyopa signi-
fie aller et que si quelqu'un disait : Je vais aller, ou: Quand
je serai allé (o que ce soit), nul ne s’imaginerait qu’il veut
dire : Je vais (bientot) revenir (ici), ou : Quand je serai revenu
(ici) | Aller, c’est-a-dire s’en aller, et revenir sont des idees
trop différentes pour étre confondues. Et d’ailleurs épyesfar
signifie bien venir, mais non revenir.

J’ai déja fait observer que si Jésus avait voulu dire cela, il
se serait bien gravement trompé, vu qu’il n’est pas encore
revenu pour le jugement dernier au bout de mille neuf cents
08 L.

En fait de clarté et de précision, les textes qui parlent de
la proximité de la parousie et du jugement ne laissent abso-



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 111

lument rien & désirer : il est impossible de ne pas les com-
prendre. Pourquei donc ne pas vouloir en tenir compte ? De
quel droit supposer qu’ils ont été altérés ou transposés ou
modifiés de telle sorte qu’ils expriment maintenant une idée
toute différente de celle que Jésus voulait réellement expri-
mer ? Et si ’'on se croit autorisé & ne pas «les admettre dans
le sens » qu’ils ont incontestablement (A ce qu’'on avoue), com-
ment ose-t-on reprocher a d’autres de les entendre autre-
ment ? N'est-ce pas ce qu’on appelle avoir deux poids et deux
mesures, ou ce que le fabuliste a nommé les deux bhesaces:

Dieu fit pour nos défauts la poche de derriére,
Et celle de devant pour les défauts d’autrui!

Mon erreur (si c’en est une) est singuliérement moins
grave que le procédé radical auquel d’autres ont recours; je
combats l'interpretation littérale ou traditionnelle de quel-
ques lextes obscurs; eux, ils attaquent le texte méme de
plusieurs passages trés clairs, qu’ils déclarent altéré. Aprés
quoi, ils se prétendent conservateurs! et c¢’est moi, 4 les en-
tendre, qui suis un démolisseur, qui « fais table rase des dé-
clarations de Jésus», etc.! 1l me semble pourtant que si
quelqu’un fait table rase de ces déclarations, ce n’est pas ce-
lui qui en respecte le texte et 'admet comme authentique,
mais plutot ceux qui, dans I'intérét d’'une opinion précongue
ou pour défendre une doctrine quelconque, prétendent qu’il
a été si gravement altéré, en plusieurs endroits, qu’il renferme
aujourd’hui une prédiction fausse, au lieu de la prédiction
vrate réellement prononcée par Jésus |

Combattre une opinion des Péres de 'Eglise ou de certains
commentateurs, serait-ce donc plus audacieux que d’accuser
d’erreur les évangélistes eux-mémes ? Et quelle est cette nou-
velle espéce d’orthodoxie qui consiste & soutenir I'infaillibilité
ou tout au moins la pleine certitude de I'interprétation tra-
ditionnelle ou vulgaire, tout en admettant que les textes in-
~ terprétés eux-mémes sont si peu infaillibles, si peu certains,
gu’en plusieurs endroits ils disent tout autre chose que ce
que Jésus a dit réellement ?...



112 CH. BRUSTON

L’interprétation ordinaire des deux textes relatifs a la ve-
nue pour le jugement est grammaticalement inadmissible.
Voila un fait que je recommande & la plus sérieuse attention
des théologiens et tout spécialement des exégétes. Il faut bien
que je le fasse moi-méme puisque personne, depuis dix ans,
n'a paru s’apercevoir de son importance capitale dans la
question de l'enseignement eschatologique de Jésus-Christ,
qu’il éclaire et simplifie singuliérement 1.

Quand Jésus dit : « Le Fils de ’homme uelket Epyeao v T d0&x
Tou warpos avrovy (Mat. 16 : 27), il exprime exactement la méme
idée que quand il dit: mpos oz épyope (murzp). Pére, je vais vers
toi. Jean 17 : 11.

Le jugement dernier a donc lieu dans le ciel depuis dix-
neuf cents ans. Cest 1a que tous les hommes doivent compa-
raitre ou plutdt « étre manifestés (tels qu’ils sont) devant le
tribunal du Christ» (2 Cor. 5 : 10). Le jour que Dieu a établi
pour cela (Act. 17 : 31) et que Jésus appelle ce jour-la (Mat.
24 : 36, etc.), était prochain (pehde) au moment méme ol il
parlait.

3. Quant a la venue sur les nuées du ciel, en particulier,
on a allégué en faveur de l'interprétation ordinaire un argu-
ment auquel je ne pouvais guére m’attendre. On assure que

1 Quimporte cela & la plupart des théologiens évangéliques d’aujourd’hui? Ils
laissent sans s’émouvoir attribuer a Jésus les plus graves erreurs ou illusions ; et
quand on vient leur dire que les textes des évangiles d’ou elles sont tirées ne
peuveni pas raisonnablement signifier cela, ils ne veulent pas en entendre parler
et préférent continuer i croire qu’ils renferment bien des prédiclions qui ne se
sont pas encore réalisées, mais qui se réaliseront un jour, bien que Jésus ait dé-
claré solennellement qu'elles s'accompliraient & bréve érhéance; ce qui ne les
empéche pas d’ailleurs d’affirmer énergiquement son infaillibilité et celle des
livres bibliques!... Accorde cela qui pourra!

On affecte méme, dans certains milienx, de considérer comme hérétiques ceux
qui soutiennent que ni Jésus ni les évangélistes ne se sont trompés sur ce point,
et comme orthodoxes ceux qui afiirment que les évangélistes ont commis plu-
sieurs erreurs graves et qui se fichent et s’indignent contre ceux qui essaient de
prouver qu’il n’en est rien.

Voila depuis trente ans la situation dans notre bonne Eglise réformée évangé-
lique de France. Cela est paradoxal, incroyable, mais c’est ainsi. Il n’est pas mau-
vais qu'une Revue de théologie en conserve le souvenir 4 nos successeurs.



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 113

la vision de Daniel, & laquelle cette locution est empruntée
(ch.7), « ne comporte pas une interprétation spiritualisante. »
On est allé jusqu’a dire qu’il serait absurde de le prétendre 1.
La prétention est pourtant un peu moins absurde qu’on ne
se plait & le croire dans lintérét de l'interprétation matéria-
lisante ou judaisante.

Constatons d’abord que le livre de Daniel parle de la pre-
miére et unique venue du Messie, et nullement d’une seconde
venue ou d’un retour, dont les anciens prophétes n’avaient
et ne pouvaient avoir aucune idée.

Il représente cette venue d’abord sous I'image d’une pierre
detachée d’'une montagne et brisant une grande statue (ch. 2),
ensuite sous celle d’un fils d’homme venant sur les nuées du
ciel et fondant sur la terre un royaume éternel (ch. 7). Que
ce soient 14 deux images ou symboles d’un seul et méme évé-
nement, a venir pour le prophéte, ¢’est ce dont personne n’a
jamais douté. Le Messie, le futur descendant de David, ne
devait pas plus réellement tomber d’une montagne que s’avan-
cer sur les nuées!... La seconde expression est donc symbo-
lique, figurée, aussi bien que la premiere.

Observons encore que cette venue d’un fils d’homme avec
les nuées du ciel est paralléle & celle des quatre bétes qui
précédemment étaient montées de la mer et qui représentent
les quatre grands empires de 'ancien monde. Comme ces
quatre empires n’étaient pas réellement montés de la mer,
il en résulte évidemment que la vision du chapitre 7,
tout comme celle du chapitre 2, est symbolique, en ce qui
concerne la venue du Messie ou du royaume messianique
avec les nuédes du ciel, aussi bien qu’en ce qui concerne les
quatre bétes montées de la mer.

Jésus n’a fait qu'appliquer & sa seconde venue les termes
employés par Daniel pour désigner la venue unique du Mes-
sie; il est donc vraisemblable a priori que ces termes sont
symboliques dans sa bouche aussi bien que dans le livre de
Daniel ; et 'argument se retourne ainsi contre celul qui a
eu 'imprudence de 'alléguer.

1 Revue de théologie (Montauban), 1909.

THEOL. ET PHIL. 1911 8



114 CH. BRUSTON

Dans un cas comme dans’autre, il s’agit assurément d’'une
venue swr la terre. Mais que ce soit, dans les évangiles, « une
venue matérielle (de Jésus-Christ) pour le jugement dernier, »
c’est-a-dire pour de grandes assises ol, « dans une solennelle
et unique circonstance, toutes les nations seront rassemblées,
¢ la fois, devant leur juge supréme» (on ne dit pas com-
ment!), voilda ce que je ne saurais admettre, non seulement
parce qu'une telle notion est fantastique et invraisemblable
au supréme degré, mais aussi et surtout parce qu’elle ne
ressort nullement des textes, qui expriment au contraire trés
clairement en plusieurs endroits une idée fort différente.

Au reste, comment toutes les nations pourraient-elles étre
rassemblées ¢ la fois devant Jésus-Christ revenu du ciel en
chair et en os ? On suppose que tous les hommes de tous les
temps et de toutes les régions seraient préalablement ressus-
cités, eux aussi, en chair et en os. Fort bien ! Seulement les
textes qui parlent du jugement dernier ne disent absolument
rien de pareil!, et quand Jésus parle ailleurs de la résurrec-
tion, il la représente clairement comme une chose actuelle
et qui a méme eu lieu déja depuis longtemps pour les jus-
tes de lancienne alliance: « CGeux qui ont été jugés dignes
d’obtenir ce siécle-1a et la résurrection d'entre les morts ni ne
se marient ni ne sont donnés en mariage », ete. (Luc 20 : 35-
38).

(Pest en vain que les exégéles matérialisants s’efforcent de
faire entrer dans ce passage capital la notion d’une résurrec-
tion future et matérielle ou corporelle. Les termes du texte
original ne le permettent absolument pas.

1 Je vois encore la stupéfaction et le sourire d'incrédulité de Jean Réville
quand; a la suite d’'une conférence ou il avait attribué a Jésus ces idées matéria-
listes, je lui demandai ou il avait vu, dans les évangiles, que les morts dussent
ressusciter pour le jugement dernier. « Mais dans les chap. 24 et 25 de ’évan-
gile de Matthien!» me répondit-il. « Veuillez les relire, lui dis-je, et vous
assurer qu'il n'y est absolument pas question de la résurrection. » Il les relut
sans doute, car sa conférence imprimée est fort différente, sur ce point, de celle
qu’il avait prononcée dans plusieurs villes du Midi : Tonneins, Montauban etc.



DE L'ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 115

VII

Quelques principes herméneutiques.

1. Aujourd’hui comme jadis, quelques théologiens sem-
blent avoir la prétention de s’emparer de la clé de la science,
et non seulement ils n’y entrent pas eux-mémes, mais ils
montent pour ainsi dire la garde pour empécher les autres
d’y entrer. On dirait qu’ils veulent étre crus sur parole, et
ils ne craignent pas de fulminer contre ceux qui ont I’audace
d’exposer, avec preuves a U'apput, des résultats scientifiques
différents de ceux qu’ils ont adoptés 1.

« Cris impuissants ! fureurs bizarres | » Entreprise vaine et
chimérique! La clé de la science exégétique (puisque c’est
d’elle qu’il s’agit) n'appartient & personne: elle est & tout le
monde, je veux dire & quiconque prend la peine de s’infor-
mer du sens exact des mots, d’observer scrupuleusement les
lois de la grammaire et de considérer avec soin les rapports
des idces entre elles. L'usage, la grammaire et la logique,
voila les bases principales de 'exégese.

2. Il faut prendre garde aussi de ne pas attribuer & un au-
teur, dans un passage difficile, une idée incompatible avec
une ou plusieurs idées certainement exprimées par lui dans
le méme ouvrage ou au méme moment,

3. Il ne faut pas non plus, sous prétexte d’éclaicir des pa-
roles suffisamment claires par elles-mémes, les rapprocher
de déclarations d’un auteur différent et vouloir retrouver
exactement la méme notion dans les unes et dans les autres.
Il n’est pas prouvé, par exemple, que Jésus-Christ ait di né-
cessairement avoir les mémes notions que les Pharisiens, les
auteurs des apocalypses juives ou les rabbins talmudiques,
sur le Messie, le royaume de Dieu, la résurrection et le ju-
gement. J’aurai méme la hardiesse de soutenir que, a priori,
cela est bien peu probable.

D’autant plus que les idées des Juifs de ce temps-la

1 ¢ Si quelqu'un vient 4 exprimer une opinion différente de laleur, on lui court

sus sur-le-champ comme & un brouillon et & un sectateur de nouveautés. » Bacon,
Novum organum, 90.



116 CH. BRUSTON

n’étaient pas aussi fixes et immuables qu'on se I'imagine
parfois, et qu’a coté d’'un courant matérialiste et national, il
y avait aussi un courant spiritualiste et universaliste, presque
aussi puissant que le premier. On lit en effet dans un des ou-
vrages les plus complets et le mieux documentés sur ce sujet :

« La formule le monde (0lam) & venir est employée aussi
bien en parlant de I’eschatologie du peuple qu’en parlant du
salut individuel. Cette formule rabbinique suppose difficile-
ment la destruction de 'univers actuel ; ’ancienne théologie
rabbinique ne parle pas de la fin du monde.... On dit méme
aller dans le 6ldm habbd (le monde & venir) pour dire aller au
cielt. »

« Le courant de l'individualisme coule de plus en plus
fort dans le judaisme de cette époque.... Les besoins indivi-
duels sont d’abord entrés dans l'eschatologie, jusqu'a ce
qu’ils en ont fait finalement une maison tout a fait nouvelle,
plus grande que l'ancienne. De plus, la piété individuelle
fait de tout temps concurrence a1’eschatologie, surtout quand
I'ame est en état de faire descendre Dieu en elle méme, ete.
Rien d’étonnant & ce que dans les derniers siécles avant Jé-
sus-Christ, le judaisme soit sorti de la barriére de la nation
et ait compris le prix de I'dme» (p. 58).

« Le caractére du judaisme, c’est le syncrétisme » (p. 61).

« A travers toute cette période (depuis Daniel jusqu’a
Aqiba), les deux types différents d’eschatologie juive existent
Pun a coté de Uautre » (p. 68).

De quel droit, avec quelle vraisemblance ose-t-on prétendre
que Jésus-Christ a di adopter le type matérialiste de préfé-
rence au spiritualiste? Le contraire n’est-il pas, en soi, infi-
niment plus probable?

Ce type spiritualiste est visible dans la plupaert des paroles
de Jésus, non seulement dans I’évangile de Jean, mais aussi
dans les synoptiques.

On est donc pleinement autorisé (4 moins d’impossibilité
absolue) & interpréter dans le méme sens celles dont la signi-
fication est moins claire. Malgré les affirmations contraires,

1 P. Volz, Jiidische Eschatologie, p. 57.



DE L’ESCHATOLOGIE DE JESUS-CHRIST 117

je crois qu’une telle impossibilité n’existe pas. Mais & suppo-
ser qu’elle existidt, pourquoi jugerait-on de la pensée de
Jésus-Christ d’apres quelques passages obscurs plutdt que
d’aprés I’esprit général de son enseignement ? La raison or-
donne de déterminer le sens du détail d’aprés ’ensemble,
qui est lumineux ; et il serait souverainement déraisonnable
d’essayer d’obscurcir celui-ci par deux ou trois passages, plus
ou moins difficiles & comprendre, qui, entendus dans un cer-
tain sens, seraient en contradiction avec tout le reste.

4. 11 n’est pas prouvé non plus que les chrétiens primitifs
aient toujours compris exactement ce que d’autres chrétiens
leur avaient rapporté, ni que ceux-ci eussent reproduit sans
la moindre altération la pensée de Jésus-Christ sur son retour.

Ecoutons d’abord le Maitre lui-méme, lui seul!. Nous ver-
rons bien ensuite si ses idées concordent ou non avec celles
de ses disciples, de ses contemporains ou méme de ses enne-
mis | Et si elles ne concordent pas tout a fait ou pas du tout,
n’allons pas tordre le sens de ses paroles au profit de celles
des autres, quels qu’ils soient. Préférons sans hésiter ’ensei-
gnement de Jésus-Christ & celui des rabbins ou des faiseurs
d’apocalypses de son temps et méme & celui d’un ou plusieurs
apotres. Cela vaudra mieux que de s’acharner 4 obscurcir ce
qui est clair ou de s’obstiner 4 ne pas comprendre ce que
tout lecteur des évangiles comprend sans aucune difficulté.

5. Il faut enfin joindre & tout-cela, pour bien comprendre
les livres du Nouveau Testament, une connaissance assez
étendue de ceux de I’Ancien, auxquels Jésus-Christ et les
apotres font si souvent allusion. Cela est particulierement
necessaire pour saisir le sens du grand discours eschatolo-
gique (Mat. 24 et 25).

La ou I'une ou 'autre de ces conditions indispensables est
absente, il n’y a pas, il ne peut pas y avoir d’exégése sérieuse
du Nouveau Testament. A plus forte raison s’il en manque
plusieurs !

1 Parle seul 4 mon dme et qu’aucune science,

Qu’aucun autre docteur ne m’explique tes lois.
P. CORNEILLE.




	De l'eschatologie de Jésus-Christ

