
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Artikel: Le messie dans le targum des prophètes

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES

PAUL HUMBEET1
bachelier en théologie.

Que reste-t-il donc clans le Targum des souffrances du
Messie2? En tout et pour tout, deux timides remarques : au

v. 3 la passagère mention d'une époque où le Messie, sans
doute au début de sa carrière3, sera objet de mépris; et au

v. 12, l'éloge de son abnégation, lEJSj KfiÎU1? 1DÜ, litt. : il
a livré son âme à la mort. Quelle est au fond la portée de

cette notice? faut-il croire, avec Wünsche4, que le Messie

est « mort » pour sauver son peuple, ou bien, avec Dalman5,

que dans son zèle il a seulement risqué sa vie, qu'il s'est donné
tout entier à son œuvre pour en amener beaucoup à l'obéissance

de la loi? Nous penchons résolument pour cette
seconde manière de voir6 : Dans tout le Targum des Prophètes
il n'est jamais parlé de la mort (expiatoire, salutaire) du

1 Voir livraison de septembre-décembre 1910, p. 420.
5 rpltflsW "hin, ci. sur cette expression Dalman, Leid. Mess., p. 42, note 2,

cf. Mat. 24 : 8.
3 En tout cas, temps antérieur à l'éclatante victoire du Messie sur les païens :

4 Wünsche, op. cit., p. 42
5 Dalman, Leid. Mess., p. 48.
6 C'est également le parti qu'adoptent le P. Lagrange, op. cit., p. 243; Weber,

op. cit., p. 345; et M. le prof. Bruston, dans son très bref, mais excellent article
de l'Encyclopédie des sciences relig., de Lichtenberger, XII, p. 339.



6 PAUL HUMBERT

Messie ; ce silence absolu interdit de trop presser les termes
d'Es. 53 :12. Mais surtout le Targumiste n'a pas, dans Es. 53,
altéré délïbéremment tous les endroits peignant les
souffrances du serviteur pour, finalement, le faire mourir pour
les siens. Noni le traducteur fait des efforts désespérés pour
échapper à l'idée d'un Messie souffrant, il a interprété tel
verset au rebours du bon sens (v. 2, 7, p. ex.), il insiste sur
les malheurs d'Israël, des impies, des païens, du sanctuaire,
toutes idées étrangères au contexte hébreu; il n'est qu'une
conception qu'il bannisse de son horizon : celle-là même qui
domine le grand anonyme qui composa les cantiques de

l'Ebed, l'idée d'un Ebed homme de douleurs, frappé pour
nos forfaits et portant en son corps nos langueurs1. Il est

d'ailleurs des cas, le grand dictionnaire de Jastrow2 l'assure,
où les mots en question signifient « risquer » sa vie, et rien
de plus : le langage courant nous autorise donc à en rester,
pour Trg. Es. 53 : 12, à la notion de dévouement, de la
« généreuse audace » pour reprendre un mot du P. Lagrange.

Nous renonçons à pousser davantage le portrait du Messie

du Trg. d'Es. 53: aussi bien grouperons-nous dans notre
seconde partie ces « membra disjecta ».

Jér. 23 : 5-6: Dieu promet à David de lui susciter un
« germe juste » (p'HIS !~!522£)> et ajoute « il régnera en roi,
il prospérera, il pratiquera lajustice et l'équité dans le pays. »

Duhm3 observe avec raison « qu'il parle avant tout d'un
descendant de David.... mais il ne sera, cela va sans dire, que
le premier d'une série de rois davidides. » En effet, Jérémie

parle ailleurs (22: 4) de plusieurs souverains
messianiques4.

Dans ce )~!/D2£ Jonathan découvre le Messie : « Voici les

jours approchent, dit lahvé, où je susciterai à David un
1 S'agit-il du Messie dans T. M.? question que nous n'avons pas à aborder ici.
2 Cf. Jastrow, Dictionary of the Targumim, vol. II, sub *1DÖ; B. Mets. 112a :

nrPtib 1ÛJtJ> nXIDÜ « He delivered himself to death, i. e. risked his life. »

Dans d'autres cas, il peut bien s'agir du martyre.
3 Duhm, Jeremia, ad loc.

41X05 b» T'iti? vvaf Boba



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES /

Messie juste1 ; il gouvernera en roi, prospérera et rendra la

justice dans le pays conformément au droit et à l'équité
(v. 5). En son jour la maison de Juda sera délivrée et Israël
vivra dans la sécurité; et voici le nom qu'ils lui donneront :

En son temps nous viendra de lahvé le salut2. »

Passage assez insignifiant, qui nous apprend toutefois que
le Messie fait partie de la race de David (cp. Trg. Es. 11 :1 ;

Jér. 33:15 ; Zach. 3 : 8 ; 6 :12) ; les Israelites, dit Jérémie,
appelleront le Messie « lahvé notre justice, » ce que le Targum
interprète avec exactitude par ce nom grandiloquent : « en

son temps le salut nous viendra de lahvé. » Alors sonnera

pour Israël l'heure de la délivrance, la miraculeuse sortie

d'Egypte sera éclipsée par l'intervention, — combien plus
merveilleuse — de Dieu lors de la crise messianique.

Jér. 30:9 : Ici aussi le T. M. promet à Israël, moins un roi
messianique, qu'une dynastie davidique : « ils serviront David

leur roi, que je leur susciterai, s Le Targum en fait une
prophétie nettement messianique et traduit : « ils serviront
lahvé leur Dieu, et obéiront au Messie, fils de David, leur roi
(TH Ì2 stfPPtUJÏÏ), que je leur donnerai. »

Prévenons ici une méprise : si Jérémie paraît attendre une
dynastie davidide pour le temps du rétablissement de son

peuple, le Targum ne saurait partager ce point de vue. Pour
Jérémie le David à venir est une grandeur plus ou moins
imprécise et collective, mais dans le Targum on parle
toujours du Messie : les contours de l'espérance messianique se

sont précisés, le personnage a pris corps, c'est un individu
unique, d'un cachet caractéristique. C'est « le Messie »

(XrPÖÜ); jamais le Targum ne mentionne une dynastie
de Messies3; bien plus, l'époque où ce héros régnera tire

1

Kptït "o : sic Reuchl., et Regia : Trg. lisait probablement dans T. M. :

ptî£ ")0. Bomberg-Buxtorf ont : ^p^tJtt "ö.
2 Dalman, Aram. Wörterbuch, sub Knot donne entre autres acceptions celle

de « Heilsthat. »

3 La mention d'enfants du Rédempteur (« un rédempteur viendra pour Sion,

pour ramener les rebelles de la maison de Jacob à l'obéissance de la loi... ») dans

Trg. Esa. 59 : 20 sq. nous empêche également d'y voir le Messie.



b PAUL HUMBERT

de lui son nom, le « siècle du Messie » (1 Rois 5 : 13 :

KHPtÖÖl fctïPJ?) : u n'a donc pas de compagnons, puisque
sa grande figure domine tout l'âge messianique. Et, si l'on
s'achoppait à l'expression du Trg. de 1 Rois 5 :13 : « les rois
de la famille de David qui régneront dans le siècle présent
et dans le siècle du Messie, » nous répondrions qu'au dire du
Targum Salomon n'a nullement prophétisé sur les rois
messianiques : Salomon prévit tout bonnement la prospérité de
la maison de David, prospérité telle que son ultime et plus
célèbre héritier sera digne d'être le Messie, le roi de gloire de

l'Israël à venir1.
Jér. 30:21 : « Son chef sera tiré de son sein, proclame

Jérémie, son dominateur sortira du milieu de lui..., » allusion
aux années où ne régnera plus sur Israël un souverain étranger,

mais un prince national. Le Targum explique messiani-
quement2 : « Leur roi s'élèvera du milieu d'eux el parmi eux
apparaîtra leur Messie3; je les4 ferai approcher et leur
apprendrai à me servir, (je les ferai approcher) car qui donc se

mettrait de soi-même à me servir? » On peut se demander si
le verset araméen renferme l'indice d'une adolescence
obscure5 et d'une brusque manifestation du Messie : le rapport
de succession entre l'idée de grandir (iO^n1) et celle d'être
manifesté publiquement (litt, être révélé, v^TT') tendrait à

le faire admettre.
Jér. 33 :13-15: Au v. 13 le prophète traite du repeuplement

d'Israël, les troupeaux entre autres passeront de

nouveau par les mains de ceux qui les comptent6: il n'y a donc

1 Dans Jér. 17 : 25 et 22 : 4 (non messianiques dans T. M.) Trg. nous reporte
bien avant la venue du Messie; il y voit une promesse aux princes contemporains
du prophète.

5 Bruston, loc. cit., p. 339, doit faire une légère confusion en disant que
Jonath. a complètement méconnu le sens messianique de Jér. 30 : 21.

3 A ftS du T. M. correspond dans Trg. pTD^Ö et à bttJiÖ son p'tlYHTU

(cf. Esa. 16 : 1, où, dans le Trg. XrTOÖ remplace büiö).
4 Par les suff. sing, du T. M., le Trg. entend le peuple, et les remplace par des

stiff, du pluriel.
s Cf. Trg. Mich. 4 : 8

6 Cf. l'élégante explication de cette image dans Duhm, Jeremia, ad loc.



LE MESSIE DAKS LE TARGUM DES PROPHÈTES 9

là rien de messianique, au sens étroit du mot. L'esprit un
peu plat de Jonathan discerne dans ce troupeau le peuple,

et dans celui qui compte les brebis le Messie (H3Ü 'H'' 7^5

SPPEJÜ ,"P ?$))• Dans toute la Palestine, sur les montagnes,
dans la Schephéla, au Darôm (aram. XtfHI hebr. 330),
tout autour de Jérusalem, les foules suivront avec empressement1

le Messie.

Au v. 15 par contre, Jérémie donne une promesse messianique

: « En ce temps-là je susciterai à David un germe
juste.... » Comme à 23: 5 le Targum admet que le j™!222£ c'est
le Messie, qui jugera avec équité. Les v. 16 sq. dépeignent la

paix au sein de laquelle se développera Jérusalem : le

Targum reproduit scrupuleusement son modèle (nous en avons
fourni précédemment la preuve).

Osée 3:5: Dans T. M. il est question du retour des Israélites

de l'exil, retour à Dieu également, et au souverain légitime

de la maison de David, c'est-à-dire, d'après Marti2, « au
roi idéal de l'avenir, au Messie de la race davidique. » Dans
le Targum aussi l'explication est messianique: auv.4 il
rappelle que les Israelites seront longtemps sans roi davidide3;
mais finalement ils se repentiront et chercheront à servir
Dieu; ils obéiront alors à leur Messie descendant de David4,

puis s'attacheront au culte (&OPI?S) de lahvé qui les

comblera de bienfaits. Tout cet épisode a pour théâtre la fin des

temps (aram. WtV t\)0 hebr. OToT! rPUlN)-
Osée 14 : 8 décrit, sous de gracieuses images, le retour

d'exil ; l'intelligence sèche et roide du traducteur gâte comme
à plaisir ce joli fragment. Ces vers du poète respirent le parfum

de la campagne, la prose incolore de Jonathan exhale

1 Reuchl. et Regia lisent |iiYJfï' de \TJ I : « to follow eagerly, » dit Jastrow.

Bomberg-Buxtorf lisent WiT de HJfl : apprendre. Cette variante a été omise par

Cornili, Z. A. W., VII. Si l'on choisit prjfi1 il taut traduire : le peuple recevra

encore instruction de la bouche (litt. : des mains) du Messie.

* Marti, Rosea, ad loc.
3 T. M. a simplement TtÖ p«; Trg. tlt JÏOto itïbu nò.
4 "jl firobfi tlt t2 KrWfi1? pnaniPK (cf. formule identique Jér. 30 : 9

Trg.).



10 PAUL HUMBERT

l'odeur fade des sacristies : « ils fleuriront comme la vigne! »

s'écrie Osée, et Jonathan reprend : « leur éclat sera comme
celui du chandelier sacré et leur parfum comme celui de

l'encens. » Mais passons 1 Aussi bien ne citons-nous ce trait
que comme illustration de la sécheresse du style targumique.

La version araméenne renferme ici une allusion inattendue

au Messie; elle nous montre les exilés se réunissant de

toutes parts, s'établissant en Palestine sous la protection du
Messie1 ("3 /'PÜSj, les morts ressuscitant et les biens abondant

dans le pays : « Le souvenir de leur richesse ira
grandissant, n'aura point de fin, comme le son des trompettes
célébrant le vin vieux répandu en libations dans le
sanctuaire2. »

Il nous faut retenir ce trait de la résurrection des morts.
Traduit littéralement l'araméen signifie « les morts vivront»
(NTl/2 71'n1) : est-ce la résurrection universelle des bons et
des méchants, est-ce la résurrection des justes seulement,
ou enfin pourrions-nous comprendre que des morts
ressusciteront? C'est le seul passage de tout le Targum des

prophètes qui place pendant l'époque messianique une
résurrection des morts. Malgré sa tournure nous nous refusons à

voir dans cette notice l'idée de la résurrection universelle
des bons et des méchants : nulle part le Targum ne place
dans l'ère messianique la condamnation des méchants (qui
impliquerait leur résurrection); il ne peut s'agir que d'une
résurrection partielle.

Faut-il voir dans Trg. 1 Sam. 2 : 6 une opinion analogue3
à la notice d'Osée 14: 8? Dans ce Targum du cantique d'Anne,

1 Trg. rapporte au Messie le suffixe de l'hébreu 1j>J{5.

* Cf. Sir. 50 : 14-16. Serait-ce une allusion à la coutume de répandre de l'eau
de Siloë et du vin à la fête des Tabernacles? Pour cet usage, cf. Zahn, Johannes,

p. 389 ; Friedmann, art. Tabernacles (feast of), J. E., XI, p. 661 ; Edersheim,

Life and Time, 3e edit., vol. II, p. 158.
3 Lagrange (op. cit., p. 178) relate, d'après Bacher, une discussion entre Hillel

et Schammaï, où 1 Sam. 2 : 6 est appliqué à ceux dont les mérites égalent les

démérites : ils descendent vers la géhenne, mais se maintiendront au-dessus,

puis remonteront et seront guéris : la scène se déroulant sur un théâtre supra-
terrestre (Tosefla Sanh., XIII, 1).



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES H

quelques lignes avant la mention du Messie, l'auteur
s'exprime comme suit : « L'Eternel fait mourir et il fait vivre, il
fait descendre au scheol et il en fait remonter pour la vie
éternelle.... »

On pourrait croire qu'ici déjà il s'agit des temps messianiques,

mais en réalité il n'en est rien; en effet tout aussitôt
Jonathan avance deux preuves de ce pouvoir du Créateur : il
fait descendre au scheol, preuve en soit le châtiment de Coré,
et il en fait remonter pour la vie éternelle, preuve en soit la

résurrection des justes. Affirmations d'une portée toute
générale sur la puissance de Dieu Cette mention de Coré
démontre que l'attention du traducteur ne se porte pas
nécessairement sur l'économie messianique. Le P. Lagrange, qui
ne relève pas ce détail, nous semble cependant dans le vrai
quand il affirme (un peu sommairement, peut-être)1 : « Dieu,
souverain du monde, a le pouvoir de faire périr et de faire
remonter du scheol à la vie éternelle, comme de plonger les

pécheurs dans la géhenne ; il peut aussi abattre les ennemis
de son peuple, triompher de Gog et de Magog et prolonger le

règne de son Messie : c'est une vue différente. »

Nous restons ainsi en face du seul passage Osée 14 : 8 : il a

des parallèles dans la littérature juive2; mais s'agit-il de tous

les justes ou de quelques justes qui ressusciteront? Cette
dernière idée se laisserait comprendre : les martyrs, ies héros

d'Israël, les saints rabbis, sortiraient de leur tombe à la voix
du Christ pour goûter aux béatitudes de son royaume Notre
notice est conçue en termes trop généraux pour qu'on en

puisse tirer des conclusions précises, elle est isolée, des

passages parallèles (dans Trg. Jonathan) ne jettent sur elle
aucune lumière3: la prudence invite à poser simplement un
point d'interrogation et à répéter en toute modestie comme
les exégètes musulmans : Allah le saitl

' Lagrange, op. cit., p. 173.
2 Cf. Weber, op. cit., p. 351 sq.; Lagrange, op. cit., p. 180 sq.
3 11 nous semblerait enfin très peu naturel de prendre " il p|-p comme une

image : de morts, misérables qu'ils étaient, ils reviendront à la vie, c'est-à-dire

au bonheur, à la richesse.



12 PAUL HUMBERT

Michée 4:4 sq. : Le T. M. renferme une prophétie messianique,

mais au sens large du mot; c'est le morceau» commun
à Michée et Esaïe (2 : 2 sq.), et qui décrit la prospérité de

Jérusalem et le bonheur de ses habitants à la fin des temps.
Le Targum serre tout d'abord son modèle de très près:

lahvé rassemblera la diaspora (v. 6, 7), son règne viendra
sur Sion1. Alors (v. 8) paraîtra le Messie! Michée n'en souffle
mot : « A toi, dit-il, tour du troupeau, colline de la fille de

Sion, à toi viendra l'antique domination... »; chez Jonathan la
tour du troupeau c'est le Messie (aram. /JOtn ^PPtÖÖ I"litfl

hebr. 1~]\) 71X2 Pin S) : « Et toi, Messie d'Israël, tenu
caché à cause des péchés de la communauté de Sion, le règne
t'appartiendra et la puissance d'autrefois sera le partage du

royaume d'Israël. » Quant à la colline de la fille de Sion, elle
fait place dans notre version au curieux renseignement que
le Messie a été tenu caché à cause des péchés de son peuple :

ivxi Nntö3D mn mp p -pubi-
Est-ce là une pure invention du Targumiste, ou bien cette

traduction trouverait-elle un point d'appui dans le contexte
hébreu? Ceci nous paraît plus probable que cela : au lieu de

/S'y, le Targum lisait peut-être ?£i< : obscur, c'est-à-dire
caché2. Quoiqu'il en soit, le règne sera donné au Messie et
Israël recouvrera sa splendeur de jadis.

Notice originale entre toutes que cette mention d'un Messie
caché à cause des péchés d'Israël3. Le Messie est caché, est-

ce à dire qu'une partie de son existence se passera dans la
misère, qu'au début de sa carrière il mènera une vie de
souffrances et de pauvreté? Ce serait solliciter les textes que d'en

1 L'expression targumique pfbj? tlft Xflöba ll?Jflfl montre que le règne
de Dieu, sa flttbü) n'est pas encore absolu aujourd'hui, quoique, en droit, Dieu

soit le roi d'Israël (cf. Trg. Soph. 3: 15, 17, où il s'agit bien de Jahvé, car on

parle de SW3t?).
' LXX ne lisait probablement pas non plus bs'S '¦ cf. son nrvçyoç ¦Koip.v'wv

avxßaenc, tour desséchée du troupeau ; av%fioô?iç a probablement pour base un

tsy ou te«.
3 Schürer (d'après Bousset, 264) conclut de ce passage que, pour l'auteur, le

Messie « ist schon vorhanden, aber noch wegen der Sünden des Volkes
verborgen. » Ceci nous semble dépasser la pensée du Targumiste.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 13

déduire des conclusions aussi précises ; Trg. Es. 53 : 3

annonce bien que le Messie commencera par être méprisé
CpOn1? ',ym}',)> mais notre verset est plus sobre : il sera

«caché» (TDD) à cause des transgressions des Juifs; or de

ce simple mot « caché », il n'est pas permis de déduire la
conception d'un Messie souffrant. Deux seules solutions sont
admissibles : 1° ou bien la messianité de l'Oint de lahvé
n'éclatera pas dès son berceau1 aux yeux de ses concitoyens;
il ne se manifestera comme Messie qu'une fois parvenu à

l'âge adulte2; 2° ou plutôt rappelons à notre souvenir cette

mélancolique exclamation du Trg. d'Es. 53 : « Longtemps
Israël attendit son Messie » (Trg. Es. 52 :14 : ^2 TV? -1120

"p&faD VTZ^ ^iOtP); Israël soupire après la délivrance,
après l'Oint de lahvé qui le sauvera; année après année,
siècle après siècle, l'attente se prolonge.... le Messie ne vient
toujours pas; il reste caché dans les brumes de l'horizon
lointain, celui que Dieu a promis à son peuple; caché, parce
qu'Israël s'adonne au péché, ne se repent ni ne mène
pénitence. Comme l'exprime un passage du Talmud (Sanh.
97 b)3: « Elles se sont écoulées sans qu'il apparaisse, les

années auxquelles le Messie devait venir; seules la repentance

et les bonnes œuvres d'Israël hâteront sa venue », ou

encore (Pesikta 103 b)4 : «Que tout Israël s'assemble pour
faire pénitence un seul jour, et le Messie viendra aussitôt les

délivrer. »

Michée 5 : 1 sq. : « Et toi, Bethléem.... de toi sortira celui
qui dominera sur Israël et dont l'origine remonte aux temps

4 Cf. notre timide supposition à Jér. 30 : 21.
s C'est l'idée de Dalman, Worte Jesu, p. 247, « da der Messias als fertiger

Mann hervortreten musste, meinte man meist, dass er bis dahin unbekannt auf

Erden weile, » avec citation en marge de Trg. Mich. 4:8. Cette explication ne

rend pas compte de l'adjonction : caché à cause des péchés d'Israël. Il en est de

même pour l'explication du P. Lagrange (op. cit., p. 223) : le Messie « devait
descendre de David, dont la race n'occupait pas le trône ; il devait donc naître dans

l'obscurité. »

a D'après Weber, op. cit., p. 333; cf. d'autres exemples dans Lagrange, op.
-et«., p. 188 sq.

4 D'après Weber, op. cit., p. 334.



14 PAUL HUMBERT

anciens, aux jours de l'éternité, etc. » Ainsi chante le vieux
poète qui, vraisemblement, songe au Messie futur1. Même

interprétation messianique dans le Targum qui traduit : « Et
toi, Bethléem Ephrata, petite tu es entre les milliers de
Juda (litt, de la maison de Juda), mais c'est de toi que sortira

sous mes regards le Messie, pour exercer le gouvernement

sur Israël, (le Messie) dont le nom2 a été prononcé dès
les jours de l'éternité.... Il se lèvera et régnera avec la force

que Dieu lui donnera, par la magnificence de lahvé son Dieu;
(les exilés) reviendront de leur exil, car alors le bruit de sa

renommée (litt, son nom) parviendra jusqu'aux extrémités
de la terre.... »

Auv. 1 l'introduction du mot XrptÖä est due évidemment
à l'attribut du personnage anonyme de Michée : ?S"ltO,3 ?C5lÜ

(cp. Jér. 30 : 21 ; Es. 16 : 1 ; où à Vülö du T. M. correspond
l'aram. Sn^EJH)- Mais ce qui est d'un intérêt considérable,
c'est la manière en laquelle Jonathan paraphrase VnSXlH
D?1J) '/D^/D DlpÏÏ : ces mots du prophète suggèrent
aisément— quoique à tort — l'idée de la préexistence du Messie.

Le Targum l'a bien pris ainsi, mais il est curieux de constater

les restrictions qu'il y apporte; il ne s'enhardit pas à

soutenir la préexistence réelle, personnelle du Messie : le
« nom » du Messie a été prononcé de toute éternité3 (PT/StÖ1!

KüVjJ 'tfVa "pHlpVa TUS). Entendrons-nous par là

simplement l'existence toute théorique dans le plan de Dieu4?
Nous inclinerions volontiers pour un mode d'être plus con-

i Cf. Marti, ad toc.
2 Cf. Henoch, 48 : 3. Cf. Dalman, Worte Jesu, p. 106 sq. ; Bousset, op. cit.,

p. 302.
3 Dalman, Worte Jesu, p. 247, note 2, assure que « nur davon wissen die

Targums. »

4 C'est l'opinion de Klausner, Die messianischen Vorstellungen des jüdischen
Volkes im Zeitalter der Tannaiten (1904), p. 66 : Israël est prédestiné à être

délivré par un Messie ; l'idee de la délivrance par le Messie est préexistante.

L'exemple qu'il invoque (les sept objets créés avant la genèse du monde, Pesa-

chim 54 a) se retourne contre lui. En effet, si l'on n'admet pour l'un de ces objets

(le Messie) qu'une préexistence idéale, il faut procéder de même à l'égard des

six autres, et dire par exemple : ce n'est pas le trône de la gloire divine qui



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 15

cret : on sait que pour les Sémites1 le «nom» a une
existence plus ou moins réelle, phénoménale, qu'il est plus
qu'une pure abstraction; de même, si le nom du Messie a été

prononcé de toute éternité, ce nom ne possédait-il pas en

quelque sorte une existence propre? Certes ce n'est point ici
une théorie élaborée par la pensée philosophique réfléchie ;

nous dirions volontiers : ce n'est pas l'être, mais ce n'est pas
non plus le non-être, c'est quelque chose d'intermédiaire,
d'imprecisi Serait-ce aller trop loin que d'invoquer l'exemple
des idées platoniciennes? « Cela ne suppose qu'une
prévoyance spéciale de Dieu par rapport au Messie, » écrit le
P. Lagrange2; cette formule nous semble un peu trop négative,

et nous dirions : le Messie préexistait parce que Dieu
avait prononcé son nom. Ce nom a été « prononcé, » et comme
tel il est sorti du pur néant, il est appelé (TSS) à l'existence

et trouvera un jour sa réalisation concrète, objective.
N'oublions pas enfin que le Trg. de Mich. 5 : 1 sq. croit à

l'origine bethléémite du Messie : ceci montre que dans le
messianisme rabbinique coexistent diverses traditions relatives

à la naissance du Messie : le Trg. Jonath. le fait naître
à Bethléem, mais en plusieurs endroits de la littérature rabbinique

c'est de Rome3 qu'il sortira; aussi Bousset* soutient-il
même que « la naissance du Messie à Bethléem paraît n'avoir
été, somme toute, qu'une tradition isolée. »

Hab. 3 :18: Ce psaume5, et plus spécialement ce verset,

préexistait, mais Dieu qui était prédestiné à recevoir ce trône magnifique : or,
c'est bien ici un non-sens En résumé, le passage en question ne nous semble

pas aussi concluant qu'à Klausner.
1 Citons comme exemple classique les premiers mots d'Enuma Elish : « Jadis,

quand, en haut, les cieux n'avaient pas encore été nommés, et qu'en bas la

terre n'avait encore reçu aucun nom.... » Etre nommé, c'est donc exister. Cf.

Jastrow, Relig. of Babylonia and Assyria, p. 410, et Tiele, Gesch. der Relig. im

Altertum, t. I, p. 177.
2 Lagrange, op. cit., p. 220.
3 Dalman, Leid. Mess., p. 40 et note.
4 Bousset, Relig. des Judentums, 2» édit., p. 260.
5 Au v. 13, le ITUPö du T. M. désigne un prince hasmonéen (Marti) ou un

grand prêtre (Duhm), ou encore un roi. Dans Trg., le KITttJÖ est probablement

identique au XSJ>.



16 PAUL HUMBERT

ne contiennent pas la plus lointaine allusion au Messie; en

son nom et au nom de chaque fidèle, un chantre donne cours
à sa joie en invoquant le nom de lahvé : « Moi, je veux me

réjouir en lahvé et pousser des cris de joie au Dieu de mon
salut» (v. 18). Le chap. 3 d'Habacuc est un des plus para-
phrastiques du Targum : c'est une sorte de ce compendium »

de l'histoire d'Israël, dans le style pompeux et édifiant du
Deutéronome, et les développements de la version araméenne
n'ont presque plus aucun rapport avec leur original. Au y. 17

par exemple l'auteur hébreu prédit qu'au jour où l'oppresseur

marchera contre Israël « le figuier ne fleurira pas, la

vigne ne produira rien, le fruit de l'olivier manquera, les

champs ne donneront pas de nourriture, les brebis disparaîtront

du pâturage et il n'y aura plus de bœufs dans les éta-
bles Et pourtant (v. 18) je veux chanter à l'Eternel 1 » Ce

sombre tableau se transforme dans le Targum en une
lumineuse perspective, ces calamités en autant de délivrances :

« Le royaume de Babel ne subsistera pas et ne dominera plus
sur Israël, les rois Mèdes seront massacrés, et les héros grecs
succomberont (litt, ne prospéreront pas), les Romains seront
anéantis et n'imposeront plus à Jérusalem le tribut! » Aussi
en face de ce salut merveilleux, le Targumiste poursuit-il au
v. 18 : « C'est pourquoi, à cause des miracles1 et de la
délivrance que tu accorderas à ton Messie et au reste de ton
peuple, ils s'exclameront.... » Tout ce début du v. 18 est de la

pure paraphrase ; ce n'est pas même de l'exégèse allégorique
comme au verset précédent. En soi la notice est d'un maigre
intérêt et ne fait que redire ce que le Targumiste a déjà
souvent promis : à savoir qu'aux jours du Messie l'Eternel
délivrera son peuple de ses ennemis; alors se produiront des

miracles retentissants analogues à la délivrance d'Egypte,
des hauts faits divins frappant les imaginations.

Zach. 3:8 fait partie de la vision où, malgré l'opposition
de Satan, l'Eternel donne au grand-prêtre Jéhoschua des

vêtements blancs, puis lui adresse des promesses d'avenir.

1
KB3 peut avoir ce sens; cf. Jastrow, s. v. « flag, sign, miraculous event. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 17

Au v. 8 Dieu fait à son serviteur cette déclaration : « Ecoute

donc, Jéhoschua grand-prêtre : toi et tes compagnons qui
sont assis devant toi, vous êtes le signe (litt, des hommes de

signe) que je vais faire venir mon serviteur le Germe I »

Voici la traduction araméenne : « Ecoute maintenant, Josué

grand-prêtre et tes compagnons1 qui sont assis devant toi —
car ce sont des hommes dignes qu'on leur fasse un
miracle2 — : Voici je vais susciter mon serviteur le Messie et

il sera manifesté. »

Ainsi donc le Targum prend au sens objectif ce mot de

« signe » : ce ne sont plus les notables qui sont le signe d'un
événement futur; au contraire, ils sont dignes qu'un signe,
qu'un prodige soit opéré en leur faveur3. Et quel est ce
miracle? Est-ce la venue de celui que Zacharie nomme « le

germe, » et en qui le Targumiste reconnaît le Messie4? Cette

solution reste précaire, car comment Jonathan qui attend
encore le Messie se figurerait-il que Josué et ses trois
compagnons, ces trois figures du passé, assistèrent à la venue
du Messie? Le miracle dont Josué aurait été le témoin, Jonathan

l'espère au contraire pour l'avenir! Si l'on veut à toute
force conserver cette explication, il faut alors recourir à la

supposition que, pour le Targum, Josué ressuscitera au
début5 de l'ère messianique, la promesse à lui faite se rapportant

seulement à un avenir très éloigné. — Nous préférons
rapporter le mot iSDD au contenu du verset précédent : au

v. 7 Dieu promet en effet à Josué — dans le Targum il va sans
dire — que, s'il fait la volonté de l'Eternel, il aura part à la
résurrection des morts et marchera parmi les séraphins6; la

1 Sic Regia et Bomberg-Buxtorf. Le Reuchl. énumère ces trois compagnons. Ce

sont Azariah, Mischaël et Hananiah, cf. Dan. 1 : 6. Le Trg. identifierait-il Daniel

avec Jéhoschua

5 Beuchl. lit le sg. KQJ ; la Polygl. Lond. a le pluriel pB3 (Cornili omet cette

variante dans son travail de collation, Z. A. W., VII, p. 200).
3 A l'hébr. flfliS répond l'aram. KD3.

4 A nuit ,T2Î> répond l'aram. KrfB>û ,T3J>.
6 Le v. 7 dit bien que Josué ressuscitera, mais sans préciser le moment.
6 rbxn «IBID pa pubnia p*?jt -\b pn«.

THÉOL. ET PHIL. 1911 2



18 PAUL HUMBERT

promesse s'adresse donc au seul Josué. Mais au v. 8 Dieu

passe à un autre sujet, assurant à Josué qu'un jour viendra
où il suscitera le Messie, et rappelant dans une courte parenthèse

que les trois compagnons du grand-prêtre sont aussi

dignes d'un miracle : ce miracle, c'est la résurrection
mentionnée au v. 7. Dès lors, tandis que le v. 7 garantit à Josué
la vie éternelle mais semble en exclure ses amis, le v. 8

répare cette omission dans une parenthèse où il met les trois
mal-partagés au bénéfice du même avantage.

Zach. 4:1: Dans T. M. Dieu promet à Zorobabel d'aplanir
devant lui les obstacles et lui garantit la reconstruction du
temple : il n'y a là rien de messianique. Dans le Targum ce

grand obstacle, cette haute montagne c'est le « royaume
stupide » c'est-à-dire Rome d'après le Ms. de Reuchlin1; et quant
à la reconstruction du temple, le Targum y substitue une
prophétie messianique: «Dieu manifestera2 le Messie, dont
le nom a été prononcé de toute éternité, (le Messie) qui
gouvernera tous les royaumes. » Ce Messie est évidemment l'allé-
gorisation de la pierre du fronton (PIIÜXIPI Ì3SH) du texte
hébreu ; le reste de la phrase araméenne ne se fonde sans
doute sur aucun élément du T. M. : c'est le schéma eoutumier,

la préexistence du nom du Messie (cp. Trg. Mich. 5:1)
et son triomphe sur tous les royaumes païens. Serait-ce
solliciter le texte que d'insister sur le mot ?3, pour en conclure
que le Messie étendra son pouvoir sur toute la terre?

Zach. 6 :12-13 : Ici, comme au chap. 3, Dieu fait espérer à

Israël la venue d'un homme qui rebâtira le temple et régnera
avec majesté. Le nom de ce héros est « germe », c'est le roi
messianique.

Comme dans certains versets que nous avons déjà passés

en revue, le nS22 représente ici encore le Messie. Ce Messie
n'est point un être transcendant, céleste, c'est un homme,
mais qui occupera une situation considérable (frOID'O; il

1 Reuchl. est seul à citer i)a1t; cf. Cornili, Z. A. W., VII, p. 200.
a Son Messie frtTPtPö). d'après Bomberg-Buxtorf.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES Ì9

rebâtira le temple1, la gloire l'environnera2 et, s'asseyant sur
son trône, il régnera. La tournure du v. i3b dans T. M. a pu
faire accroire à certains commentateurs que, d'après Zacharie,

le Messie serait à la fois roi et sacrificateur3 ; le Targum
ne tombe vraisemblablement pas dans ce piège et admet la
présence de deux personnages: l'un est le Messie, l'autre est
le grand-prêtre4; entre eux il y aura parfaite harmonie, c'est-
à-dire que tandis que le Messie revêtira la dignité royale, à

ses côtés fonctionnera un grand-prêtre.
Zach. 10 : 4: Il est question ici de lahvé5 « dont sortira la

pierre d'angle, dont sortira le pieu de la tente, dont sortira
l'arc de guerre, dont sortiront tous les chefs ensemble » ; ce
sont là tout autant d'images dont le Targumiste se flatte
d'avoir découvert la clef en traduisant : « De lui (sortira) son
roi, de lui son Messie, de lui la force de la guerre, de lui
tireront force et accroissement CjimrP) tous les princes
ensemble. » La première paire de prédicats (ÎTjPH et TVTVtllZ)
désigne le Roi-Messie, cette vraie pierre d'angle (PI3B)> ce

vrai pieu de tente (111'') •' et il faut avouer avec Hùhn6, que
« le Targumiste se rapproche beaucoup du texte original. »

Au v. 6 Deutéro-Zacharie proclame que Dieu fortifiera la
maison de Juda et délivrera celle de Joseph; le Targum
reproduit textuellement ces paroles qui certifient que le salut
messianique s'adressera aussi au royaume des dix tribus,
mais partage-t-il lui-même cette croyance? La chose n'est

point impossible, von Orelli7 par exemple l'admet; le doute

i Cf. Trg. Esa. 53 : 5.

2 Regia lit : m ; Bomberg-Buxtorf et Reuchl. ont pj, c'est-à-dire : il prendra

les armes. Dalman opte pour le premier (Aram. Dialeklproben).
3 Cf. par exemple Keil, ad loc.
4 St prD d'après Regia et Bomberg-Buxtorf; le Reuchl- lit : tt^ßtrö p,T3 '¦>

Dalman (Aram. Dialektproben, p. 12), garde at.
6 D'après Marti, ad toc, le suffixe de WBû se rapporte à Juda et non à lahvé.

• Huhn, Die messian. Weissagungen des israelitisch-jüdischen Volkes, vol. I,

p. 113,73.
' v. Orelli, art. Messias, P. R. E. 3, vol. XII, p. 737-738 (cf. aussi Trg. Osée 2: 2).



20 PAUL HUMBERT

reste pourtant permis, puisqu'aussi bien un traducteur reste

libre de réserver son propre jugement.
b) Passages vraisemblablement messianiques du Targum:

2 Sam. 7:19; Es. 28:16; 41:25; 66:7; Ez. 17: 22, 23; 34:23;
37 : 24 sq. ; Osée 2:2; Am. 9 :11,12; Mich. 2 :13; Zach. 9 : 9.

Nous voici au terme de notre enquête sur les passages

targumiques où l'allusion messianique est évidente. Il nous
reste à passer en revue quelques versets du Targum où

l'interprétation messianique est, sinon certaine, du moins
vraisemblable Le nom du Messie en est absent, ce qui rend
notre tâche délicate; nous l'avons déjà expliqué: si le
traducteur n'a pas cru devoir introduire ici le terme Xn^tÖÖ»

— tentation à laquelle il succombe ailleurs — nous n'osons

pas insister plus que lui et poursuivre une précision à

laquelle il répugne.
2 Sam. 1:19: Targum remplace le pïnTj? du T. M. par

T1ST SÎ2?y^; son horizon c'est le siècle avenir. Il envisage

donc que la promesse faite à David, trouvera sa pleine
réalisation dans le héros messianique. La dynastie davidique ne
s'éteindra jamais; jusque dans le siècle futur elle aura sur le

trône un représentant : le Messie (cf. Trg. 1 Rois 5 : 13).
Esaïe 28:16 : « Voici j'ai mis pour fondement en Sion une

pierre, une pierre éprouvée, une pierre angulaire de prix,
solidement posée; celui qui la prendra pour appui n'aura point
hâte de fuir! » Pour le Targum cette pierre c'est un roi
puissant: «Voici, j'établirai1 en Sion un roi2, roi puissant, terrible
et redoutable ; je le fortifierai et le soutiendrai.... » Ce roi ne

peut être un ennemi envoyé pour châtier Israël, car le

Targum continue : «Les justes qui croiront à ces promesses ne
seront pas ébranlés quand viendra la tribulation. » Un

conquérant étranger n'épargnerait pas plus les bons que les

méchants; ce roi, c'est probablement le Messie3; c'est du moins
le sens que Raschi4 prêtait déjà à ce passage targumique.

1 Trg. lisait-il tpi1 au lieu de tB1 ; cf. son iJBÛ.
2 A pK correspond "sbü.
3 Id. Dillmann, ad loc.
4 D'après Edersheim, Life and Time, 3» édit., vol. II, p. 725.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 21

Esaïe 41 : 25 : Dans l'original hébreu Dieu proclame
hautement que c'est lui seul qui a suscité Cyrus et prédit la
délivrance d'Israël; Jonathan paraphrase comme suit: «Je
ferai venir publiquement un roi qui sera fort comme1 le

vent du nord; il s'avancera de l'Orient, je le fortifierai (litt.
je le fortifierai avec mon nom), il s'approchera et foulera les

princes des nations comme on foule la poussière.... »

Dalman2, suivant en cela l'exemple de Raschi3, suppose que ce

vainqueur est le Messie: peut-être! Rien n'empêcherait que
ce soit Cyrus (cf. Trg. Es. 45 : 1); il est même plus naturel
que ce soit Cyrus, car on comprend qu'il vienne d'Orient; le

Messie du Targum sortira lui, de Bethléem (Trg. Mich. 5 : l)4.
Esaïe 66 : 1 : Le prophète rêve de la nouvelle Jérusalem

qui, tout soudainement, sera repeuplée, telle une femme qui
accouche avant même que les souffrances la torturent. Dans

le Targum, comme chez Esaïe, les suffixes féminins s'appliquent

à Jérusalem5. Avant que les calamités aient fondu sur
Sion, elle sera délivrée; avant que viennent sur elle les

souffrances, son6 roi apparaîtra. Il est fort probable que ce roi
c'est le Messie. Lagrange7 note aussi que «le Targum sur
Esaïe 66 : 7 semble dire le contraire de la douleur antécédente

au Messie ; il a été obligé de suivre son texte et il est

probable qu'il faut entendre que la douleur sera très courte,
si courte qu'elle ne comptera pas. »

Ezéch. 11: 22-23: Jonathan traduit: « Ainsi parle le

Seigneur, l'Eternel : Je choisirai (quelqu'un) du royaume de la
maison de David qui ressemble à un cèdre élevé, et je le
susciterai ; d'entre les fils de ses fils je glorifierai un rejeton, et

par ma parole je l'établirai sur un rocher haut élevé (v. 22);
1 Reuchl. nitD ; Regia et Bomberg-Buxtorf pl-ltö.
2 Dalman, Leid. Mess., p. 97 en note.
3 D'après Edersheim, op. cit., p. 725.

4 Au v. 2, par contre, le Trg. ne songe pas plus à Cyrus qu'au Messie ; c'est

d'Abraham qu'il est question.
ä Plus tard on trouva ici l'indication des « souffrances du Messie », cf. Dalman,

Leid. Mess., p. 42 en note.
6 Reuchl. : Kabü '¦> Regia et Bomberg-Buxtorf: tDbû> son roi.
7 Lagrange, op. cit., p. 187 note 3.



22 PAUL HUMBERT

sur la sainte montagne d'Israël, je le placerai; il rassemblera
des armées et portera secours; ce sera un roi puissant, tous
les justes s'appuieront sur lui et tous les humbles vivront à

l'ombre de son règne » (v. 23). Ainsi le Targum remplace les

images d'Ezéchiel par leur explication, par exemple le «cèdre

magnifique» par le roi puissant (PppU Tî?n), qui est sans
doute le Messie1.

Ezéch. 34: 23 est un verset messianique où Ezéchiel
annonce qu'après avoir sauvé Israël, Dieu établira sur lui un
berger, « mon serviteur David. » Bertholet2 observe finement

que le prophète ne nomme pas le Messie a?Ï2, mais seulement

iS,72?*, car dans la théocratie absolue il n'y aurait plus
de place pour un roi terrestre indépendant3. Quoique le mot
« Messie » n'y figure pas, le Targum lui aussi songe à ce

personnage : il l'appelle également « mon serviteur David »,

mais lui accole le titre de roi (ïO?H)4-
Ezéch. 31:24 sq. renferme des données semblables à celles

d'Ezéch. 34 : 23, avec une nuance en plus, à savoir qu'aux
jours du salut une « dynastie » davidique se succédera sur le
trône de Juda. Même espérance dans Targum, hormis la
conception dynastique5. Ce Messie régnera à jamais6.

Osée 2:21 : Le prophète (ou le glossateur) pressent l'heure
où tout Israël sera réuni en son pays et se donnera un chef
(iniX ttf&O); le Targum précise : Ce sera un chef issu de la

1 D'après Bruston, op. cit., p. 339, Jonath. aurait méconnu le sens messianique
de ce passage.

5 Bertholet, ad toc.

3 Cf. cependant Ezéch. 37: 24, où figure Tjbö ; à 37 : 25, par contre, on a de

nouveau fcOiW.

4 Bomberg-Buxtorf ont itibiï ; Reuchl. a seulement fl.fja Xit (cf. Cornili,

Ezéchiel, p. 117).
5 Cf. notre remarque à Jér. 30 : 9.

• v. 25 fin : D^tf1? pit? ittbö ^3»
7 Osée 2:2 Osée 1 : 11 dans Polygl- Lond. Notons en passant que pour

Jonath. la prostituée c'est Israël (bstîyt XriîWS), mais que toute idée de

mariage s'est évanouie, à part 2 : 15 (où T. M. n'offre pas cette image) et 3: 1.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 23

race de David, le Messie apparemment (jtftU1! lin? flW
1)1 rTQIïï)! Ici de nouveau1 le salut est offert au royaume
du nord comme à Juda, cela après leur retour d'exil2.

Amos 9:11-12: La « hutte renversée de David » c'est le

royaume d'Israël, comme dit très bien le Targumiste : « En
ce temps - là je relèverai le royaume renversé de David
(nVSDT im tfrVoVa rC D'pK), rebâtissant ses villes
fortes3, consolidant ses assemblées4 ("fpflX fÌnn©3D)-
Israël dominera alors sur tous les royaumes, brisant et
anéantissant des armées nombreuses; (Israël), lui, sera rétabli

et solidement établi comme aux jours d'autrefois. » Le
judaïsme targumique espère donc pour l'avenir une restauration

de la maison de David (cela en la personne du Messie).
— S'appuyant, partiellement du moins, sur ce passage, le
rabbinisme en a tiré un des noms du Messie : « bar naphlé »5.

Michée 2 : 13 : Dans l'A. T. on traite du retour de l'exil, ce

moment où un prince élu de Dieu conduira Israël au salut :

« Celui qui fera la brèche montera devant eux.... leur roi
marchera devant eux et lahvé sera à leur tête. »

Quoique le Targum ne prononce pas le nom du Messie,
c'est à lui qu'il songe; nous sommes transportés dans les

derniers temps (v. 12 50-102) : « Les rachetés remonteront
comme autrefois, un roi montera aussi marchant à leur tête

pour les guider; il brisera les ennemis qui les oppriment et
soumettra les villes fortes ; ils occuperont les cités des gentils,

leur roi les conduira et la Memra de lahvé sera leur
appui. » C'est ici l'image d'un Messie belliqueux qui se porte
en personne au secours de ses sujets; mais pour tout cela,
ne négligeons pas le trait final : leur ultime refuge, leur
suprême instance, ce n'est pas ce guerrier redoutable, ce Messie

* Cf. Trg. Zach. 10: 4.
3 Trg. fait preuve de plus de bon sens que certains exégètes en rendant 1^)J>

pKîl JÖ par fjruTÒJ jnXB ftpù1*
3 A DrPïtB du T. M. correspond [1,TOT3.
4 A ITltìtt du T. M. correspond p,tflB>33.

Cf. Dalman, Leid. Mess., p. 37, 38. Edersheim, op. cit., vol.II, p. 734.



34 PAUL HUMBERT

invincible, mais la Memra de lahvé1 c'est-à-dire Dieu lui-
même. Le Messie est homme comme eux, et comme tel son

pouvoir est limité ; Dieu seul peut être leur haute retraite et

veiller sur eux comme sur ses enfants.
Zach. 9 : 9: « Sois transportée d'allégresse, fille de Sion!

exulte de joie, fille de Jérusalem! Voici ton roi vient à toi,
juste et sauveur, humble et monté sur uil âne....» Bien
n'empêche de retrouver dans le parallèle araméen la même

intention messianique ; il vaut la peine de noter que le

Targum n'estime pas que l'âne soit la monture des pauvres; le
rabbinisme postérieur2 concluait de ce trait que le Messie

vivrait d'abord dans la misère; dans le Targum au contraire,
si le Messie choisit pour monture un âne, ce n'est pas que
pauvreté l'y oblige, mais par débonnaireté, par humilité: tel
est en effet le sens précis du mot3 araméen NJni3J5- « Voici,
ton roi vient à toi, juste et secourable, humble et monté sur
un âne, sur le poulain d'une ânesse » (Trg. Zach. 9:9).

c) Passages non-messianiques du Targum: Es. 7 : 14 sq.;
49 : 1 sq. ; 50 : 4 sq. ; Ez. 21 : 30 sq. ; chap. 44 sq. ; Zach. 12 :

10-12.

Comme conclusion à cette étude analytique, énumérons
très brièvement cinq ou six prophéties, non-messianiques
dans le Targum; l'intérêt de ces dernières remarques sera
avant tout négatif et consistera à mettre en lumière les

passages et les arguments sur lesquels Jonathan n'a pas voulu
fonder sa foi au Messie d'Israël.

Esaïe 1.14 sq. : Si la célèbre prophétie d'Emmanuel était
messianique pour le Targumiste, il n'eût pas manqué de le

dire; d'autre part nous ne croyons pas que le Targumiste
rejette la solution messianique par pure polémique anti-chrétienne.

Les disputes entre chrétiens et juifs portaient bien

1 itlift KtCB ne désigne pas une hypostase divine, ce n'est qu'une notion
abstraite destinée à écarter toute représentation sensible de la divinité. Cf.

Dalman, Worte Jesu, p. 188.
2 Cf. Dalman, Leid. Mess., p. 41.
3 Cf. Jastrow, s. v. «humble, forbearing, kind. »; Dalman, s. v « demütig

sanftmütig. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM Dl-S PROPHÈTES 25

plus sur ia divinité de Jésus que sur sa naissance miraculeuse.

Il serait du reste vain de chercher à deviner à quel

personnage songeait Jonathan, puisqu'il n'en dit rien. Peut-
être partageait-il l'opinion de certains rabbins1 qui pensaient
à Ezéchias2.

Esaïe 49:1 sq. : Nous avons déjà vu que le premier (Es. 42 :

1 sq.) et le dernier (Es. 52 : 13-53, 12) des cantiques du
serviteur de l'Eternel sont messianiques dans le Targum. Il n'en
va pas de même pour le second (49 :1 sq.) et le troisième
(50 : 4 sq.) : ici ce n'est plus le Messie qui est le serviteur de

lahvé.
Dans Es. 49 : 1 sq. le Targum donne — selon toutes

vraisemblances — une interprétation collective du 13^ : le
serviteur c'est l'Israël fidèle3, ce sont les justes. Ainsi s'explique
que lahvé s'adresse tantôt à une pluralité4 d'interlocuteurs,
les justes (cp. au v. 6 113JJ ppJIH flASH fìO1? là où T. M.

a la 2e p. sg.), tantôt à une seule personne, l'Israël intègre
considéré dans son unité : v. 3 ?JOÈJ'> Î1S 'H3Ì) (cp. aussi
les suffixes de la lre p. sg. aux v. 2, 3, 4, 5, et de la 2e p. sg.
aux v. 3b, 6 6). Voilà le privilège d'Israël : être appelé « le

serviteur de Dieu;» mais cela même n'épuise pas la
bienveillance de lahvé envers son peuple : il veut encore ramener5

leurs exilés, afin que tous ensemble vivent en paix au
bon pays que Dieu leur a donné.

1 Cf. Dillmann, ad toc.

2 Dans ce dernier cas, l'allusion messianique resterait d'ailleurs possible. On

connaît en effet la célèbre parole de Jochanan ben Zakkai, qui s'écria sur son lit
de mort: «Préparez un siège pour Ezéchias, le roi de Juda, qui vient....»
(Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 73.) Le Messie était donc peut-être à ses

yeux un Ezéchias redivivus : c'est l'idée de Klausner (op. cit., p. 70), mais elle

est contestable.
0 bStU1 fiX 'TÌJ7. Dalman, Leid. Mess,, p. 97 en note, admet aussi

l'interprétation messianique d'Esa. 49 : 1 sq. dans le Trg. Jonath.
4 Dans T. M. il n'y a jamais qu'un seul interlocuteur.
5 Au v. 6 nous ne lions pas KÛpSO à 'Tsy, mais à TJM, c'est un b final :

« Voici, c'est peu que vous soyez appelés mon serviteur, (si peu) que je rétablirai
les tribus de Jacob, en ramenant les exilés d'Israël, et que je ferai de toi la

lumière des nations. » Au v. 5 également nous ne rattachons pas iOriìÒ à TOI?



26 PAUL HUMBERT

Esaie 50 : 4 sq. : Ici c'est un prophète qui parle — en son
nom ou peut-être aussi au nom de toute sa caste — puisqu'il
déclare : « le seigneur l'Eternel m'a envogé prophétiser1
(v. 5: nSOÛJlïO ''ITlslÜ)', et à plusieurs reprises il attire
l'attention sur ces prophètes ; au v. 4 par exemple il
remplace « chaque matin Dieu éveille mon oreille » par « au matin

il envoie ses prophètes » (TIITIJ) j au v. 10 le poète
exhorte au nom de lahvé à « écouter la voix de son serviteur »,
et le Targum paraphrase : « à écouter la voix de ses serviteurs
les prophètes2 (frf^u Tn"I3ï?)> et d'après une autre leçon
« de son serviteur le prophète ». Ici donc les souffrances que
décrit l'oracle antique n'atteignent pas le Messie mais le

prophète.

Ezéch. 21 : 30 sq.3: Dans l'hébreu nous lisons une plainte
sur le mauvais souverain d'Israël, l'annonce de sa déchéance
et la promesse d'un Roi-Messie qui aura le droit (ÙSîÉlQ)
de porter la couronne dont Sédécias est indigne. Bertholet4

remarque que « c'est ici un des rares passages d'Ezéchiel qui
peuvent être dits messianiques au sens étroit du mot.» Chose

étrange, la note messianique ne se fait plus entendre dans le

Targum qui retrouve dans ces versets des contemporains
d'Ezéchiel. Celui qui aura le droit d'exercer le pouvoir, c'est
Guédalia le gouverneur : « Ainsi parle le Seigneur l'Eternel :

J'enlèverai à Serayah le grand-prêtre sa tiare, et j'ôterai la
couronne de la tête du roi Sédécias.... » (Trg. v. 31a). Tous
deux iront en exil; mais Guédalia lui non plus ne jouira pas

longtemps de l'autorité, car bientôt le châtiment l'atteindra
et Dieu le livrera aux mains d'Ismaël bar Nethanyah5 qui le

tuera.

nba> mais à ttìK : c'est l'expression courante dans le Trg. : b tûX, promettre;

« maintenant lahvé (qui dès le sein maternel m'a élu pour le servir —Dtp PHB

a un sens religieux) promet ainsi de ramener la maison de Jacob à son service... »

* t. m. : ps ò nne.
3 Sic Regia, Reuchl. ; Romberg-Buxtorf ont le sg. JfOJ .ftSit.
3 21: 30 21 25 sq. dans Polygl. Lond.
4 Bertholet, ad loc.
5 Cf. Jér. 41 : 1 sq.



LE MESSIR DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 27

Dans son commentaire sur Ezéchiel1, Smend observait
déjà que le mot 11332223 (qui dans P désigne la coiffure du

grand-prêtre)2 a induit le Targumiste en erreur; l'enlèvement
de cet emblème lui a fait croire que, non seulement le roi
Sédécias, mais aussi le souverain sacrificateur Serayah,
avaient été déposés.

Ezéch. chap. 44 sq. : Le « prince » (frOtM) du T. M. est
traduit dans le Targum par S21 ou ViOtCS frOI3; la mention

en quelques endroits de plusieurs «princes» écartait
sans doute de l'esprit du Targumiste toute interprétation
messianique ; nous en dirons autant de celle des fils du
prince (Ez. 46 : 16-18) : il est improbable que le Targumiste
admît que le Messie deviendrait père de famille Dans Es. 53 :

10, où il est écrit que l'Ebed « verra une postérité, » le

Targum ne cherche-t-il pas à écarter cette idée, en faisant des

contemporains, et non du Messie, le sujet de la proposition :

« ils verront le royaume de leur Messie, ils auront fils et

filles en grand nombre. »

Zach. 12 :10-12 : « Ils tourneront leurs regards vers moi,
celui qu'ils ont percé ; ils pleureront sur lui comme on

pleure sur un fils unique, etc » passage que le Talmud
rapporte parfois au Messie ben Joseph, ou au Messie en général4;

le Targum ne se hasarde pas sur cette voie, et traduit :

«Ils m'imploreront (c'est-à-dire moi, l'Eternel) parce qu'ils
auront été chassés en exil (-iVüV&Xl \>V Wp ]23 fl^T)
et pleureront sur lui (TII/JJ) comme on pleure sur un fils

unique.... » Qui donc est l'objet de cette complainte? La
solution nous semble facile à trouver : d'un côté le v. 10 nous
reporte au temps de l'exil (TPaPÖfct), et de l'autre le v. 11

explique qu'on pleurera alors « comme jadis on pleura sur

1 Smend, Ezéchiel (1880) ad toc.
5 Bertholet (ad loc.) relève que c'est là un usage postérieur du mot, et qu'au

début il désignait bien un ornement royal.
3 A 45 : 8, 9 ; 46 : 16-18 où T. M. parle des princes, Trg. traduit par >3tSt

^>KT&\
4 Cf. Wünsche, Leiden des Messias, p. 53 ; et Dalman, Leid. Mes»., p. 2 et les

notes.



28 PAUL HUMBERT

Achab que tua Hadad-Bimmon.... (ou) comme on gémit sur
Josias que tua Pharaon. » Ces comparaisons avec d'anciens
rois tombés devant l'ennemi, montrent à l'évidence que le

Targumiste songe, au v. 10, à Sédécias qui fut, sinon massacré,

du moins mutilé et emmené captif (2 Bois 25 : 7). Celui
sur lequel on mène deuil n'a donc, dans la version
araméenne, rien de commun avec le Messie.

II

Partie synthétique :

Le Messie du Targum des prophètes.

(Le problème religieux.)

/. Les temps messianiques : quand viendra le Messie?

Problème difficile à résoudre! C'est ici ou jamais le lieu
de faire le départ entre les passages où Jonathan suit son

modèle, et ceux où il paraphrase et émet des idées originales

; mais quoique le Targum ne renferme sur ce point
que des affirmations pas très nombreuses et pas aussi
précises qu'il serait à souhaiter, nous croyons possible d'obtenir
une solution définitive et exclusive de tout autre essai

d'explication.

Comme on sait, l'horizon de la piété israëlite se confondait
avec celui de la terre; cependant peu à peu, la croyance en

une vie après la mort germa dans les esprits, et avec elle
l'attente d'un monde de la rétribution : au monde de la
caducité et de l'injustice succéderait le monde du bonheur
parfait; le régne de Dieu1 (niìTH ittllO/H), aujourd'hui
invisible et partiel, se ferait alors tangible et absolu. Ainsi
prit naissance la distinction du « présent siècle »2 (aram.
T>1T\ Kïï^ï» et du « siècle à venir »3 (TW1 SûVjJ) ce que
le N. T. appelle aîwv outoç et «ìwv péM.Mv. Dans des pages bril-

1 Sur le sens de cette expression, cf. Dalman, Worte Jesu, p. 79 sq.
2 Cf. Trg. 2 Sam. 22 : 28 ; 1 Rois 5: 13 ; Mal. 3 : 6.
3 Cf. Trg. 2 Sam. 22 : 29 ; 2 Sam. 23 : 5 ; Jér. 51: 39 (Dalman, Worte Jesu,

p. 122 : Jér. 50 : 39 doit être corrigé en 51 : 39); 51, 57.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 29

îantes1 Bousset a montré comment l'apocalyptique juive
tenta audacieusement de remonter jusqu'au dernier « pourquoi

» de la réalité. « Elle commence à saisir le cours des

choses dans son unité intime et dans sa nécessité; elle
développe ou s'approprie.... une conception de l'histoire dans

laquelle présent et avenir prennent leur place nécessaire. »

Aux intérêts purement terrestres, nalionaux, collectifs, se

substituent des préoccupations transcendantes, cosmologiques,

universalistes; l'individu acquiert une valeur unique,
le mystère de la théodicée devient susceptible de solutions
neuves et apaisantes.

Vers lequel de ces deux pôles oscille donc le royaume
messianique? Ce siècle ou le siècle à venir? Dieu va renouveler

le monde2 et l'ère à venir débutera; « cette expression
oppose au présent et en distingue nettement l'époque du

salut, » remarque Dalman3, mais faut-il en étendre la portée
jusqu'à englober l'ère messianique, ou bien celle-ci en doit-
elle être exclue?

Il est certain que le Targum distingue franchement les

temps du Messie du présent siècle4; ne dit-il pas (1 Bois 5 :

13) : « Salomon prophétisa sur les rois de la maison de David

qui régneront en ce monde (fHH XÏÏ?y3) et dans le siècle
du Messie? » (itfn^HT H!Q ?JJ3)- L'économie messianique se

meut donc sur un autre plan que la nôtre; mais constitué-telle

déjà le atùv pêlltov, monde à venir et royaume messianique
est-ce tout un? Ou bien forme-t-elle un pont entre les deux

grandes ères, n'est-elle qu'un chaînon intermédiaire, une
transition à la gloire future?

Le Targum ne s'explique pas clairement sur ce point5, il
nous paraît toutefois que c'est cette dernière manière devoir

1 Cf. Bousset, Religion des Judentums, 2« édit., p. 278 sq.
2 Cf. Trg. Hab. 3: 2 ; Mich. 7 : 14 (KöTtf «flirt)-
3 Dalman, Worte Jesu, p. 123.
4 Cf. Schürer, Gesch. des jiid. Volkes 3, II, 545 ; les conclusions de Schürer

sont, par ailleurs, inadmissibles. Tout le travail de Klausner (op. cit.), le montre

à l'évidence.
5 Cf. Klausner, p. 22. 23 pour la même question au sujet du messianisme des

Tannaïtes.



30 PAUL HUMBERT

qu'il fait sienne. Expliquons-nous! L'évangéliste Luc nous
rapporte (2 : 25) qu'au temps de l'enfance de Jésus vivait à

Jérusalem un homme qui attendait la « consolation d'Israël

i ». Ce terme technique (qui dérive probablement de

textes sacrés tels qu'Es. 40:1 ; 49:13) se rencontre à maintes
reprises dans le Targum des prophètes, sous diverses
formes : les « jours de la consolation » (Trg. 2 Sam. 23 : 1 :

Niions 1Ì2V ; Trg. Osée 6: 2), les « années de la consolation »

(Trg. 2 Sam. 23:4: ]TISH WSTV ">ltib "pBnB), ou plus
simplement la « consolation de Jérusalem » (Trg. Es. 4 : 3 :

dVeJ-IT D12T12 irn1'; Trg. Es. 38:20; cp. Luc 2:25; cp. aussi

Trg. Es. 18 : 4 : fin1?^ TPS* "{"WJ)- Or le Trg. de 2 Sam.
23 :1 établit la parfaite égalité de ces deux termes : jours de

la consolation et fin du siècle2. La consolation, c.-à.-d. la
rédemption d'Israël3 au sens large du mot, clôt donc le présent
siècle, l'avènement des temps du salut marque la fin du siècle

actuel, inaugure le brillant avenir. Or a priori déjà on peut
supposer que le règne du Messie fait partie intégrante de ces
bienheureuses journées où sonnera l'heure de la délivrance.
Les textes confirment d'ailleurs notre supposition : en effet
la mention du temps de la consolation dans 2 Sam. 23 : 1

(Trg.) est suivie immédiament4de l'annonce du Messie (v. 36
KJTttfa MPI SOVïï 'Ô nSUaV TDK) et dans Trg. Osée 3:5
le règne messianique a pour théâtre la fin des temps (S]10

D'autre part au v. 5 il est dit que le royaume de David sera
conservé pour le siècle à venir (T1S*1 NH?^? S*"PÏÎ25)-
Ces trois notions, royaume messianique, temps de la consolation,

siècle à venir, se recouvrent donc, partiellement du
moins. Même point de vue dans Trg. 2 Sam. 7 : 19 où David
s'adresse à Dieu par ces mots : « Tu as même parlé au sujet

1 irçooêcxopevoç ivaçâiûiriaiv toxi 'Icçat/h; et au v. 38 : ?rp. ùvrçaiuv 'leçov-

2 wis1? pTfiyt snara '»üb «aby t\\ùb ^jn*
3 Tel est, d'après Dalman, le sens exact de Sfiönj (Worte Jesu, p. 90).
4 Les v. lb-3» ne sont qu'une parenthèse.
5 La meilleure traduction serait : mis en réserve pour le siècle à venir.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 31

de la maison de ton serviteur pour le siècle à venir1 ; même

phénomène apparemment dans Trg. 2 Sam. 22: 28, 29 où la
délivrance messianique est mise en rapport avec le « siècle

qui doit venir » (TPöV TUSH NöVs» 2-

Conclurons-nous donc que, pour le Targumiste, le règne
messianique c'est le nouvel éon? Malgré les expressions que
nous venons de rappeler, nous répondons : non Car, si ère

messianique et éon futur sont une seule et même grandeur,
alors l'ère messianique c'est aussi3 la vie éternelle (aram.
S*o?P Mn) et son corollaire* la géhenne (aram. DSPPJOj en

un mot c'est le monde de la rétribution. Or nous n'arrivons

pas à nous persuader de l'équivalence de ces deux
notions : le royaume messianique terrestre et la vie éternelle;
la première implique le « fini » et, à nos yeux du moins,
exclurait la pérennité; mais enfin, pour l'esprit du Targumiste,

ces oppositions auraient pu, à la rigueur, n'exister
pas. Disons pourtant : le Targum ne parlant jamais de la vie
éternelle dans un contexte messianique5, nous avons là une
forte présomption en faveur de l'hypothèse qui distingue
entre la vie éternelle et le royaume messianique6. Surtout,
dans la théorie que nous combattons, il serait naturel de
décrire le drame de la rétribution, le jugement, la condamnation

ou la vie à propos des développements messianiques : en

1 yiki sabyb ita» ira b».
2 Même confusion dans les termes chez les Tannaïtes, d'après Klausner : op.

cit., p. 18 sq.
3 Dalman (Worte Jesu, p. 128), dit très justement : « die Verbindung, Tt"

Xüby «na (Trg. Ezéch. 20 : 11, 13, 21 ; Osée 14 : 10) macht klar, dass Xübp «H

dabei als ein Aequivalent für T)K1 "j> betrachtet wird.»
4 Pour l'opposition entre géhenne et vie éternelle, cf. Trg. Osée 14: 10: « les

justes qui marchent dans les voies de Dieu vivront par elles dans la vie éternelle,
mais les méchants seront livrés à la géhenne. »

5 Pour Trg. 1 Sam. 2 : 6, cf. nos remarques au sujet d'Osée 14: 8.
6 î La distinction n'est pas moins marquée dans le Targum (que dans le

rabbinisme) entre les temps du Messie et la vie éternelle,» écrit le P. Lagrange; et

plus loin : « cette vie éternelle est l'équivalent du monde à venir, et distincte des

temps du Messie. »



32 PAUL HUMBERT

fait il n'en est rien. Le Targum vient-il à traiter ces sujets1
c'est sans relation aucune avec l'espérance messianique; le

Messie rend bien la justice aux habitants de son royaume,
mais jamais, que nous sachions, Jonathan ne voit en lui le

juge suprême des âmes, celui qui décidera de leur sort
éternel2. Ne s'écrie-t-il pas plutôt (2 Sam. 23 : 7) que le châtiment

des méchants n'appartient pas aux hommes : or son
Messie n'est qu'un homme. Les acteurs dans le grand procès
final c'est Dieu3, c'est le grand tribunal (S2^ S3 "H fP31)4!
Le « livre de vie »•"> est dans le ciel de Dieu; une créature
terrestre, le Messie même, n'aurait pas le droit de l'ouvrir
Ce mutisme du Targumiste viendrait-il enfin de ce qu'il plaçait

le jugement avant les jours du Messie? Les faits obligent
à répondre non! Pour n'en citer qu'un: si le Messie doit
faire la guerre aux ennemis d'Israël6 et anéantir l'antéchrist
Armilos, c'est donc que les méchants n'ont pas disparu de

la terre : le jugement n'est donc pas encore intervenu.
Nous nous résumerons en disant : si le siècle du Messie

appartient déjà au monde à venir — certains textes l'affirment

— c'est cependant la vie éternelle qui constitue le

monde futur xar' l&yjiv. Le royaume messianique n'est que le

prologue de cette grande symphonie de la vie éternelle. Le
fond de la pensée du Targumiste c'est donc, sans qu'il
emploie le terme, le chiliasme; le royaume messianique n'est

que temporaire; c'est l'aurore d'une radieuse journée, mais
le soleil n'est pas encore levé. Le & moyen-empire messianique»,

voilà le nom qui, chez Jonathan, conviendrait le mieux

1 Cf. Trg. 2 Sam. 23 : 7 ; 1 Sam. 2 : 9.
2 Trg. Esa. 53 : 9 dit bien du Messie « il livrera les méchants à la géhenne, »

mais il ne faut probablement pas l'entendre du jugement final. Souvent on

envisageait que, dès après leur mort, les mauvais iraient aux tourments, dans un
endroit nommé « géhenne » comme celui où ils subiraient leur punition définitive,
après le jugement. Cf. Dalman, art. Gehenna, P. R. E. 3, VI, p. 419 ; cf. Apoc.
Baruch 36 : 11 ; cf. aussi Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 47.

3 Par exemple Trg. 1 Sam. 2 : 9.
4 Par exemple Trg. 2 Sam. 23 : 7,

5 Trg. Ezéch. 13:9 (cf. aussi Trg. Esa. 4 : 3 a^rû).
* Trg. Esa. 52: 15; 53 : 8, etc.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 33

à cette période de l'histoire. Nous empruntons cette
heureuse expression à Babinsohn (p. 26) qui l'applique au
messianisme rabbinique. Sur ce point capital la théologie de

Jonathan rentre donc dans le grand courant synagogal
officiel. Mais alors pourquoi ici et là Jonathan met-il en rapport
royaume messianique et siècle à venir? Parce que, comme
le remarque Klausner à propos d'une semblable confusion
chez les docteurs tannai tes : «La distinction de ces deux
notions n'a pu être effectuée avec une conséquence parfaite.
Car, en définitive, l'époque messianique est, elle aussi, par
rapport au temps présent, un monde ci venir, qui n'a pas
encore trouvé sa réalisation. Aussi les Tannaïtes (et nous
ajoutons : le Targumiste) pouvaient-il prendre l'habitude de

confondre assez souvent l'ère messianique avec le Olam

haba. » (Klausner, p. 22, 23).

Voici, croyons-nous, quelles étaient pour le Targumiste
les lignes maîtresses du programme messianique : en un
temps où la détresse étreint Israël, subitement apparaît le

Messie sauveur; c'est le prélude de la nouvelle économie.
Les Juifs habitant alors la Palestine voient s'ouvrir devant

eux une existence large et facile, la fertilité1 du sol atteint
des propositions inouïes, la paix et la justice fleurissent dans

la contrée, car l'Oint de lahvé s'est assis sur son trône, lui
que l'Eternel a élu pour restaurer Israël. Les ennemis sont
terrassés, la diaspora recueillie dans ses foyers, lahvé
reconnu par tous les hommes comme seul vrai Dieu2; alors
ressuscitent les justes (ou des justes); s'associant à la joie
des habitants, ils trouvent au royaume messianique l'avant-
goût des félicités éternelles. Ils échappent3 au ténébreux

1 De même que chez les Tannaïtes (cf. Klausner, p. 18) ces descriptions
hyperboliques ne doivent pas faire songer au monde à venir; elles sont de nature

messianologique et non eschatologique.
2 Cf. Trg. 1 Sam. 2 : 2 ; 2 Sam. 22: 32.

3 Wünsche (Leiden des Messias, p. 67) communique une citation de Pesitka

Rabbathi, fol 78 : « Nos rabbins ont rapporté qu'un jour, au mois de Nisan, les

patriarches ressusciteront. » Cf. aussi Dalman, Leid. Mess., p. 63, note 2 ;

Klausner, p. 32.

THÉOL. ET PHTL. 1911 3



34 PAUL HUMBERT

scheol, leur Dieu les « fait passer de l'obscurité à la lumière »

(cp.Trg. 2 Sam. 22 : 29: S"lin3V SDTOnS ^pS1 HIH^)
pour leur « faire voir le siècle qui doit venir pour les justes »

(Trg. 2 Sam. 22 : 29 : T^V TfiJH SüVjn ^m"»
S^p^ni^T5)- H leur donne en héritage cette Palestine dont
les méchants sont à jamais bannis (cp. Trg. Ez. 13 : 9 où il
est dit des méchants : fl^ sV Vsifc}1! SIPS1?), cette
terre promise1 qu'il leur a préparée (cp. Trg. 1 Sam. 2 : 8

qui oppose le sort des bons à celui des méchants2 : S1p',"!ü£
?3n "pnV V^Dtë PlTKSn ^33))- Quelle sera la durée de

ce règne idyllique? Quoique le Targum soutienne que la
maison de David doit subsister au siècle des siècles (cp. Trg.
Es. 9 : 6 : SaVj? "tyl fïOS appliqué à la rVoVü du dernier
davidide ; Es. 9 : 5 l'épithète du Messie S^ïïVy D^p S"03.)>
nous devons sans doute prendre cela « cum grano salis » et
l'entendre simplement d'une durée considérable.

En tout cas on chercherait vainement dans le Targum des

prophètes des éclaircissements touchant les destinées
ultimes du royaume du Messie. Vainement aussi on se mettrait
en quête de données détaillées sur les mystères du Olam
haba proprement dit. Il est loisible d'esquisser un bref
programme, mais en demeurant conscient de sa relativité.
Probablement qu'après un long règne le Messie remettra à Dieu
le pouvoir, ou bien il sera ravi au ciel comme Henoch, ou

2 ban signifie souvent la Palestine, et non le monde en général. Cf. les

exemples cités par Jastrow s. v., et dont voici l'un des principaux ; Sifré Deut. 37 :

baa nbaina XMtr... ^mter1 pK 11 "n : « tebel means Palestine, and why
it is called tebel? Because it is rich in every thing. »

1 II semble à premiere vue que l'opposition établie dans Trg. 1 Sam. 2 : 8 entre
la géhenne réservée aux pécheurs et le "Ori destiné aux bons, implique que le

royaume messianique C?3fi) equivalile à la vie éternelle (représentée ici par son

corrélatif la géhenne) ; à la réflexion, cette déduction ne s'impose pas de préférence

à d'autres : en effet, nous l'avons déjà rappelé, dès après leur mort les

méchants entrent dans la géhenne; tandis que les justes jouissent du bonheur

messianique, les méchants sont donc déjà dans la géhenne. D'ailleurs il n'est pas

nécessaire d'admettre dans notre verset un parallélisme chronologique de ces

deux phénomènes : l'auteur veut peut-être dire simplement : ce qui attend les

pécheurs, c'est la géhenne, mais aux justes s'ouvre une autre issue, la félicité
dans le royaume du Messie



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 35

bien encore il suivra le chemin de toute la terre et retournera

à la poudre. Alors aura lieu le grand jugement, la
comparution universelle ; les livres seront ouverts, les méchants
ressusciteront pour ouïr une juste sentence de condamnation
et pour devenir la proie de la « mort seconde » (S313n SDlS :

cp. Trg. Es. 22:14; 65:6,15; Jér. 51:39, 57); quant aux justes
inscrits dans le « livre de la vie éternelle, s1 qu'ils vivent
alors sur terre ou qu'ils dorment au scheol, tous hériteront
la vie éternelle; nul ne sera oublié, Dieu les ressuscitera tous
sans exception2, rappelant leurs esprits hors de la poussière3

pour qu'ils vivent devant leur Dieu4.

L'énigme la plus impénétrable reste cette question que
nous avons déjà soulevée : tous les justes, ou quelques
célèbres martyrs seulement, ressusciteront-ils pour le règne
du Messie? Il serait ridicule de trop scruter là où l'auteur
n'a rien pu ou rien voulu dire. Lagrange assure qu'« il est
certain que, à partir d'une certaine époque, quelques
rabbins ont exprimé l'espérance de ressusciter au moment de

l'avènement du Messie5. » Il ajoute plus loin : «Vers la fin
du second siècle quelques-uns ont dit clairement que les

morts devaient ressusciter pour le temps du Messie6. » Les

deux manières de voir ont donc des parallèles dans la
littérature rabbinique. L'ignorance, d'aucuns diront la sage
retenue, du Targumiste sur ce chapitre, s'explique si l'on se

rappelle ce mot d'un maître entre les rabbins, l'amora
Jochanan (mort ± 279)7 : «Les prophètes n'ont fait allusion
dans leurs prophéties qu'aux jours du Messie; quant au
monde à venir, l'œil n'a pas vu, ô Dieu, hors de toi. »

» Trg. Ezéch. 13:9 : »ji K^Tib a^nat xaby «n ana.
5 Trg. Esa. 38 : 16 : « 0 lahvé, tu as promis de ressusciter tous les morts. »

» Cf. Trg. Esa. 57 : 16
4 Trg. Osée 6 : 2 : « Au jour de la résurrection des morts il nous fera relever

et nous vivrons devant lui. »

5 Lagrange, op. cit., p. 180.

6 Lagrange, op. cit., p. 181.
7 Cité par v. Orelli, loc. cit., p. 734; et Lagrange, op. cit., p. 173 (nous

l'avons vu, le Trg. n'établit d'ailleurs pas une distinction si nette entre les deux

ères).



36 PAUL HUMBERT

2. La personne et l'œuvre du Messie: Qui est le Messie1?

Quelle est sa mission?

N'oublions pas que le Targumiste n'a pas composé un
traité dont tous les éléments doivent être bien liés entre eux.
Il se borne à traduire un texte sacré, et, au cours de son long
ouvrage, il laisse échapper ici et là un mot, une phrase, qui
éclairent sa mentalité. Il ne nous a pas laissé une description

cohérente du Messie, peut-être même existait-il des

contradictions dans sa conception. Rappelons-nous aussi qu'en
dernière analyse le Targum des prophètes est une œuvre plus
ou moins anonyme, collective, l'aboutissement du labeur de

plusieurs générations ; il ne reproduit pas la théorie originale

d'un penseur, c'est la mise par écrit de pensées d'origine

diverse, d'idées qui, lentement, traversèrent les siècles

et dont les sources sont multiples. Nous ne nous étonnerons
donc pas si tous les détails ne s'harmonisent pas en une
fresque aux contours classiques, aux lignes eurythmiques;
le Targum pose quelques jalons : qu'il nous suffise d'en

marquer la succession.

Les temps sont durs pour Israël ; années calamiteuses, car
Dieu les frappe à cause de leur péchés (Es. 53 : 4, 5, 8,9,12) :

beaucoup d'entre eux sont dispersés par levaste monde, loin
de la terre sacrée, les peuples étrangers les méprisent, le

joug des tyrans païens les oppresse lourdement, leurs
campagnes sont ravagées, le temple en ruine (Es. 9 : 3; 10 : 27 ;

16:1; 52:14; 53:3,4,6,11; Osée 3: 4; Mich. 4:7; Hab. 3 :

18; Am. 9 : 11, 12). Vers le ciel montent leurs soupirs, leurs
cœurs lassés crient après la délivrance. Ne sera-ce donc pas
bientôt le temps de la consolation? (2 Sam. 23 :4; Jér. 31:6).
De toute la ferveur de leur âme ils désirent ce Messie en qui
tout leur espoir se fonde (Es. 52 : 14).... Mais l'horizon ne
s'éclaircit pas; tels ce fellah qui, pendant l'interminable
sécheresse attend anxieusement que tombe la pluie (2 Sam.

23:4), ils attendent qu'apparaisse le Christ. Les générations
passent, mais le Christ reste caché à cause de leur iniquités
(Mich. 4 : 8). Alors sans doute ils mènent deuil, font pèni-



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 37

tence, l'épreuve les pousse au repentir; maintenant Dieu

peut exaucer leurs prières.
De toute éternité l'Eternel avait décidé l'envoi du Messie :

son nom fut prononcé à l'aube de l'histoire (Mich. 5:1;
Zach. 4:7), les temps sont révolus, les derniers jours sont là,
c'est le « siècle du Messie » qui commence (1 Rois 5:13), c'est

l'aurore du nouvel éon. Dieu prend en pitié ses serviteurs,
la maison de David va être restaurée ; toute cette œuvre de

délivrance, c'est lahvé qui en est l'auteur (Es. 9 :6b).
Au sein du peuple un homme se lève1 ; c'est un Israélite

pieux, un fidèle observateur de la loi (Es. 9 : 5). Sa famille
est de Bethléem (Mich. 5 : 1), ses parents descendent d'Isaï
(Es. 11 : 1 ; 14 : 29), lui-même est donc de la race de David
(Es. 11 : 1; 14 : 29; Jér. 23 : 5; 33 : 15; Zach. 6: 12 ; Ez. 34:
23 ; Osée 2 : 2 [?]). Son enfance, puis son adolescence se sont
écoulées paisiblement, mais dans l'obscurité (Jér. 30: 21?);
à présent qu'il a atteint l'âge d'homme, l'esprit de lahvé
descend sur lui, l'assurant du don prophétique, lui accordant
force et sagesse (Es. 11:2); l'esprit saint (SŒH'lp TOI) repose
sur ce serviteur de Dieu (Es. 42 :1) : il a reçu ainsi l'onction
d'en-haut, il est mis à part pour être le « serviteur de l'Eternel

», c'est le Messie! L'heure de sa manifestation a sonné!
Au milieu d'une génération corrompue il intercède pour

son peuple : non pas qu'il soit sans péché, mais il est un
grand saint! Son aspect n'a rien d'un profane (Es. 53 :2) et

la sainteté auréole son front2 (Es. 53 : 2). Il intercède pour
Israël (Es. 53 : 4, 6,11,12) et, à peine a-t-il ouvert la bouche,
qu'il est exaucé (Es. 53 : 6) : Israël est pardonné (53 : 4, 5, 6,

12). Il ne vient pas vers les siens escorté d'un brillant
cortège, chevauchant un fier coursier; modeste et humble il est

monté sur un âne (Zach. 9 : 9).
1 On remarquera que Trg. Jonath. parle encore d'Elie comme d'un précurseur

de Dieu et non du Messie (cf. Trg. Mal. 4:5); cf. également Klausner, op. cit.,
p. 62 : « Was Elia's eigentliche Mission als Verkünder des Messias anbetrifft, so

ist von ihr im tannaitischen Zeitalter so gut wie gar nicht die Rede. i>

2 Peut-être faut-il se le représenter hâve et décharné, épuisé par les jeûnes
comme un fakir, ou comme le Messie que dépeint une tradition rabbinique : « ton
corps est sec comme bois, le jeûne a assombri tes yeux, tes forces sont desséchées

comme un tesson (Wünsche, Leiden des Messias, p. 68).



38 PAUL HUMBERT

Alors une force divine s'empare de lui (S1133i ìlì~ì> Es. 11 :

2; cp. Mich. 5 : 3 mn1 Ulp ]Ü PppiH), il rassemblera les

armées d'Israël, terrassera les oppresseurs par ses seules
paroles, et anéantira l'Antéchrist par le souffle de ses lèvres1
(Es. 11: 4); ce sera une défaite générale des ennemis (Es. 10 :

27; 11 : 4; 14 : 29; 42: 1 ; 52 : 15; 53 : 7, 11, 12; Jér. 23 : 6;
Zach. 4 : 7 ; 10 : 4), un affreux carnage (Es. 53 : 7); il donnera
ainsi une grande victoire aux troupes juives (Es. 28 : 6) ; ce

héros vainqueur distribuera à ses soldats un riche butin
(Es. 53 : 11, 12) et les ramènera en paix dans leurs foyers
(Es. 28 :6).

Mais pourquoi donc cette tuerie? Simplement parce que
ces étrangers ont haï et subjugué le peuple de Dieu? Non pas,
l'âme généreuse du Targumiste a imaginé une explication
plus profonde : « lahvé fera venir sur les gentils les péchés
de mon peuple! » (Es. 53:8b.) Ils souffrent pour la coulpe
d'Israël; eux qui avaient détruit le temple, supprimant ainsi
les sacrifices, voici : ils serviront eux-mêmes de sacrifice, de

victime sanglante et expiatoire.
L'Oint de l'Eternel vient donc de chasser de la Palestine

les adversaires païens, son règne s'étend désormais sur tous
les royaumes du monde (Es. 53 : 3; 16 : 1 ; Am. 9 :12; Zach.
4 : 7) ; sa brusque apparition avait rempli d'étonnement les

rois des nations (Es. 52 : 15), tout d'abord ils2 n'avaient eu

que mépris pour ce petit juif de Bethléem (Es. 53 : 3), et

maintenant son renom s'étend jusqu'au bout de la terre
(Mich. 5 : 3), c'est un prince puissant (Es. 28 : 16; 41 : 25?;

1 Cette caractéristique ne doit pas faire croire que le Messie est un être divin.
Le Messie du Trg. et du rabbinisme ancien reste homme, « ses capacités et ses

exploits dépassent bien la commune mesure humaine; mais des miracles, les

justes et les hommes pieux eux aussi peuvent en faire ; d'ailleurs, au royaume
messianique le surnaturel devient presque la règle.... i> Klausner, op. cit., p. 70.

Ce que le même auteur écrit du Messie tannaïte, nous pouvons l'affirmer pareillement

de celui du Trg. ; « wohl ist er moralischer Uebermensch aber sein Reich

ist von dieser Welt. » Op. cit., p. 71.
2 C'est de la part des païens et non des Juifs que le Messie sera objet de mépris ;

cf. en effet l'immédiate succession de ces deux termes dans Esa. 53 : 3 : « Il sera

méprisé, mais éclipsera (bientôt) la gloire de tous les royaumes. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 39

Ez. 17 : 23; Mich. 2 : 13). Il est plus qu'un prophète, plus
qu'un docteur de la loi, c'est un roi (Jér. 23 : 5; 30 : 9; Osée

3 : 5), l'héritier du trône de David, c'est le roi de gloire destiné

par Dieu à Jacob. Il triomphe partout, car son Dieu est

avec lui, lui prêtant force et secours (1 Sam. 2:10; Es. 42:6;
Mich. 5:3; Es. 28:16; 41 :25?).

Quel beau jour pour Israël quand, de tous les points de

l'horizon, reviendront ses exilés Ils accourront vers la Terre-
Sainte, quittant leurs colonies de la Diaspora1, délaissant
leurs nouvelles patries pour rentrer au pays des ancêtres
(Es. 11:11; 42:7; 53:8; Osée 14: 8; Mich. 4: 6, 7; 5:3, etc.);
le roi victorieux viendra en personne les chercher (Es. 53 : 8;
42 : 7); les dix tribus elles aussi recouvreront leur ancienne

splendeur (Zach. 10 : 4; Osée 2 : 2), et, tous ensemble, sur la

terre de leurs pères, ils se serreront, sainte famille, autour
de leur Messie (Es. 11 : 5 ; Jér. 33 :13).

Une imposante tâche incombe maintenant à l'Oint du
Seigneur : faire de l'alliance entre Dieu et son peuple une
vivante réalité (Es. 42 : 6 6). Mais qui est suffisant pour ces

choses? Errer est le propre de l'homme, et le descendant de

David ferait-il mieux que ses prédécesseurs? David et Salomon,

ces illustres monarques, n'élaient-ils pas faillibles et

sujets aux manquements? aussi l'Eternel sera-t-il le

pédagogue de son envoyé2: c'est lahvé lui-même qui l'amènera
à la parfaite crainte de Dieu (Es. 11 : 3); la divine Thora, il
en remplira minutieusement les exigences (Es. 9:5); ce n'est
point en vain qu'il aura reçu du ciel sagesse et intelligence
(Es. 11 : 2: ^JT^ODl PlÖDIl), et que l'esprit d'en-haut sera

son conseiller (Es. 11 : 2 : 3 ?Ü ITI"! de HjPÜ : conseil), lui

1 Sur la géographie de la Diaspora juive, cf. Th. Reinach, art. Judœi, dans

Diel, des antiquités, de Daremberg et Saglio.
2 Id pour le Taeb samaritain : au 5« chant du cycle de cantiques pour le jour

des expiations, on lit, v. 12 :

h fffi intin iiab'n ti,t vbx Ktp'i
11 )i ïnvaj itt^a^i anaa

(Cf. Merx, p. 28 et 43.) « Il l'appellera et lui enseignera sa loi, il lui confiera

un Livre, et le revêtira de sa prophétie, etc. s



40 PAUL HUMBERT

apprenant à connaître (JHÖ H^) la volonté de Dieu et à

craindre son nom.
Il peut ainsi se dévouer à sa mission ; c'est corps et âme

qu'il s'y adonne (Es. 53 : 12) : il n'aura de cesse qu'il n'ait
solidement établi ici-bas la justice (Es. 42 : 4) Purifier la
nation, tel son premier devoir (Es. 53 :10; Ez. 36 : 25)! Pour
cela il est urgent qu'il instruise ses compatriotes aveuglés
(Es. 53 : 5,11 ; Jér. 30 : 21); eux qui, si longtemps, ont désobéi,

il faut qu'il leur enseigne la loi, voire même qu'il les

contraigne (13J51Ö) à respecter les préceptes mosaïques (Es.

53 : 11, 12; 42 : 7). Tous sans cloute ne se convertiront pas,
il y a toujours des impies : mais ces Juifs indignes ne seront

pas tolérés dans son royaume, le Messie les fera disparaître
(Es. 11:4), il enverra ces rebelles1 dans la géhenne (Es. 53 :9).

Il y a bien encore une seconde tâche qui lui est confiée :

éclairer les gentils (Es. 42 : 6): mais le Targumiste n'insiste
pas, oh il glisse.... et n'appuie pas

Dans cette Palestine libre et purifiée, le règne du Messie

enfin s'épanouit. Son œuvre a été couronnée de succès (Es.
52 :13; Jér. 23 : 5), il peut s'asseoir sur son trône (Zach. 6:13)
et gouverner selon la crainte de Dieu (2 Sam. 23: 3; Es. 11: 2).

Règne tout pacifique, royaume prospère (Es. 9 : 5, 6; 11 : 6 sq.;
16:5; 53:5; Jér. 23: 6; 33:16 sq.). La nature se pare de fleurs
nouvelles et retourne à l'innocence primitive (Es. 11 :6 sq.).
L'injustice est bannie de ce lieu de bonheur, le roi ne se

nomme-t-il pas « Messie de justice »2 (Jér. 23: 5; 33:15); aussi
le Targum revient-il à mainte occasion sur ce sujet : ce sera

un juste juge, qui jugera conformément au droit et à l'équité
(Es. 9:6; 11 : 3, 4; 16:5; 28:6; Jér. 23: 5; 33:15).

Enfin comme couronnement de cette restauration, le Messie

rebâtira le temple (Es. 53 : 5; Zach. 6:12, 13); le
sanctuaire, souillé à cause de leurs iniquités (Es. 53 : 5), se relè-

1 Nous souscrivons à l'opinion de Dalman (Leid. Mess., p. AT), qui voit dans

ces « méchants » des Juifs : Gottlose Israeliten.
ä Lagrange, op. cit., p. 215, estime que «oint juste» serait une traduction

beaucoup trop atténuée. U s'agirait plutôt du «droit légitime, établi par la

promesse de Dieu et fixé dans Israël et dans la maison de David. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 41

vera de ses ruines1; le culte sera célébré avec toute la pompe
d'antan; sur les autels on immolera les agneaux. Des siècles

durant, les Juifs pieux avaient langui2 après le rétablissement

des sacrifices expiatoires ordonnés par le Pentateuque
mais rendus impossibles par la destruction du temple : au

royaume du Messie cette calamité prendra fin, toutes choses

seront remises en l'état voulu de Dieu.
Du berceau à la tombe la vie ne sera que bonheur : où sera

le Messie, là aussi sera la prospérité (Es. 53 : 2; Osée 3:5;
14 : 8), la richesse, un abondant butin (Es. 53 :12) ; on vivra
tranquille sous la protection du fils de David (Osée 14 : 8);
autour des têtes blanches de nombreuses familles s'assiéront
(Es. 53 :10; Osée 14 : 7), sans pourtant qu'on tombe dans les

excès de félicité prévus par Gamaliel (II), petit-fils du maître
de Paul. On raconte à son sujet cette piquante anecdote3:

comme il disait une fois : « Il viendra un temps où la femme

1 Le Talmud rapporte (cf. Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 39 sq une bien

pittoresque anecdote : « Rabbi Jochanan ben Zakkai (un contemporain des apôtres)

sortait un jour de Jérusalem, et Rabbi Josua le suivait et contemplait le
sanctuaire en ruines. R. Josua dit : Malheur à nous, car il est détruit le lieu où se

faisait l'expiation pour les péchés d'Israël Jochanan lui dit : Mon fils, ne t'afflige

pas! Nous avons une expiation (,ttsa) semblable à celle-là. — Et quelle est-elle

donc'' C'est la bienfaisance (D'Hun fl^UJ) car il est dit (Osée 6 : 6): Je veux

la bienfaisance et non le sacrifice! » Schlatter (Jochanan ben Zakkai,\>. 40, ii)
en conclut que ia destruction du temple ne fut pas une grande calamité aux

yeux des rabbins. « Il tomba sans éveiller une émotion profonde. Sa destruction

ne marque pas une époque dans l'histoire intime d'Israël.... Si l'homme ne peut

plus offrir son offrande à l'autel, il peut encore donner, donner toujours de

nouveau, et cela entraînera la même conséquence: à cause de son offrande, Dieu

lui pardonnera. Comme pour la théologie légaliste, l'important, c'est ce que

l'homme doit faire, elle s'adapte sans modifications profondes aux circonstances

les plus diverses, et garde toujours la même assurance : l'offrande entraîne le

pardon comme récompense. » Mais, dans l'hypothèse de Schlatter, on ne comprend

plus pourquoi les rabbins exprimèrent sans relâche l'espoir que le temple serait

rebâti! (« Le temple sera reconstruit et les sacrifices y seront offerts selon

l'antique usage ; rien n'est plus certain pour les Tannaïtes, » écrit Klausner, op. cit.,
p. 116.) La question même de Josua ben Chananja prouve quel écho la
catastrophe éveillait dans les âmes

2 Cf. Wünsche, op. cit., p. 16, 17.
3 D'après Lagrange, op. cit., p. 197; Klausner, p. 108.



42 PAUL HUMBERT

enfantera chaque jour!» un disciple, se moquant, lui
rappela le cours invariable des choses ; à quoi Gamaliel rétorqua

: « et les poules? »

En ce siècle les hommes auront longue vie (Es. 53 : 10);
des résurrections se produiront (Osée 14 : 8) ; des miracles
se feront (Es. 53 : 8; Hab. 3 :18), sans parler de la délivrance
merveilleuse du joug étranger. Les païens même reconnaîtront

l'unique majesté du roi d'Israël; partis des lointains
mystérieux, traversant les mers bleues ou les déserts arides,
ils viendront à Sion chargés de présents. Comme jadis la
reine de Saba, comme les mages à l'enfant Jésus, ils
apporteront au Messie les précieuses richesses de l'Orient (Es.

16:1).
Quant au roi, ses coffres regorgeront des dépouilles opimes

conquises lors des guerres de l'indépendance, et Dieu lui
livrera les trésors des cités opulentes tombées devant lui
(Es. 53 : 12). Enfin une harmonie parfaite présidera à ses

relations avec les autorités religieuses (Zach. 6 :13?).
Et c'est tout, que nous sachions! Qu'adviendra-t-il de ce

grand roi? mourra-t-il comme le Taeb samaritain1, sera-t-il
finalement ravi au ciel? Le Targum n'en touche pas un mot,
pour la simple raison que les destinées finales du Messie ne
l'intéressent que médiocrement : le sort du peuple est assuré,
cela lui suffit, pourquoi scruter plus profond?

Conclusion.

Messianisme terrestre ou Apocalyptique transcendante?

Une remarque s'impose : dans son tableau du royaume du
Messie, Jonathan a gardé une parfaite indépendance à l'égard
de ces tendances cosmologiques, transcendantes, universa-
listes, qui prêtent à l'apocalyptique juive et à son messianisme

un cachet si particulier. L'inspiration du Targum des

1 Au 7e chant de la liturgie du jour des expiations, on dit du Taeb ìmti tna
itap bu Sia1 aib^a ; au 5* chant on parle du jour de sa mort : In'tnK Di'' ;

cf. Adalb. Merx, Der Messias oder Taeb der Samaritaner, p. 10, 28 (Reiheft %,ur

Z.A. W, 1909).



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 43

prophètes est foncièrement terrestre et juive. L'intérêt de

l'auteur se confond avec ceux de sa nation : son messianisme
est national au premier chef et rappelle à s'y méprendre
celui des Psaumes de Salomon1. Quel rôle jouent en effet
dans son œuvre les nations étrangères Une timide notice,
comme échappée dans un instant d'oubli, dit bien que le
Messie sera «la lumière des nations» (Es.42:6: T^ÜJ) "IIPI^);
mais elle est comme écrasée sous le poids des massives
affirmations de Jonathan sur la ruine totale et l'assujettissement
des « peuples » ; oui, le Messie entre bien en relations avec
les gentils, mais c'est pour les anéantir ou recevoir d'eux le
tribut (Es. 16:1) I Les non-juifs sont roués de coups pour
être amenés au monothéisme. (Trg. 2 Sam. 22 : 32; 1 Sam.
2 : 2) : c'est d'une saine pédagogie religieuse Israël s'est
abominablement conduit, mais ce sont les étrangers qui sont
châtiés à sa place (Es. 53 : 8) Le Messie est un souverain
purement national; il est et demeure Juif, il vient pour les

Juifs, sa religion c'est la religion juive, le nomisme
rabbinique, c'est un fils respectueux de cette Thora toute hérissée
de commandements. Le but de ses efforts c'est le salut de

son peuple ; il prie pour les Juifs et occit les gentils On le

sent, c'est le chauvinisme national et son étroitesse.
Les préoccupations cosmologiques, transcendantes, sont

également absentes du messianisme de notre Targum : si,
au point de vue sotériologique, on peut dire qu'il range le

royaume messianique dans le monde futur, au point de vue
cosmologique il le localise sur terre. Un roi puissant, le

temple reconstruit, une riche capitale, des campagnes
fertiles, de nombreux enfants, une longue vie, voilà l'idéal du

Targumiste. Son Messie ne s'avance pas sur les nuées, ce

n'est pas un héros à demi mythique, une figure de l'au-delà

en visite dans notre monde : c'est un descendant de David,
né à Bethléem, auquel tous prédicats divins sont jalousement

refusés! Quant au monde à venir lui-même, ce nom

figure en quelques endroits du Targum, mais Jonathan ne

1 Cf. Ps. Salom. 17 et 18.



44 PAUL HUMBERT

se livre pas précisément à des débauches d'imagination aux
fins de peindre cet éon nouveau : son regard ne porte pas si

loin. Serait-ce ici cette « lassitude de la mentalité eschatologique,

» dont a parlé Bousset (2e éd. p. 286)? Non pas, car,
comme le relève Rabinsohn : « La synagogue ne s'associa

jamais au caractère essentiellement surnaturel et mystique
du messianisme des apocalypses qu'il a contracté en marge,
pour ainsi dire, de la pensée rabbinique » (p. 27). Avec ce

même auteur nous observerons plutôt que « l'idée de la
destinée de l'individu.... s'est détachée de plus en plus de l'avenir

messianique, qui ne conservait plus comme préoccupation

principale1 que celle de l'intérêt national» (Rabinsohn
p. 27). Nous n'en voulons pour preuve que cette parole de

Jochanan ben Zakkai sur son lit de mort : « Deux routes
s'ouvrent devant moi, l'une conduit au jardin d'Eden, l'autre
à la géhenne, et je ne sais sur laquelle ils (probablement les

anges) me conduiront.... » Donc dès après leur mort et sans

attendre les temps du Messie, les bons vont en paradis et les

méchants à la géhenne.
Dirons-nous que les exigences morales sont vigoureusement

mises en vedette dans le messianisme du Targum de

Jonathan? Certes le Messie est un fidèle observateur des

préceptes divins et il met tout son zèle à ranger ses frères à

l'obéissance de la loi; le Targum respire en outre un vif
sentiment de la justice, et, dans les âmes, on devine un ardent
besoin de pardon; le Targumiste semble même désespérer
des forces morales de son peuple : ce n'est ni leur repentir,
ni leurs bonnes œuvres qui leur valent le pardon, mais la
seule intercession de leur Messie. Il y a là de respectables
besoins moraux. La note du sacrifice, de la charité qui donne
et se donne, n'éveille par contre que de faibles échos : qu'on
songe au soin avec lequel on écarte de l'office messianique
toute souffrance pour autrui, à plus forte raison toute idée
de substitution; et, par contraste, la rétribution des bons et

1 Cf. cette phrase de Lagrange (op. cit., p. 262) : « le côté de la tradition, le
côté humain et national est celui qui demeure toujours cher au rabbinisme. C'est

par là surtout que son messianisme se distingue de celui des Apocalypses. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHÈTES 45

des méchants est réclamée à réitérées fois1 : on le pressent,
les justes prétendent avoir le droit au bonheur, tandis qu'une
légitime condamnation frappera les coupables. L'insistance
dans cette réclamation montre toutefois que ce n'est pas
encore un bien vieil article de foi2. Mais surtout cette éthique
n'est pas réellement universaliste, car tous les hommes ne

sont pas égaux devant Dieu : du moins le Targumiste écrit
comme s'il pensait ainsi.

Un seul des grands postulats de l'apocalyptique est hardiment

repris par Jonathan : l'idée de la vie éternelle. On sent

que c'est désormais vérité acquise, dogme reçu, conquête
définitive de l'âme religieuse; cela va d'ailleurs de pair avec
cet ardent espoir de la rétribution. Par là le Targum dépasse
de haut l'ancienne piété israélite, mais, insistons sur ce

point : la synthèse opérée par l'apocalyptique entre la vie
future individuelle d'une part, et le messianisme de l'autre,
cette synthèse a fait place dans le Targum à un dualisme
nettement marqué. Messianologie et eschatologie forment ici —

comme chez les Tannaïtes (cp. Klausner p. 17 sq.) — deux
domaines distincts. Nous avons donc le droit de conclure

que le messianisme du Targum dérive logiquement de

l'antique piété d'Israël, et que l'apocalyptique judaïque n'a laissé
chez lui que peu ou pas de traces.

On sait que bon nombre d'apocryphes et pseudépigraphes
ne réservent au Messie aucune, ou presque aucune place
dans leurs tableaux d'avenir. Bousset a le mérite d'avoir
découvert une cause importante de ce phénomène étrange :

« La cause première en doit être cherchée, écrit-il3, dans un
élargissement de la conception du monde, élargissement qui
se fait toujours plus sentir dans l'eschatologie juive, et en
même temps dans l'idée corrélative d'une catastrophe finale
qui ne sera autre chose qu'un miracle absolu et divin. » En
effet, dans ce drame universel, quel rôle resterait-il à jouer

1 Cf. Trg. Esa. 24 : 16 : « Le secret de la récompense des bons et du châtiment
des méchants me fut révélé. »

2 Cf. Bousset, op. cit., p. 343 en note.
3 Bousset, op. cit., p. 256.



46 PAUL HUMRERT

au fils de David? Cette observation de Bousset nous permettra,

je crois, de comprendre pourquoi le Messie occupe dans
notre Targum une place relativement considérable. Une

sagesse assez terre-à-terre, une mentalité assagie par de tristes
expériences, un bon sens teinté de résignation mettent en
garde le rabbin contre les envolées de l'imagination dans les

campagnes ensoleillées du ciel, dans le monde que l'œil de

l'homme ne peut contempler. Le rabbinisme ne se laisse pas
entraîner dans ces sublimes aventures. Mais si la destinée de

l'individu trouve son terme dans la vie éternelle, le peuple
juif comme tel ne saurait se contenter de cette solution :

Israël-nation doit être rétabli. Aussi l'espérance messianique
trouve-t-elle un regain dévie; Israël doit s'asseoir au
banquet de la vie et jouir du bon pays que Dieu lui a donné.
Les promesses à longue échéance ne trompent plus sa faim
et sa soif: il lui faut sa place au soleil et, pour cela,'un puissant

roi qui chasse l'adversaire, un prince qui restaure la
nation; si le peuple a besoin de pardon, n'est-ce pas surtout
pour que Dieu lui rende ensuite ses faveurs, son riche pays,
la paix dont il a tant besoin, l'indépendance qu'il a perdue
depuis des siècles?

On comprend dès lors que le Messie du Targum ne soit

guère que l'instrument dont Dieu se sert pour assurer à

Jacob un bonheur terrestre et définitif1. Le Messie qu'attend
Jonathan rentre donc tout entier dans la tendance messianique,

nationale et terrestre : c'est un homme, c'est un Juif,
c'est un saint rabbi, c'est le roi puissant du temps de la

consolation, c'est le fils de David promis aux Israélites pieux.

1 Même manière de voir chez les docteurs tannaïtes, d'après Klausner, op. cit.,
p. 74.


	Le messie dans le targum des prophètes

