Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 44 (1911)

Heft: 1-2

Artikel: Le messie dans le targum des prophétes
Autor: Humbert, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379883

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES

PAR

PAUL HUMBERT*

bachelier en théologie.

- Que reste-t-il donc dans le Targum des souffrances du
Messie2? En tout et pour tout, deux timides remarques: au
v.3 la passagére mention d’une époque ou le Messie, sans
doute au début de sa carriere?®, sera objet de mépris; et au
v.12, I'éloge de son abnégation, 1DI RIAD N0, litt.: il
a livré son ame a la mort. Quelle est au fond la bortée de
cette notice? faut-il croire, avec Wiinsche#, que le Messie
est « mort » pour sauver son peuple, ou bien, avec Dalman?,
que dans son zele il a seulement risqué sa vie, qu’il s’est donné
tout entier & son ceuvre pour en amener beaucoup a l'obéis-
sance de la loi? Nous penchons résolument pour cette se-
conde maniére de voir®: Dans tout le Targum des Prophétes
il n’est jamais parlé de la mort (expiatoire, salutaire) du

1 Voir livraison de septembre-décembre 1910, p. 420.

2 g”wnbw '*f?,‘_:ij, cf. sur cette expression Dalman, Leid. Mess., p. 42, note 2,
of. Mat. 24: 8.

3 En tout cas, temps antérieur A P'éclatante victoire du Messie sur les paiens :
Rm=on 52 Y PERY 1935

4 Wijnsche, op.' cit., pri-% I

5 Dalman, Leid. Mess., p. 48.

6 (’est également le parti qu'adoptent le P. Lagrange, op. cit., p. 243; Weber,
op. cit., p. 345; et M. le prof. Bruston, dans son trés bref, mais excellent article
de I'Encyclopédie des sciences relig., de Lichtenberger, XIl, p. 339.



6 PAUL HUMBERT

Messie; ce silence absolu interdit de trop presser les termes
d’Es. 53 : 12. Mais surtout le Targumiste n’a pas, dans Es. 53,
altére délibéremment tous les endroits peignant les souf-
frances du serviteur pour, finalement, le faire mourir pour
les siens. Non! le traducteur fait des efforts désespérés pour
échapper & l'idée d’un Messie souffrant, il a interprété tel
verset au rebours du bon sens (v. 2, 7, p. ex.), il insiste sur
les malheurs d’Israél, des impies, des paiens, du sanctuaire,
toutes idées étrangéres au contexte hébreu; il n’est qu'une
conceplion qu’il bannisse de son horizon : celle-l4 méme qui
domine le grand anonyme qui composa les cantiques de
I’Ebed, I'idée d’'un Ebed homme de douleurs, frappé pour
nos forfaits et portant en son corps nos langueurs!. Il est
d’ailleurs des cas, le grand dictionnaire de Jastrow?2 ’assure,
ou les mots en question signifient « risquer » sa vie, el rien
de plus: le langage courant nous autorise donc & en rester,
pour Trg. Es. 53 : 12, 4 la notion de dévouement, de la
«généreuse audace » pour reprendre un mot du P. Lagrange.

Nous renoncgons a pousser davantage le portrait du Messie
du Trg. d’Es. 53 : aussi bien grouperons-nous dans notre
seconde partie ces « membra, disjecta ».

Jér. 23 : 5-6 : Dieu promet & David de lui susciter un
« germe juste » (P"TX TRX), et ajoute « il régnera en roi,
il prospérera, il pratiquera lé,justice et équité dans le pays. »
Duhm3 observe avec raison « qu'’il parle avant tout d’un des-
cendant de David.... mais il ne sera, cela va sans dire, que
le premier d’'une série de rois davidides. » En effet, Jére-
mie parle ailleurs (22: 4) de plusieurs souverains messia-
niques 4.

Dans ce 72X Jonathan découvre le Messie : « Voici les
jours approchent, dit Tahvé, ol je susciterai & David un

1 S’agit-il du Messie dans T. M.? question que nous n’avons pas & aborder ici.
2 Cf. Jastrow, Dictionary of the Targumim, vol. I[, sub qp#; B. Mets. 1122
mMab mxY ANTDA « He delivered himself to death, i. e. risked his life. »

Dans d’autres cas, il peut bien s’agir du martyre.
3 Duhm, Jeremia, ad loc.

4ixpo By b ouwr onbe



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 7

Messie juste!; il gouvernera en roi, prospérera et rendra la
justice dans le pays conformément au droit et & I'équité
(v.5). En son jour la maison de Juda sera délivrée et Israél
vivra dans la sécurité; et voici le nom qu’ils lui donneront :
En son temps nous viendra de lahvé le salut2. »

Passage assez insignifiant, qui nous apprend toutefois que
le Messie fait partie de la race de David (cp. Trg. Es. 11 :1;
Jér. 33:15; Zach. 3:8; 6:12); les Israélites, dit Jérémie, ap-
pelleront le Messie « lahvé notre justice, » ce que le Targum
interpréte avec exactitude par ce nom grandiloquent: « en
son temps le salut nous viendra de lahvé.» Alors sonnera
pour Israél 'heure de la délivrance, la miraculeuse sortie
d’Egypte sera éclipsée par lintervention, — combien plus
merveilleuse! — de Dieu lors de la crise messianique.

Jér. 30:9: Ici aussi le T. M. promet & Israél, moins un roi
messianique, qu’une dynastie davidique: «ils serviront Da-
vid leur roi, que je leur susciterai.» Le Targum en fait une
prophétie nettement messianique et traduil : «ils serviront
Iahvé leur Dieu, et obéiront au Messie, fils de David, leur roi
(717 72 NPWR), que je leur donnerai. »

Prévenons ici une méprise : si Jérémie parait attendre une
dynastie davidide pour le temps du rétablissement de son
peuple, le Targum ne saurait partager ce point de vue. Pour
Jérémie le David & venir est une grandeur plus ou moins
imprécise et collective, mais dans le Targum on parle tou-
jours du Messie : les contours de 'espérance messianique se
sont précisés, le personnage a pris corps, ¢’est un individu
unique, d’un cachet caractéristique. Cest « le Messie »
(NM1"Wn); jamais le Targum ne mentionne une dynastie
de Messies3; bien plus, I’époque ou ce héros régnera tire

' ®p=x ;: sic Reuchl,, et Regia: Trg. lisait probablement dans T. M. :
P42 1. Bomberg-Buxtorf ont : §yvaxT M2,

2 Dalman, Aram. Worterbuch, sub 8391 donne entre autres acceptions celle
de « Heilsthat. » T

3 La mention d’enfants du Rédempteur (« un rédempteur viendra pour Sion,
pour ramener les rebelles de la maison de Jacob a 'obéissance de la loi... ») dans
Trg. Esa. 59 : 20 sq. nous empéche également d’y voir le Messie.



8 PAUL HUMBERT

de lui son nom, le « siécle du Messie » (1 Rois 5 : 13:
NIUnT ;{73‘)1)) : 1l n’a donc pas de compagnons, puisque
sa grande figure domine tout I’dge messianique. Et, si l'on
s’achoppait & 'expression du Trg. de 1 Rois 5 : 13 : « les rois
de la famille de David qui régneront dans le siécle présent
et dans le siécle du Messie, » nous répondrions qu’au dire du
Targum Salomon n’a nullement prophétisé sur les rois mes-
staniques . Salomon prévit tout bonnement la prospérité de
la maison de David, prospérité telle que son ultime et plus
célébre héritier sera digne d’étre le Messie, le roi de gloire de
I'Israél & venir?.

Jér. 30 : 21 : « Son chef sera tiré de son sein, proclame Jé-
rémie, son dominateur sortira du milieu de lui..., » allusion
aux annees ou ne regnera plus sur Israél un souverain étran-
ger, mais un prince national. Le Targum explique messiani-
quement?: « Leur roi s’élévera du milieu d’eux el parmi eux
apparaitra leur Messie3; je les* ferai approcher et leur ap-
prendrai & me servir, (je les ferai approcher) car qui donc se
mettrait de soi-méme & me servir? » On peut se demander si
le verset araméen renferme l'indice d’une adolescence ob-
scure® et d’une brusque manifestation du Messie : le rapport
de succession entre I'idée de grandir (N2957) et celle d’étre
manifesté publiquement (litt. &tre révélé, "21NY) tendrait a
le faire admettre.

Jér. 33 - 13-15: Au v. 13 le prophéte traite du repeuple-
ment d’Israél, les troupeaux entre autres passeront de nou-
veau par les mains de ceux qui les comptent®: il n’y a donc

1 Dans Jér. 17 : 25 et 22: 4 (non messianiques dans T. M.) Trg. nous reporte
bien avant la venue du Messie; il y voit une promesse aux princes contemporains
du prophéte.

* Bruston, loc. eif., p. 339, doit faire une légére confusion en disant que
Jonath. a complétement méconnu le sens messianique de Jér. 30 : 21.

3 A =% du T. M. correspond dans Trg. [1'.";:5?3 et a 515'71}: son Yimrmwn

(cf. Esa. 16 : 1, o, dans le Trg. ¥y remplace Hyyin),

4 Par les suff. sing. du T. M., le Trg. entend le peuple, et les remplace par des
suff. du pluriel.

5 Cf. Trg. Mich. 4: 8 (7).

6 Cf. I'élégante explication de cette image dans Duhm, Jeremia, ad loc.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES o

la rien de messianique, au sens étroit du mot. L’esprit un
peu plat de Jonathan discerne dans ce troupeau le peuple,

et dans celui qui compte les brebis le Messie (.‘1373 7 513 =
NTTR 53}) Dans toute la Palestine, sur les montagnes,
dans la Schephéla, au Darom (aram. NZ‘.;:H'\':T = hebi. 323),
tout autour de Jérusalem, les foules suivront avec -empreéée—
ment! le Messie.

Au v. 15 par contre, Jérémie donne une promesse messia-
nique: « En ce temps-1a je susciterai & David un germe
juste....» Comme & 23:5 le Targum admet que le [TAX c’est
le Messie, qui jugera avec équité. Les v. 16 sq. dépeignent la
paix au sein de laquelle se développera Jérusalem : le Tar-
gum reproduit scrupulevsement son modéle (nous en avons
fourni précédemment la preuve).

Osée 3:5: Dans T. M. il est question du retour des Israé-
lites de I'exil, retour a Dieu également, et au souverain légi-
time de la maison de David, c’est-a-dire, d’apres Marti 2, « au
roi idéal de l'avenir, au Messie de la race davidique. » Dans
le Targum aussi I'explication est messianique : au v. 4 il rap-
pelle que les Israélites seront longtemps sans roi davidide?;
mais finalement ils se repentiront et chercheront a servir
Dieu; ils obéiront alors a leur Messie descendant de David4,
puis g’'attacheront au culte NJT“I‘?? de Iahvé qui les com-
blera de bienfaits. Tout cet BplSOdB a pour théatre la fin des
temps (aram. NZET’ R0 = hebr. Y27 DY),

Osée 14 : 8 décrit, sous de gracieuses images, le retour
d’exil; I'intelligence séche et roide du traducteur gate comme
a plaisir ce joli fragment. Ces vers du poéte respirent le par-
fum de la campagne, la prose incolore de Jonathan exhale

1 Reuchl. et Regia lisent I'.‘rjh" de ”.‘15 I: «to follow eagerly, » dit Jastrow.
Bomberz-Buxtorf lisent mn'ﬂ de TR apprendre Cette variante a été omise par
Cornill, Z. A. W., VII. 61 T'on (‘hGlSlt M il faut traduire : le peuple recevra
encore instruction de la bouche (litt. : des mains) du Messie.

2 Marti, Hosea, ad loc.

3 T.M. asimplement j‘jb "N Trg. =119 h“““m NobR b,

40y s 7! =iy =y ma REURD jimanwN (cf. formule identique Jér. 30 : 9
Trg.).



10 PAUL HUMBERT

I'odeur fade des sacristies : «ils fleuriront comme la vigne!l »
g’écrie Osée, et Jonathan reprend: « leur éclat sera comme
celui du chandelier sacré et leur parfum comme celui de
I’encens. » Mais passons! Aussi bien ne citons-nous ce trait
que comme illustration de la sécheresse du style targumique.

La version araméenne renferme 1ci une allusion inatten-
due au Messie; elle nous monire les exilés se réunissant de
toutes parts, s’établissant en Palestine sous la protection du
Messie! ("1 E?D:), les morts ressuscitant et les biens abon-
dant dans le pays: « Le souvenir de leur richesse ira gran-
dissant, n’aura point de fin, comme le son des trompettes
célébrant le vin vieux répandu en libalions dans le sanc-
tuaire2. »

Il nous faut retenir ce trait de la résurrection des morts.
Traduit littéralement 'araméen signifie « les morts vivront »
Yl Tﬁ"i") : est-ce la résurrection universelle des bons et
des méchants, est-ce la résurrection des justes seulement,
ou enfin pourrions-nous comprendre que des morts ressus-
citeront? C’est le seul passage de tout le Targum des pro-
phétes qui place pendant I’époque messianique une résur-
rection des morts. Malgré sa tournure nous nous refusons a
voir dans cette notice l'idée de la résurrection universelle
des bons et des méchants: nulle part le Targum ne place
dans I’ére messianique la condamnation des méchants (qui
impliquerait leur résurrection); il ne peut s’agir que d’une
résurrection partielle.

Faut-il voir dans Trg. 1 Sam. 2: 6 une opinion analogue?
a la notice d’Osée 14.: 87 Dans ce Targum du cantique d’Anne,

1 Trg. rapporte au Messie le suffixe de ’hébreu 1‘73:

2 Cf. Sir. 50 : 14-16. Serait-ce une allusion a la coutume de répandre de l'eau
de Siloé et du vin a la féte des Tabernacles? Pour cet usage, cf. Zahn, Johannes,
p. 389; Friedmann, art. Tabernacles (feast of), J. E., XI, p. 661; Edersheim,
Life and Time, 3¢ édit., vol. II, p. 158.

3 Lagrange (op. cit., p. 178) relate, d’aprés Bacher, une discussion entre Hillel
et Schammai, ot 1 Sam. 2: 6 est appliqué 4 ceux dont les mérites égalent les
démérites : ils descendent vers la géhenne, mais se maintiendront au-dessus,
puis remonteront et seront guéris: la scéne se déroulant sur un théitre supra-
terrestre (Tosefta Sanh., XIII, 1).



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 44

quelques lignes avant la mention du Messie, auteur s’ex-
prime comme suit : « L’Eternel fait mourir et ii fait vivre, il
fait descendre au scheol et il en fait remonter pour la vie
éternelle....»

On pourrait croire qu’ici déja il s’agit des temps messia-
niques, mais en réalité il n’en est rien; en effel tout aussitot
Jonathan avance deux preuves de ce pouvoir du Créateur : il
fail descendre au scheol, preuve en soit le chatiment de Coré,
et il en fail remonter pour la vie éternelle, preuve en soit la
résurrection des justes. Affirmations d’une portée toute gé-
nérale sur la puissance de Dieu! Cette mention de Coré dé-
montre que l'attention du traducteur ne se porte pas néces-
sairement sur I’économie messianique. Le P. Lagrange, qul
ne reléve pas ce détail, nous semble cependant dans le vrai
quand il affirme (un peu sommairement, peut-étre)!: « Dieu,
souverain du monde, a le pouvoir de faire périr et de faire
remonter du scheol & la vie éternelle, comme de plonger les
pécheurs dans la géhenne ; il peut aussi abattre les ennemis
de son peuple, triompher de Gog et de Magog et prolonger le
regne de son Messie : ¢c’est une vue différente. »

Nous restons ainsi en face du seul passage Osée 14 : 8: 1l a
des paralleles dans la littérature juive?; mais s’agit-il de tous
les justes ou de quelques justes qui ressusciteront? Cette der-
niére idée se laisserait comprendre : les martyrs, ies héros
d’Israél, les saints rabbis, sortiraient de leur tombe a la voix
du Christ pour gotter aux béatitudes de son royaume Notre
notice est concue en termes trop généraux pour qu’on en
puisse tirer des conclusions précises, elle est isolée, des pas-
sages paralléles (dans Trg. Jonathan) ne jettent sur elle au-
cune lumiére3: la prudence invite & poser simplement un
point d’interrogation et & répéter en toute modestie comme
les exégétes musulmans : Allah le sait!

! Lagrange, op. cit., p. 173.

2 Cf. Weber, op. cit., p. 351 sq.; Lagrange, op. cif., p. 180 sq.

3 1l nous semblerait enfin trés peu naturel de prendre /31 yim» comme une
image : de morts, misérables qu’ils étaient, ils reviendront & la vie, c¢’est-a-dire
au bonheur, a la richesse.



12 PAUL HUMBERT

Michée 4 : 4 sq. : Le T. M. renferme une prophétie messia-
nique, mais au sens large du mot; c’est le morceaw commun
a Michée et Esaie (2 : 2 sq.), et qui décrit la prospérité de
Jérusalem et le bonheur de ses habitants a la fin des temps.

Le Targum serre tout d’abord son modele de trés pres:
Iahvé rassemblera la diaspora (v. 6, 7), son régne viendra
sur Sion?!. Alors (v. 8) paraitra le Messie! Michée n’en souffle
mot : « A toi, dit-il, tour du troupeau, colline de la fille de
Sion, & toi viendra 'antique domination...»; chez Jonathan la
tour du troupeau c’est le Messie (aram. SR NITR DR
— hebr. TP D730 NN « Et toi, Messie d’Israél, tenu
caché a cause des péchés de la communauté de Sion, le régne
t’appartiendra et la puissance d’autrefois sera le partage du
royaume d’Israél. » Quant & la colline de la fille de Sion, elle
fait place dans notre version au curieux renseignement que
le Messie a été tenu caché a cause des péchés de son peuple :
X NOWID 22T 0P T2 RDT.

Est-ce 1a une pure invention du Targumiste, ou bien cette
traduction irouverait-elle un point d’appui dans le contexte
hébreu? Ceci nous parait plus probable que cela: au lieu de
I?B'_U, le Targum lisait peut-étre L)Bt:: obscur, c’est-a-dire
caché?, Quoiqu’il en soit, le regne sera donné au Messie et
Israél recouvrera sa splendeur de jadis.

Notice originale entre toutes que cette mention d’'un Messie
caché & cause des péchés d’lsraél?. Le Messie est caché, est-
ce & dire qu'une partie de son existence se passera dans la
misére, qu’au début de sa carriere il ménera une vie de souf-
frances et de pauvreté? Ce serait solliciter les textes que d’en

1 L’expression targumique ﬁ."r‘bv T 8m1obn "5amn montre que le régne
de Dieu, sa 93251, n’est pas encore absolu aujourd’hui, quoigue, en droit, Dieu
soit le roi d’Israél (cf. Trg. Soph. 3: 15, 17, ou il s’agit bien de Jahvé, car on
parle de M paY).

? LXX ne lisait probablement pas non plus 555): cf. son whpyoe moruviov
abyuddne, tour desséchée du troupeau; avyuddyc a probablement pour base un
\DY ou "NEN.

3 Schiirer (d’aprés Bousset, 264) conclut de ce passage que, pour l'auteur, le
Messie « ist schon vorhanden, aber noch wegen der Siinden des Volkes ver-
borgen. » Ceci nous semble dépasser la pensée du Targumiste,



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 13

déduire des conclusions aussi précises; Trg. Es. 83 : 3 an-
nonce blen que le Messie commencera par étre méprise
(77027 717), mais notre verset est plus sobre : il sera

«caché» (W’DD) a cause des transgressions des Juifs; or de
ce simple mot « caché », il n’est pas permis de déduire la
conception d’un Messie souffrant. Deux seules solutions sont
admissibles : 1° ou bien la messianité de 1'Oint de lahvé
n’éclatera pas dés son berceau?! aux yeux de ses concitoyens;
il ne se manifestera comme Messie qu'une fois parvenu a
I'age adulte?; 20 ou plutdt rappelons & notre souvenir cette
mélancolique exclamation du Trg. d’Es. 53 : « Longtemps
Israél attendit son Messie » (Trg. Es. 52:14: D72 7172 1720
TNMD T"Z:"I" B&szj"); Israél soupire aprés la délivrance,
aprés I’'Oint de Iahvé qui le sauvera; année aprés année,
siécle aprés siécle, 'attente se prolonge.... le Messie ne vient
toujours pas; il reste caché dans les brumes de ’horizon
lointain, celui que Dieu a promis & son peuple; caché, parce
-qu’lsraél s’adonne au péché, ne se repent ni ne méne péni-
tence. Comme lexprime un passage du Talmud (Sanh.
97 b)3: « Elles se sont écoulées sans qu’il apparaisse, les
années auxquelles le Messie devait venir; seules la repen-
tance et les bonnes ceuvres d’Israél hateront sa venue », ou
encore (Pesikta 103 b)%: « Que tout Israél s’assemble pour
faire pénitence un seul jour, et le Messie viendra aussitot les
délivrer. »

Michée 5 : 1 sq. - « Et toi, Bethléem.... de toi sortira celui
qui dominera sur Israél et dont 'origine remonte aux temps

1 Cf. notre timide supposition a Jér. 30 : 21.

2 C’est I'idée de Dalman, Worte Jesu, p. 247, « da der Messias als fertiger
Mann hervortreten musste, meinte man meist, dass er bis dahin unbekannt auf
Erden weile, » avec citation en marge de Trg. Mich. 4: 8. Cette explication ne
rend pas compte de V’adjonction : eaché d cause des péchés d’Israél, 11 en est de
méme pour ’explication du P, Lagrange (op. cif., p. 223): le Messie « devait des-
cendre de David, dont la race n’occupait pas le trone; il devait donc naitre dans
I'ebscurité. »

3 D’aprés Weber, op. eit., p. 333; cf. d’autres exemples dans Lagrange, op.
<tt., p. 188 sq.

4 D’aprés Weber, op. cit., p. 334.



14 PAUL HUMBERT

anciens, aux jours de I’éternité, etc. » Ainsi chante le vieux
poete qui, vraisemblement, songe au Messie futurl. Méme
interprétation messianique dans le Targum qui traduit : « Et
toi, Bethléem Ephrata, petite tu es entre les milliers de
Juda (litt. de la maison de Juda), mais c’est de toi que sor-
tira sous mes regards le Messie, pour exercer le gouverne-
ment sur Israél, (Ile Messie) dont le nom?2 a été prononcé des.
les jours de ’éternité.... Il se lévera et régnera avec la force
que Dieu lui donnera, par la magnificence de Iahvé son Dieu;
(les exilés) reviendront de leur exil, car alors le bruit de sa
renommeée (litt. son nom) parviendra jusqu’aux extrémités
de la terre.... »

Auv.1 lintroduction du mot RN est diie évidemment
alattribut du personnage anonyme de Michée : PR3 S
(cp. Jér. 30 : 21; Es. 16 : 1; ou & LPEW.‘J du T. M. correspond
I'aram. Nﬂ’wn). Mais ce qui est d’'un intérét considérable,
c’est la maniére en laquelle Jonathan paraphrase 11 INXY2
wa Y22 Q77 : ces mots du prophéte suggérent aisé-
ment — quoique a tort — I'idée de la préexistence du Messie.
Le Targum I’a bien pris ainsi, mais il est curieux de consta-
ter les restrictions qu’il y apporte; il ne s’enhardit pas a
soutenir la préexistence réelle, personnelle du Messie: le
«nom » du Messie a été prononcé de toute éternité3 ('1"73'(2‘]'['

ND’?U rakiya T’h'{?’”ﬁ T’?:&) Entendrons-nous par 1a sim-
plement I'existence toute theorlque dans le plan de Dieu%?
Nous inclinerions volontiers pour un mode d’étre plus con-

1 Cf. Marti, ad loc.

2 Cf. Hénoch, 48 : 3. Cf. Dalman, Worte Jesu, p. 106 sq.; Bousset, op. eii.,
p. 302.

3 Dalman, Worte Jesu, p. 247, note 2, assure que « nur davon wissen die
Targums. »

4 (est I'opinion de Klausner, Die messianischen Vorstellungen des jiidischen
Volkes im Zeitalter der Tannaiten (1904), p. 66 : Israél est prédestiné a éire
délivré par un Messie; l'idée de la délivrance par le Messie est préexistante.
L’exemple qu’il invoque (les sept objets créés avant la genése du monde, Pesa-
chim 54a) se retourne contre lui. En effet, si 'on n’admet pour I'un de ces objets
(le Messie) qu'une préexistence idéale, il faut procéder de méme a I'égard des
six autres, et dire par exemple : ce n'est pas le tréne de la gloire divine qui



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETHES 15

cret: on sait que pour les Sémites! le « nom» a une exis-
tence plus ou moins réelle, phénoménale, qu’il est plus
qu'une pure abstraction; de méme, si le nom du Messie a été
prononcé de toute éternité, ce nom ne possédait-il pas en
quelque sorte une existence propre? Certes ce n’est point ici
une théorie élaborée par la pensée philosophique réfléchie;
nous dirions volontiers : ce n’est pas 1’étre, mais ce n’est pas
non plus le non-étre, c’est quelque chose d’intermédiaire,
d’imprécis! Serait-ce aller trop loin que d’invoquer I'exemple
des idées platoniciennes? « Cela ne suppose qu’'une pré-
voyance spéciale de Dieu par rapport au Messie, » écrit le
P. Lagrange?; cette formule nous semble un peu trop néga-
tive, et nous dirions: le Messie préexistait parce que Dieu
avait prononcé son nom. Ce nom a été « prononcé, » et comme
tel il est sorti du pur néant, il est appelé (VV2AR) @ Vexistence
et trouvera un jour sa réalisation concréte, obj‘ective.

N’oublions pas enfin que le Trg. de Mich. 5 : 1 sq. croit &
I’origine bethléémite du Messie: ceci montre que dans le
messianisme rabbinique coexistent diverses traditions rela-
tives 4 la naissance du Messie: le Trg. Jonath. le fait naitre
a Bethléem, mais en plusieurs endroits de la littérature rabbi-
nique c’est de Rome3 qu’il sortira ; aussi Bousset? soutient-il
méme que « la naissance du Messie a Bethléem parait n’avoir
été, somme toute, qu’une tradition isolée. »

Hab. 3 :18.: Ce psaume?®, et plus spécialement ce verset,
préexistait, mais Dieu qui était prédestiné a recevoir ce tréne magnifique : or,
c’est bien ici un non-sens! En résumé, le passage en question ne nous semble
pas aussi concluant qu’a Klausner.

1 Citons comme exemple classique les premiers mots d’Enuma Elish : « Jadis,
quand, en haut, les cieux n’avaient pas encore été nommeés, et qu'en bas la
terre n’avait encore recu aucun nom.... » Etre nommé, c’est donc exister. Cf.
Jastrow, Relig. of Babylonia and Assyria, p. 410, et Tiele, Gesch. der Relig. im
Altertum, t. I, p. 177.

2 Lagrange, op. cit., p. 220.

3 Dalman, Leid. Mess., p. 40 et note,

4 Bousset, Relig. des Judentums, 2¢ édit., p. 260.

5 Au v. 13, le rm@n du T. M. désigne un prince hasmonéen (Marti) ou un
grand prétre (Duhm), ou encore un roi. Dans Trg., le XM WH est probablement
identique au NnY. '



16 PAUL HUMBERT

ne contiennent pas la plus lointaine allusion au Messie; en
son nom et au nom de chaque fidéle, un chanire donne cours
a sa joie en invoquant le nom de Iahvé: « Moi, je veux me
réjouir en Iahvé et pousser des cris de joie au Dieu de mon
salut » (v. 18). Le chap. 3 d’Habacuc est un des plus para-
phrastiques du Targum : c’est une sorte, de « compendium »
de T'histoire d’Israél, dans le style pompeux et édifiant du
Deutéronome, et les développements de la version araméenne
n’ont presque plus aucun rapport avec leur original. Auy.17
par exemple l'auteur hébreu prédit qu’au jour ou l'oppres-
seur marchera contre Israél «le figuier ne fleurira pas, la
vigne ne produira rien, le fruit de I’olivier manquera, les
champs ne donneront pas de nourriture, les brebis disparai-
tront du paturage et il n’y aura plus de beeufs dans les éta-
bles! Et pourtant (v.18) je veux chanter & I'Eternel!» Ce
sombre tableau se transforme dans le Targum en une lumi-
neuse perspective, ces calamités en autant de délivrances :
« LLe royaume de Babel ne subsistera pas et ne dominera plus
sur Israél, les rois Médes seront massacrés, et les héros grecs
succomberont (litt. ne prospéreront pas), les Romains seront
anéantis et n’imposeront plus & Jérusalem le tribut!» Aussi
en face de ce salut merveilleux, le Targumiste poursuit-il au
v.18: « C'est pourquoi, & cause des miracles? et de la déli-
vrance que tu accorderas & ton Messie et au reste de ton
peuple, ils s’exclameront.... » Tout ce début du v. 18 est de la
pure paraphrase ; ce n’est pas méme de ’exégése allégorique
comme au verset précédent. En soi la notice est d'un maigre
intérét et ne fait que redire ce que le Targumiste a déja sou-
vent promis: & savoir qu'aux jours du Messie I’Eternel déli-
vrera son peuple de ses ennemis; alors se produiront des
miracles retentissants analogues a la délivrance d’Egypte,
des hauts faits divins frappant les imaginations.

Zach. 3 - 8 fait partie de la vision ou, malgré I'opposition
de Satan, I'Eternel donne au grand-prétre Jéhoschua des
vétements blancs, puis lui adresse des promesses d’avenir.

! 8@y peut avoir ce sens; cf. Jastrow, s. v. « flag, sign. miraculous event. »
—



~

LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 17

Au v. 8 Dieu fait & son serviteur cette déclaration : « Ecoute
done, Jéhoschua grand-prétre : toi et tes compagnons qui
sont assis devant toi, vous étes le signe (litt. des hommes de
signe) que je vais faire venir mon serviteur le Germe! »

Voici la traduction araméenne : « Ecoute maintenant, Josué
grand-prétre et tes compagnons?! qui sont assis devant tol —
car ce sont des hommes dignes qu’on leur fasse un mi-
racle? — : Voici je vais susciter mon serviteur le Messie et
il sera manifesté. »

Ainsi donc le Targum prend au sens objectif ce mot de
« signe» : ce ne sont plus les notables qui sont le signe d’'un
événement futur; au contraire, ils sont dignes qu’un signe,
qu’un prodige soit opéré en leur faveurs. Et quel est ce mi-
racle? Est-ce la venue de celul que Zacharie nomme « le
germe, » et en qui le Targumiste reconnait le Messie#? Cette
solution reste précaire, car comment Jonathan qui attend
encore le Messie se figurerait-il que Josué et ses trois com-
pagnons, ces trois figures du passé, assistérenl a la venue
du Messie? Le miracle dont Josué aurait été le témoin, Jona-
than Pespére au contraire pour 'avenir! Si 'on veut & toute
force conserver cette explication, il faut alors recourir a la
supposition que, pour le Targum, Josué ressuscitera au dé-
but® de I’ére messianique, la promesse a lui faite se rappor-
tant seulement & un avenir trés éloigné. — Nous préférons
rapporter le mot NXDJ au contenu du verset précédent : au
v.7 Dieu promet en effet & Josué — dans le Targum il va sans
dire — que, s’il fait la volonté de I’Eternel, il aura part a la
résurrection des morts et marchera parmi les séraphins®; la

1 Sic Regia et Bomberg-Buxtorf. Le Reuchl. énumére ces trois compagnons, Ce
sont Azariah, Mischaél et Hananiah, cf. Dan. 1: 6. Le Trg. identifierait-il Daniel
avec Jéhoschua ?

2 Reuchl, lit le sg. RB); la Polygl. Lond. ale pluriel ;"@J (Cornill omet cette
variante dans son travail de collation, Z. A. W., VII, p. 200).

3 A I’hébr. ﬂ{"-_ﬁb répond l'aram. RQJ

4 A My "oy répond Param. XMW Y1aY.

5 Le v. T dit bien que Josué ressuscitera, mais sans préciser le moment.

S poxm spmp P2 b b 95 Pok.

THEOL. ET PHIL. 1911 2



18 PAUL HUMBERT

promesse s’adresse donc au seul Josué. Mais au v. 8 Dieu
passe & un autre sujet, assurant a Josué qu’un jour viendra
ou 1l suscitera le Messie, et rappelant dans une courte paren-
thése que les trois compagnons du grand-prétre sont aussi
dignes d’un miracle : ce miracle, c’est la résurrection men-
tionnée au v.7. Dés lors, tandis que le v. 7 garantit & Josué
la vie éternelle mais semble en exclure ses amis, le v. 8 ré-
pare cette omission dans une parenthése ou il met les trois
mal—partagés au bénéfice du méme avantage.

Zach. 4 :7: Dans T. M. Dieu promet & Zorobabel d’aplanir
devant lui les obstacles et lui garantit la reconstruction du
temple : il n’y a 14 rien de messianique. Dans le Targum ce
grand obstacle, cette haute montagne c’est le « royaume stu-
pide» c’est-a-dire Rome d’apres le Ms. de Reuchlin?; et quant
a la reconstruction du temple, le Targum y substitue une
prophétie messianique : « Dieu manifestera? le Messie, dont
le nom a été prononcé de toute éternité, (le Messie) qui gou-
vernera tous les royaumes. » Ce Messie est évidemment 1’allé-
gorisation de la pierre du fronton (FTUNR T:Nﬂ) du texte
hébreu ; le reste de la phrase araméenne ne se fonde sans
doute sur aucun élément du T. M. : c’est le schéma coutu-
mier, la préexistence du nom du Messie (cp. Trg. Mich. 5:1)
et son triomphe sur tous les royaumes paiens. Serait-ce sol-
liciter le texte que d’insister sur le mot 2D, pour en conclure
que le Messie étendra son pouvoir sur toute la terre?

Zach. 6 - 12-13 - Ici, comme au chap. 3, Dieu fait espérer a
Israél la venue d’'un homme qui rebétira le temple et régnera
avec majesté. Le nom de ce héros est « germe », c’est le roi
messianique.

Comme dans certains versets que nous avons déja passés
en revue, le X représente ici encore le Messie. Ce Messie
n’est point un étre transcendant, céleste, c’est un homme,
mais qui occupera une situation considérable (R2ANY); il

1 Reuchl. est seul & citer "%§9; cf. Cornill, Z. A. W., VII, p. 200.
2 Son Messie (M ywn), d’aprés Bomberg-Buxtorf,



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 19

rebatira le templei, la gloire I'environnera?et, s’asseyant sur
son trone, il réegnera. La tournure du v. 130 dans T. M. a pu
faire accroire a certains commentateurs que, d’aprés Zacha-
rie, le Messie serait a la fois roi et sacrificateur3; le Targum
ne tombe vraisemblablement pas dans ce piége et admet la
présence de deux personnages: 1'un est le Messie, 'autre est
le grand-prétre%; entre eux il y aura parfaite harmonie, c’est-
a-dire que tandis que le Messie revétira la dignité royale, &
ses cOtés fonctionnera un grand-prétre.

Zach. 10 - 4 : 11 est question ici de Iahvé® « dont sortira la
oierre d’angle, dont sortira le pieu de la tente, dont sortira
Iarc de guerre, dont sortiront tous les chefs ensemble »; ce
sont 13 tout autant d’images dont le Targumiste se flatte
d’avoir découvert la clef en traduisant: « De lui (sortira) son
roi, de lui son Messie, de lui la force de la guerre, de lui
tireront force et accroissement (T12717) tous les princes en-
semble. » La premiére paire de predlcats (1’:572 et MYTYND)
désigne le Roi-Messie, cette vraie pierre d’angle (H;JD.-), ce

vral pieu de tente ('L'QZ) : et il faut avouer avec Hithnb, que
« le Targumiste se rapproche beaucoup du texte original. »

Au v. 6 Deutéro-Zacharie proclame que Dieu fortifiera la
maison de Juda et délivrera celle de Joseph; le Targum re-
produit textuellement ces paroles qui certifient que le salut
messianique s’adressera aussi au royaume des dix tribus,
mais partage-t-il lui-méme cette croyance? La chose n’est
point impossible, von Orelli7 par exemple 'admet; le doute

t Cf. Trg. Esa. 53: 5.

2 Regia lit : 175 Bomberg-Buxtorf et Reuchl. ont J*1, c’est-d-dire: il prendra
les armes. Dalman.opte pour le premier (Aram. Dialekiproben).

3 Cf. par exemple Keil, ad loc.

% 29 pno daprés Regia et Bomberg-Buxtorf; le Reuchl- lit: wawm pmos
Dalman (Aram. Dialekiproben, p. 12), garde 29,

5 D’aprés Marti, ad loc., le suffixe de 311 se rapporte a Juda et non a [ahvé.

¢ Hiihn, Die messian. Weissagungen des israélitisch-jiidischen Volkes, vol. I,

p. 113, 73.
7 v. Orelli, art. Messias, P. R. E. 3, vol. XII, p. 737-738 (cf. aussi Trg. Osée 2: 2).



20 PAUL HUMBERT

reste pourtant permis, puisqu’aussi bien un traducteur reste
libre de réserver son propre jugement.

b) Passages vraisemblablement messianiques du Targum .
2Sam.7:19; Es. 28:16; 41:25;66:7; Ez. 17 : 22,23, 34: 23,
37:24 sq.; Osée 2:2; Am. 9:11,12; Mich. 2:13; Zach.9:9.

Nous voici au terme de notre enquéte sur les passages
targumiques ou l'allusion messianique est évidente. Il nous
reste & passer en revue quelques versets du Targum ou l'in-
terprétation messianique est, sinon certaine, du moins vrai-
semblable. Le nom du Messie en est absent, ce qui rend
notre tache délicate; nous l'avons deéja expliqué: si le tra-
ducteur n’a pas cru devoir introduire ici le terme R,
— tentation a laquelle il succombe ailleurs — nous n’osons
pas insister plus que lui et poursuivre une précision a la-
quelle il répugne.

2 Sam. 7:19 - Targum remplace le pm'mB du T. M. par
"ﬂN"[ N'DBIJB son horizon c’est le siécle & venir. 11 envisage
donc que la promesse faite a David, trouvera sa pleine réali-
sation dans le héros messianique. La dynastie davidique ne
s’éteindra jamais; jusque dans le siécle futur elle aura sur le
trone un représentant : le Messie (cf. Trg. 1 Rois 5 : 13).

Esaie 28:16 - « Voici j’al mis pour fondement en Sion une
pierre, une pierre éprouvée, une pierre angulaire de prix, so-
lidement posée; celul qui la prendra pour appui n’aura point
hate de fuir! » Pour le Targum cette pierre c¢’est un roi puis-
sant: «Voici, j’établirai? en Sion un roi2, roi puissant, terrible
et redoutable ; je le fortifierai et le soutiendrai.... » Ce roi ne
peut étre un ennemi envoyé pour chatier Israél, car le Tar-
gum continue: « Les justes qui croiront & ces promesses ne
seront pas ébranlés quand viendra la tribulation. » Un con-
quérant étranger n’épargnerait pas plus les bons que les mé-
chants ; ce roi, c’est probablement le Messie3; c’est du moins
le sens que Raschi# prétait déja & ce passage targumique.

1 Trg. lisait-il 7R au lieu de =275 cf. son ",

2 A 2N correspond '35?:
3 Id. Dillmann, ad loc.
4 D’aprés Edersheim, Life and Time, 3¢ édit., vol. II, p. 725.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 21

Esaie 41 : 25: Dans l'original hébreu Dieu proclame hau-
tement que c’est lui seul qui a suscité Cyrus et prédit la de-
livrance d’Israél; Jonathan paraphrase comme suit: « Je
ferai venir publiquement un roi qui sera fort comme? le
vent du nord; il s’avancera de 'Orient, je le fortifierai (litt.
je le fortifierai avec mon nom), il s’approchera et foulera les
princes des nations comme on foule la poussiére.... » Dal-
man?, suivant en cela 'exemple de Raschi3, suppose que ce
vainqueur est le Messie: peut-étre! Rien n’empécherait que
ce soit Cyrus (cf. Trg. Es. 45 : 1); il est méme plus naturel
que ce soit Cyrus, car on comprend qu’il vienne d’Orient; le
Messie du Targum sortira lui, de Bethléem (Trg. Mich. 5:1)%.

Esaie 66 : 7. Le prophete réve de la nouvelle Jérusalem
qui, tout soudainement, sera repeuplée, telle une femme qui
accouche avant méme que les souffrances la torturent. Dans
le Targum, comme chez Esaie, les suffixes féminins s’appli-
quent & Jérusalem?®. Avant que les calamités aient fondu sur
Sion, elle sera délivrée; avant que viennent sur elle les souf-
frances, son® roi apparaitra. Il est fort probable que ce roi
c’est le Messie. Lagrange? note aussi que « le Targum sur
Esaie 66 : 7 semble dire le contraire de la douleur antécé-
dente au Messie; il a été obligé de suivre son texte et il est
probable qu’il faut entendre que la douleur sera trés courte,
si courte qu’elle ne comptera pas. »

Ezéch. 17 - 22-23 - Jonathan traduit : « Ainsi parle le Sei-
gneur, I’Eternel : Je choisirai (quelgqu’un) du royaume de la
maison de David qui ressemble & un cedre élevé, et je le sus-
citerai; d’entre les fils de ses fils je glorifierai un rejeton, et
par ma parole je I’établirai sur un rocher haut élevé (v. 22);

1 Reuchl. 195 Regia et Bomberg-Buxtorf ri=mmn.

2 Dalman, Leid. Mess., p. 97 en note.

3 D’aprés Edersheim, op. cit., p. 725.

4 Auv. 2, par contre, le Trg. ne songe pas plus a Cyrus qu’au Messie; c’est
d’Abraham qu’il est question,

5 Plus tard on trouva ici 'indication des « souffrances du Messie », ¢f. Dalman,
Leid. Mess., p. 42 en note,

6 Reuchl. : #9553 Regia et Bomberg-Buxtorf: =351, son roi.

7 Lagrange, op. cif., p. 187 note 3.



202 PAUL HUMBERT

sur la sainte montagne d’Israél, je le placerai; il rassemblera
des armées et portera secours; ce sera un roi puissant, tous
les justes s’appuieront sur lui et tous les humbles vivront a
l'ombre de son regne » (v. 23). Ainsi le Targum remplace les
images d’Ezéchiel par leur explication, par exemple le « cédre
magnifique » par le roi puissant (8PN 7;1772), qui est sans
doute le Messiel.

Ezéch. 34 : 23 est un verset messianique ou Ezéchiel an-
nonce qu’apres avoir sauvé Israél, Dien établira sur lul un
berger, « mon serviteur David. » Bertholet? observe finement
que le prophéte ne nomme pas le Messie :"1773, mais seule-
ment NI, car dans la théocratie absolue il n’y aurait plus
de place pour un roi terrestre indépendant3. Quoique le mot
« Messie » n’y figure pas, le Targum lui aussi songe a ce per-
sonnage : il l'appelle également « mon serviteur David »,
mais lui accole le titre de roi (831?72) g,

Ezéch. 37 : 24 sq. renferme des données semblables a celles
d’Ezéch. 34 : 23, avec une nuance en plus, & savoir qu’aux
jours du salut une « dynastie » davidique se succédera sur le

trone de Juda. Méme espérance dans Targum, hormis la con-
ception dynastique5. Ce Messie régnera a jamaisS6.

Osée 2 :27.: Le prophéte (ou le glossateur) pressent ’heure
ou tout Israél sera réuni en son pays et se donnera un chef
(IR WNRTY); le Targum précise : Ce sera un chef issu de la,

1 D’aprés Bruston, op. cit., p. 339, Jonath. aurait méconnu le sens messianique
de ce passage. '

2 Bertholet, ad loc. .

3 Cf. cependant Ezéch, 37: 24, ou figure ?[5?3; a 37 : 25, par contre, on a de
nouveau N,

4 Bomberg-Buxtorf ont ¥=b%; Reuchl. a seulement 13 K29 (cf. Cornill,
Ezechiel, p. 117).

5 Cf. notre remarque a Jér, 30 : 9.

¢ v. 25 fin: 55 Jind xobp *ay

7 Osée 2: 2 = Osée 1 : 11 dans Polygl. Lond. Notons en passant que pour
Jonath. la prostituée c’est Israél (XS NMWIS), mais que toute idée de ma-
riage s’est évanouie, & part 2: 15 (ou T. M. n'offre pas cette image) et 3: 1.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHRETES 23

race de David, le Messie apparemment (N Tm‘) N
T D°297)! Iei de nouveau! le salut est offert au royaume
du nord comme & Juda, cela aprés leur retour d’exil2.

Amos 9 - 11-12 : La « hutte renversée de David » c’est le
royaume d’Israél, comme dit trés bien le Targumiste : « En
ce temps-1a je reléverai le royaume renversé de David
(N5B37 777 NMO%M N OPN), rebatissant ses villes
fortes®, consolidant ses assemblées 4 (T”P.ﬂ& TiﬂﬂWJD)-
Israél dominera alors sur tous les royaumes, brisant et
anéantissant des armées nombreuses ; (Israél), lui, sera réta-
bli et solidement établi comme aux jours d’autrefois.» Le
judaisme targumique espére donc pour l'avenir une restau-
ration de la maison de David (cela en la personne du Messie).
— S’appuyant, partiellement du moins, sur ce passage, le
rabbinisme en a tiré un des noms du Messie : « bar naphlé»>.

Michée 2 : 13 - Dans ’A. T. on traite du retour de l'exil, ce
moment ou un prince élu de Dieu conduira Israél au salut :
« Celui qui fera la bréche montera devant eux.... leur roi
marchera devant eux et lahvé sera a leur téte. »

Quoique le Targum ne prononce pas le nom du Messie,
c’est & lul qu’il songe; nous sommes transportés dans les
derniers temps (v. 12 X®ID2) : « Les rachetés remonteront
comme autrefois, un roi montera aussi marchant a leur téte
pour les guider; il brisera les ennemis qui les oppriment et
soumettra les villes fortes; ils occuperont les cités des gen-
tils, leur roi les conduira et la Memra de Iahvé sera leur ap-
pui. » C(est ici I'image d’un Messie belliqueux qui se porte
en personne au secours de ses sujets; mais pour tout cela,
ne négligeons pas le trait final : leur ultime refuge, leur su-
préme instance, ce n’est pas ce guerrier redoutable, ce Messie

1 Cf. Trg. Zach. 10: 4.
2 Trg. fait preuve de plus de bon sens que certains exégétes en rendant by
PINT 12 par Jimmby phRn ipo
3 A pmx=p du T. M. correspond Timona.
4 A /=l du T. M. correspond jinmwis.
Cf. Dalma.n, Leid. Mess., p. 37, 38. Edersheim, op. cit., vol.Il, p. 734,



p PAUL HUMBERT

invincible, mais la Memra de lahvé! c’est-a-dire Dieu lui-
méme. Le Messie est homme comme eux, et comme tel son
pouvoir est limité; Dieu seul peut étre leur haute retraite et
veiller sur eux comme sur ses enfants.

Zach. 9 : 9 « Sois transportée d’allégresse, fille de Sion !
exulte de joie, fille de Jérusalem! Voici ton roi vient & toi,
juste et sauveur, humble et monté sur und dne....» Rien
n’empéche de retrouver dans le paralléle araméen la méme
intention messianique; il vaut la peine de noter que le Tar-
gum n’estime pas que l'ane soit la monture des pauvres; le
rabbinisme postérieur? concluait de ce trait que le Messie
vivrait d’abord dans la misére; dans le Targum au contraire,
si le Messie choisit pour monture un ane, ce n’est pas que
pauvreté I’y oblige, mais par débonnaireté, par humilité: tel
est en effet le sens précis du mot? araméen NJ}]'}JU « Voici,
ton roi vient & toi, juste et secourable, humble et monté sur
un ane, sur le poulain d’une 4nesse » (Trg. Zach. 9:9).

c) Passages non-messianiques du Targum . Es. T : 14 sq.;
49:1sq.;50: 4sq.; Ez. 21 : 30 sq.; chap. 44 sq.; Zach. 12:
10-12.

Comme conclusion a cette étude analytique, énumérons
trés brievement cing ou six prophéties, non-messianiques
dans le Targum; I'intérét de ces derniéres remarques sera
avant tout négatif et consistera & mettre en lumiére les pas-
sages et les arguments sur lesquels Jonathan n’a pas voulu
fonder sa foi au Messie d’Israél.

Esaie 7.:14 sq. - Si la célébre prophétie d’Emmanuel était
messianique pour le Targumiste, il n’ett pas manqueé de le
dire; d’autre part nous ne croyons pas que le Targumiste re-
jette la solution messianique par pure polémique anti-chré-
tienne. Les disputes entre chrétiens et juifs portaient bien

! = 8= ne désigne pas une hypostase divine, ce n’est qu’une notion
abstraite destinée a écarter toute représentation sensible de la divinité. Cf. Dal-
man, Worle Jesu, p. 188.

2 Cf. Dalman, Leid. Mess., p. 41.

3 Cf. Jastrow, s. v. « humble, forbearing, kind. »; Dalman, s. v. « demiitig
sanftmiitig. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 2D

plus sur la divinité de Jésus que sur sa naissance miracu-
leuse. Il serait du resle vain de chercher & deviner a quel
personnage songeait Jonathan, puisqu’il n’en dit rien. Peut-
étre partageait-il 'opinion de certains rabbins? qui pensalent
a Ezéchias?.

I'saie 49 : 1 sq. : Nous avons déja vu que le premier (Es. 42:
1 5q.) et le dernier (Es. 52 : 13-53, 12) des cantiques du ser-
viteur de I’'Eternel sont messianiques dans le Targum. 1l n’en
va pas de méme pour le second (49 : 1 sq.) et le troisiéme
(50 : 4 sq.): ici ce n’est plus le Messie qui est le serviteur de
Tahveé.

Dans Es. 49 : 1 sq. le Targum donne — selon toutes vrai-
semblances — une interprétation collective du M2% : le ser-
viteur c’est I'lsraél fidele3, ce sont les justes. Ainsi s’explique
que lahvé s’adresse tantot & une pluralité4 d’interlocuteurs,
les justes (cp. au v. 6 772} T\Pﬂ?.‘! ';mm ﬂDB la ou T. M.
a la 2¢ p. sg.), tantot & une seule personne, 'Israél integre
considéré dans son unité: v. 3 1?5{'\72}" DR M2V (cp. aussi
les suffixes de la1re p. sg. aux v. 2, 3, 4, 5, et de la 2¢ p. sg.
aux v. 3b, 6b). Voila le privilege d’Israél : étre appelé « le
serviteur de Dieu;» mais cela méme n’épuise pas la bien-
veillance de lahvé envers son peuple: il veut encore rame-
ner® leurs exilés, afin que tous ensemble vivent en paix au
bon pays que Dieu leur a donné.

1 Cf. billmanon, ad loc.

2 Dans ce dernier cas, l'allusion messianique resterait d’ailleurs possible. On
connait en effet la célébre parole de Jochanan ben Zakkai, qui s’écria sur son lit
de mort : « Préparez un siége pour FEzéchias, le roi de Juda, qui vient....»
(Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 73.) Le Messie était donc peut-étre a ses
yeux un Ezéchias redivivus : c’est I'idée de Klausner (op. cif., p. 70), mais elle
est contestable.

3 bymir AN 3y, Dalman, Leid. Mess,, p. 97 en note, admet aussi Iinter-
prétation messianique d’Esa, 49 : 1 sq. dans le Trg. Jonath.

4 Dans T. M. il 0’y a jamais qu'un =eul interlocuteur.

5 Au v. 6 nous ne lions pas N?:p&ﬁ 4 "3y, mais & =%, cest un o final :
« Voici, c’est peu que vous soyez appelés mon serviteur, (si peu) que je rétablirai
les tribus de Jacob, en ramenant les exilés d’Israél, et que je ferai de toi la
lumiére des nations. » Au v, 5 également nous ne rattachons pas ¥218> a =3y



26 PAUL HUMBERT

Esaie 50 : 4 sq. s lci ¢’est un prophete qui parle — en son
nom ou peut-&tre aussi au nom de toute sa caste — puisqu’il
déclare : « le seigneur I’Eternel m’a envogé prophétiser?
(v B FINDINRD "JHBZZJ'); et & plusieurs reprises il attire
I’attention sur ces prophétes; au v. 4 par exemple il rem-
place « chaque matin Dieu éveille mon oreille » par « au ma-
tin il envoie ses prophétes» (3711723) 5 au v. 10 le poéte ex-
horte au nom de Iahvé & « écouter la voix de son serviteur »,
et le Targum paraphrase : « & écouter la voix de ses serviteurs
les prophétes? (R"23J Y1172Y), et d’aprés une autre lecon
« de son serviteur le prophéte ». Ici donc les souffrances que
décrit I'oracle antique n’atteignent pas le Messie mais le pro-
phéte.

fizéch. 21 - 30 sq.3: Dans I’hébreu nous lisons une plainte
sur le mauvais souverain d’Israél, I’annonce de sa déchéance
et la promesse d’un Roi-Messie qui aura le droit (DETNA)
de porter la couronne dont Sédécias est indigne. Bertholet#
remarque que « ¢’est icl un des rares passages d’Ezéchiel qui
peuvent étre dits messianiques au sens étroit du mot. » Chose
étrange, la note messianique ne se fait plus entendre dans le
Targum qui retrouve dans ces versets des contemporains
d’Ezéchiel. Celui qui aura le droit d’exercer le pouvoir, c’est
Guédalia le gouverneur : « Ainsi parle le Seigneur I’Eternel :
J’enléverai a Serayah le grand-prétre sa tiare, et J’Oterai la
couronne de la téte du roi Sédécias....» (Trg. v. 31 a). Tous
deux iront en exil; mais Guédalia lui non plus ne jouira pas
longtemps de lautorité, car bientot le chatiment 'atteindra
et Dieu le livrera aux mains d’Ismaél bar Nethanyah® qui le
tuera.

rmb5D, mais a 9K cest I’expression courante dans le Trg. : 5 BN, promettre;

« maintenant Iahvé (qui dés le sein maternel m’a élu pour le servir -0 p b8
a un sens religieux) promet ainsi de ramener la maison de Jacob a son service... »
1T.M.: & ' mng.
2 Sic Regia, Reuchl.; Bomberg-Buxtorf ont le sg. 8'3) m"1aX.
321:30 =21 25 sq. dans Polygl. Lond.
4 Bertholet, ad loc.
5 Cf. Jér. 41: 1 sq.



LE MESSIR DANS LE TARGUM DES PROPHETES 27

Dans son commentaire sur Ezéchiell, Smend observait
déja que le mot NDIXM (qui dans P désigne la coiffure du
grand-prétre)2 a induit le Targumiste en erreur; I’enlévement
de cet embléme lui a fait croire que, non seulement le roi
Sédécias, mais aussi le souverain sacrificateur Serayah,
avalent été déposés.

Ezéch. chap. 44 sq. : Le « prince» (R"J) du T. M. est tra-
duit dans le Targum par X327 ou bbﬂfb": N29?; la men-
tion en quelques endroits de plusieurs « princes» écartait
sans doute de l'esprit du Targumiste toute interprétation
messianique ; nous en dirons autant de celle des fils du
prince (Ez. 46 : 16-18) : il est improbable que le Targumiste
admit que le Messie deviendrait pére de famille! Dans Es. 53:
10, ou il est écrit que I’Ebed « verra une postérité, » le Tar-
gum ne cherche-t-il pas a écarter cette idée, en faisant des
contemporains, et non du Messie, le sujet de la proposition :
«ils verront le royaume de leur Messie, ils auront fils et
filles en grand nombre. »

Zach. 12 - 10-12 » « Ils tourneront leurs regards vers moi,
celul qu’ils ont percé; ils pleureront sur lui comme on
pleure sur un fils unique, etc., » passage que le Talmud rap-
porte parfois au Messie ben Joseph, ou au Messie en géné-
ral4; le Targum ne se hasarde pas sur cette voie, et traduit:
« IIs m’imploreront (c’est-a-dire moi, ’Eternel) parce qu’ils
auront été chassés en exil (HBDBEN'{ 1?17 ol ipiiye T!E?Z")
et pleureront sur lui ("ﬂ‘l D) comme on pleure sur un fils
unique.... » Qui donc est I'objet de cette complainte? La so-
lution nous semble facile a trouver: d'un coté le v. 10 nous
reporte au temps de Pexil (HBDBEN), et de autre le v. 11
explique qu’on pleurera alors « comme jadis on pleura sur

1 Smend, Ezechiel (1880) ad loc.

3 Bertholet (ad loc.) reléve que c’est la un usage postérieur du mot, et qu’au
début il désignait bien un ornement royal.

3 A45:8,9; 46 : 16-18 ou T. M, parle des princes, Trg. {raduit par *2923%
Srn. |

4 Cf. Wiinsche, Leiden des Messias, p. 53 ; et Dalman, Leid. Mess., p. 2 et les
notes.



28 PAUL HUMBERT

Achab que tua Hadad-Rimmon.... (ou) comme on gémil sur
Josias que tua Pharaon. » Ces comparaisons avec d’anciens
rois tombés devant ’ennemi, montrenl & I’évidence que le
Targumiste songe, au v. 10, & Sédécias qui fut, sinon massa-
cré, du moins mutilé et emmené captif (2 Rois 25 : 7). Celul
sur lequel on méne deuil n’a donc, dans la version ara-
méenne, rien de commun avec le Messie.

1

Partie synthétique :
Le Messie du Targum des prophétes.
(Le probiéme religieux.)

I. Les temps messianiques . quand viendra le Messie?

Probleme difficile & résoudre! Cest ici ou jamais le lieu
de faire le départ entre les passages ou Jonathan suit son
modeéle, et ceux ol il paraphrase et émet des idées origi-
nales; mais quoique le Targum ne renferme sur ce point
que des affirmations pas trés nombreuses et pas aussi pre-
cises qu’il serait & souhaiter, nous croyons possible d’obtenir
une solution définitive et exclusive de tout autre essai d’ex-
plication.

Comme on sait, I’horizon de la piété israélite se confondait
avec celui de la terre; cependant peu & peu, la croyance en
une vie apres la mort germa dans les esprits, et avec elle
Pattente d’un monde de la rétribution : au monde de la ca-
ducité et de l'injustice succéderait le monde du bonheur
parfait ; le régne de Dieu? (7117127 NI’HD’?Z}), aujourd’hui
invisible et partiel, se ferait alors tangible et absolu. Ainsi
prit naissance la distinction du « présent siécle »? (aram.
T"TT'I NDB;)) et du «siécle & venir »3 (V1N NDBD) ce que
le N. T. appelle aiov odtog et aidw példwv. Dans des pages bril-

1 Sur le sens de cette expression, c¢f. Dalman, Worite Jesu, p. 79 sq.

? Cf. Trg. 2 Sam. 22: 28 ; 1 Rois 5:13; Mal. 3: 6.

3 Cf. Trg. 2 Sam. 22: 29; 2 Sam. 23: 5; Jér. 51: 39 (Dalman, Worte Jesu,
p. 122 : Jér. 50 : 39 doit étre corrigé en 51 : 39); 51, 57.



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 29

lantes! Bousset a moniré comment l'apocalyptique juive
tenta audacieusement de remonter jusqu'au derrier « pour-
quoi » de la réalité. « Elle commence & saisir le cours des
choses dans son unité intime et dans sa nécessité; elle déve-
loppe ou s’approprie.... une conception de I’histoire dans
laquelle présent et avenir prennent leur place nécessaire. »
Aux intéréts purement terrestres, nationaux, collectifs, se
substituent des préoccupations transcendantes, cosmologi-
ques, universalistes; I'individu acquiert une valeur unique,
le mystere de la théodicée devient susceptible de solutions
neuves et apaisantes.

Vers lequel de ces deux poéles oscille donc le royaume
messianique? Ce siécle ou le siécle & venir? Dieu va renou-
veler le monde? et I'ére a venir débutera; « cette expression
oppose au présent et en distingue nettement I’époque du
salut, » remarque Dalman?3, mais faut-il en étendre la portée
jusqu’a englober I’ére messianique, ou bien celle-ci en doit-
elle étre exclue?

Il est certain que le Targum distingue franchement les
temps du Messie du présent siecle#; ne dit-il pas (1 Rois 5 :
13) : « Salomon prophétisa sur les rois de la maison de David
qui régneront en ce monde (77777 ?.’4235172) et dans le siecle
du Messie? » (Nﬂ"ﬂlm'f &73‘?173). L’économie messianique se
meut donc sur un autre plan que la notre ; mais constitue-t-
elle déja le aiow példwv, monde & venir et royaume messianique
est-ce tout un? Ou bien forme-t-elle un pont entre les deux
grandes éres, n’est-elle qu'un chainon intermédiaire, une
transition a la gloire future?

Le Targum ne s’explique pas clairement sur ce points, il
nous parait toutefois que c’est cette derniére maniére de voir

1 Cf. Bousset, Religion des Judentums, 2¢ édit., p. 278 sq.

2 Cf. Trg. Hab. 3:2; Mich. 7: 14 (xnbp xn=m)

3 Dalman, Worte Jesu, p. 123.

4 Cf. Schiirer, Gesch. des jud, Volkes 3, 11, 545 ; les conclusions de Schiirer
sont; par ailleurs, inadmissibles. Tout le travail de Klausner (op. cit.), le montre
a I'évidence.

5 Cf. Klausner, p. 22. 23 pour la méme question au sujet du messianisme des
Tannaites.



30 PAUL HUMBERT

qu’il fait sienne. Expliquons-nous! L’évangéliste Luc nous
rapporte (2 :25) qu'au temps de I'enfance de Jésus vivait &
Jérusalem un homme qui attendait la « consolation d’Is-
raél 1 ». Ce terme technique (qui dérive probablement de
textes sacrés tels qu’Es. 40:1; 49:13) se rencontre & maintes
reprises dans le Targum des prophétes, sous diverses for-
mes : les « jours de la consolation » (Trg. 2 Sam. 23 :1:
NNAM) Y21; Trg. Osée 6: 2), les « années de la consolation »
(Trg. 2 Sam. 23:4: PINT RNEMI MWD PI2MT2), ou plus
simplement la « consolation de Jérusalem» (Trg. Es. 4: 3:
05w D2M MY; Trg. Es. 38:20; cp. Luc 2:25; cp. aussi
Trg. Es. 18 1 41 Tir2P MR 1ar2). Or le Trg. de 2 Sam.
23 : 1 établit la parfaite égalité de ces deux termes: jours de
la consolation et fin du siécle2. La consolation, c.-4.-d. la ré-
demption d’Israél 3 au sens large du mot, clot donc le présent
siécle, I’'avenement des temps du salut marque la fin du siécle
actuel, inaugure le brillant avenir. Or a priori déja on peut
supposer que le regne du Messie fait partie intégrante de ces
bienheureuses journées ou sonnera ’heure de la délivrance.
Les textes confirment d’ailleurs notre supposition : en effet
la mention du temps de la consolation dans 2 Sam. 23 : 1
(Trg.) est suivie immédiament#de ’annonce du Messie (v. 3b
RYR NI NIDA 02 NI VAN et dans Trg. Osée 3:5
le régne messianique a pour théatre la fin des temps (:]'TD'
NRM).

D’autre part au v. 5 il est dit que le royaume de David sera
conservé pour le siécle & venir (VINT NDB;}‘? NI 9.
Ces trois notions, royaume messianique, temps de la conso-
lation, siécle a venir, se recouvrent donc, partiellement du
moins. Méme point de vue dans Trg. 2 Sam. 7 : 19 ou David
s’adresse & Dieu par ces mots: « Tu as méme parlé au sujet

1 mpoodeysuevoc mapakinoww tov 'Iopafl ; et au v. 38 : wp. Adrowoww ‘lepov-
gaAfp.

2ameb prnps jpnam miS ey Aind mink

3 Tel est, d’aprés Dalman, le sens exact de ¥ glalpp) (Worte Jesu, p. 90).

4 Les v, 1b-32 ne sont qu’'une parenthése. -

5 La meilleure traduction serait : mis en réserve pour le siéele a venir.



LE MESSIE DANS LT TARGUM DES PROPHETES 31

de la maison de ton serviteur pour le siécle a venir!; méme
phénoméne apparemment dans Trg. 2 Sam. 22: 28, 29 ou la
délivrance messianique est mise en rapport avec le « siécle
qui doit venir» (PR TOPT XAOY) 2.

Conclurons-nous donc que, pour le Targumiste, le régne
messianique c’est le nouvel éon ? Malgré les expressions que
nous venons de rappeler, nous répondons: non! Car, si ére
messianique et éon futur sont une seule et méme grandeur,
alors l’ére messianique c’est aussi? la vie éternelle (aram.
N?g.‘?l? "-_’_]j) et son corollaire* la géhenne (aram. D;ﬂ’;), en
un mot c’est le monde de la rétribution. Or nous n’arri-
vons pas & nous persuader de I’équivalence de ces deux no-
tions : le royaume messianique terrestre et la vie éternelle;
la premiére implique le « fini» et, & nos yeux du moins, ex-
clurait la pérennité; mais enfin, pour l'esprit du Targu-
miste, ces oppositions auraient pu, & la rigueur, n’exister
pas. Disons pourtant : le Targum ne parlant jamais de la vie
éternelle dans un contexte messianique®, nous avons 14 une
forte présomption en faveur de I’hypothése qui distingue
entre la vie éternelle et le royaume messianique®. Surtout,
dans la théorie que nous combattons, il serait naturel de dé-
crire le drame de la rétribution, le jugement, la condamna-
tion ou lavie & propos des développements messianiques: en

tamg jnbp5 T2y ma Sy,

2 Méme confusion dans les termes chez les Tannaites, d'aprés Klausner: op.
cit., p. 18 sq.

3 Dalman (Worte Jesu, p. 1‘28)-, dit trés justement : « die Verbindung, "
wa'?:z "3 (Trg. Ezéch. 20 : 11, 13, 21 ; Osée 14 : 10) macht klar, dass g;g'?;z "
dabei als ein Aequivalent fiir NS 'y betrachtet wird, »

4 Pour 'opposition entre géhemfe et vie éternelle, cf. Trg. Osée 14: 10: « les
justes qui marchent dans les voies de Dieu vivront par elles dans la vie éternelle,
mais les méchants seront livrés a la géhenne. »

5 Pour Trg. 1 Sam. 2: 6, cf. nos remarques au sujet d’Osée 14: 8.

6 « La distinction n’est pas moins marquée dans le Targum (que dans le rabbi-
nisme) entre les temps du Messie et la vie éternelle, » écrit le P. Lagrange; et
plus loin : « cette vie éternelle est I’équivalent du monde & venir, et distincte des
temps du Messie. »



32 PAUL HUMBERT

fait il n’en est rien. Le Targum vient-il & traiter ces sujets?
c’est sans relation aucune avec l’espérance messianique; le
Messie rend bien la justice aux habitants de son royaume,
mais jamais, que nous sachions, Jonathan ne voit en lui le
juge supréme des ames, celui qui décidera de leur sort éter-
nel2. Ne s’écrie-t-il pas plutot (2 Sam. 23 : 7) que le chati-
ment des méchants n’appartient pas aux hommes: or son
Messie n’est qu'un homme. Les acteurs dans le grand proces
final ¢’est Dieud, c’est le grand tribunal (R2D N7 HI2)%!
Le «livre de vie »° est dans le ciel de Dieu; une créature ter-
restre, le Messie méme, n’aurait pas le droit de l'ouvrir!
Ce mutisme du Targumiste viendrait-il enfin de ce qu’il pla-
cait le jugement avant les jours du Messie? Les faits obligent
a répondre non! Pour n’en citer qu’'un: si le Messie doit
faire la guerre aux ennemis d’Israél® et anéantir 'antechrist
Armilos, c’est donc que les méchants n’ont pas disparu de
la terre : le jugement n’est donc pas encore intervenu.

Nous nous résumerons en disant: si le siécle du Messie
appartient déja au monde & venir — certains textes Daffir-
ment — c’est cependant la vie éternelle qui constitue le
monde futur xat’ éoyiv. Le royaume messianique n’est que le
prologue de cette grande symphonie de la vie éternelle. Le
fond de la pensée du Targumiste c’est done, sans qu’il em-
ploie le terme, le chiliasme; le royaume messianique n’est
que temporaire; c’est 'aurore d’une radieuse journée, mais
le soleil n’est pas encore levé. Le « moyen-empire messiani-
que», voila le nom qui, chez Jonathan, conviendrait le mieux

1 Cf. Trg. 2 Sam. 23 : 7; 1 Sam. 2: 9.

? Trg. Esa. 53 : 9 dit bien du Messie « il livrera les méchants & la géhenne, »
mais il ne faut probablement pas 1I’entendre du jugement final. Souvent on envi-
sageait que, dés aprés leur mort, les mauvais iraient aux tourments, dans un
endroit nommé « géhenne » comme celui ou ils subiraient leur punition définitive,
apres le jugement. Cf. Dalman, art. Gehenna, P.R. E.3, VI, p. 419; cf. Apoc.
Baruch 36 : 11 ; cf. aussi Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 41.

3 Par exemple Trg. 1 Sam. 2: 9.

4 Par exemple Trg. 2 Sam. 23 : 7,

% Trg. Ezéch. 13: 9 (cf. aussi Trg. Esa. 4: 3 :"1:1:_).

6 Trg. Esa, 52: 15; 53 : 8, etc. ’



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 33

a cette période de I'histoire. Nous empruntons cette heu-
reuse expression & Rabinsohn (p. 26) qui I'applique au mes-
sianisme rabbinique. Sur ce point capital la théologie de
Jonathan rentre donc dans le grand courant synagogal offi-
ciel. Mais alors pourquoi ici et 1a Jonathan met-il en rapport
royaume messianique et siécle a venir? Parce que, comme
le remarque Klausner & propos d’une semblable confusion
chez les docteurs tannaites: « La distinction de ces deux
notions n’a pu étre effectuée avec une conséquence parfaite.
Car, en définitive, 'époque messianique est, elle aussi, par
rapport au ftemps present, un monde a venir, qul n’a pas
encore trouvé sa réalisation. Aussi les Tannaites (et nous
ajoutons : le Targumiste) pouvaient-il prendre I'habitude de
confondre assez souvent I’ére messianique avec le Olam
haba. » (Klausner, p. 22, 23).

Voici, croyons-nous, quelles étaient pour le Targumiste
les lignes maitresses du programme messianique: en un
temps ou la détresse étreint Israél, subitement apparait le
Messie sauveur; c’est le prélude de la nouvelle économie.
Les Juifs habitant alors la Palestine voient s’ouvrir devant
eux une existence large et facile, la fertilité! du sol atteint
des propositions inouies, la paix et la justice fleurissent dans
la contrée, car 1’Oint de Iahvé s’est assis sur son trone, lui
que I’Eternel a élu pour restaurer Israél. Les ennemis sont
terrassés, la diaspora recueillie dans ses foyers, Iahvé re-
connu par tous les hommes comme seul vrai Dieu?; alors
ressuscitent les justes (ou des justes); s’associant & la joie
des habitants, ils trouvent au royaume messianique l’avant-
gout des félicités éternelles. 1ls échappent? au ténébreux

1 De méme que chez les Tannaites (cf. Klausner, p. 18) ces descriptions hyper-
boliques ne doivent pas faire songer au monde A venir; elles sont de nature
messianologique et non eschatologique.

2 Gf. Trg. 1 Sam. 2: 2; 2 Sam. 22: 32,

3 Wiinsche (Leiden des Messias, p. 67) communique une citation de Pesitka
Rabbathi, fol 78 : « Nos rabbins ont rapporté qu’un jour, au mois de Nisan, les
patriarches ressusciteront. » Cf. aussi Dalman, Leid. Mess., p. 63, note 2;
Klausner, p. 32.

THEOL. ET PHIL. 1911 3



34 PAUL HUMBERT

scheol, leur Dieu les « fait passer de Pobscurité a la lumiére »
(cp. Trg. 2 Sam. 22 : 20: RIFI® RIWMR "0 M)
pour leur « faire voir le siécle qui doit venir pour les justes »
(Trg. 2 Sam. 22 : 29 : PA% TAYT NASPI WD
N"?’HELP) Il leur donne en héritage cette Palestine dont
les meéchants sont & jamais bannis (cp. Trg. Ez. 13: 9 ot il
est il des méchants : 7199 NS DRIPT NPIND), cotte
terre promise! qu’il leur a préparée (cp. Trg. 1 Sam. 2: 8
qui oppose le sort des bons a celui des méchants?: N"'}"{E

b:.ﬂ '(7'!5 59950 PP 72Y). Quelle sera la duree de
ce régne idyllique? Quoique le Targum soutienne que la
maison de David doit subsister au siecle des siecles (cp. Trg.

Es. 9:6: NASY 1 Y12 appliqué & la 3957 du dernier
davidide ; Es. 9: leplthete du Messie N"?“‘?D D") N33,
nous devons sans doute prendre cela « cum grano salis» et
I’entendre simplement d’une durée considérable.

En tout cas on chercherait vainement dans le Targum des
prophétes des éclaircissements touchant les destinées ul-
times du royaume du Messie. Vainement aussi on se mettrait
en quéte de données détaillées sur les mystéres du Olam
haba proprement dit. 11 est loisible d’esquisser un bref pro-
gramme, mais en demeurant conscient de sa relativité. Pro-
bablement qu’apres un long regne le Messie remettra a Dieu
le pouvoir, ou bien il sera ravi au ciel comme Hénoch, ou

’ ';:m signitie souvent la Palestine, et non le monde en général. Cf. les.
exemples cités par Jastrow s. v., et dont voici 'un des principaux; Sifré Deut. 37:
5o2 mbann M. Sxewe PAR N M : « tebel means Palestine, and why
it is called tebel? Because it is rich in every thing. »

1 1l semble & premiére vue que opposition établie dans Trg. 1 Sam. 2 : 8 entre:
la géhenne réservée aux pécheurs et le b= desting aux bons, implique que le
royaume messianique (52/) équivaille & la vie éternelle (représentée ici par son
corrélatif la géhenne); & la réflexion, cette déduction ne s'impose pas de préfé-
rence a d’autres : en effet, nous Pavons déja rappelé, dés apres leur mort les
méchants entrent dans la géhenne; tandis que les justes jouissent du bonheur
messianique, les méchants sont donc déja dans la géhenne. D’ailleurs il n’est pas
nécessaire d'admetire dans notre verset un parallélisme chronologique de ces
deux phénoménes: Pauteur veut peut-étre dire simplement : ce qui attend les
pécheurs, c’est la géhenne, mais aux justes s’ouvre une autre issue, la félicité
dans le royaume du Messie !



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 35

bien encore il suivra le chemin de toute la terre et retour-
nera a la poudre. Alors aura lieu le grand jugement, la com-
parution universelle; les livres seront ouverts, les méchants
ressusciteront pour ouir une juste sentence de condamnation
et pour devenir la proie de la « mort seconde » (N:'Jjjn Nljﬁ?: :
cp. Trg. Es. 22:14;65:6,15; Jér. 51:39, 57); quant aux justes
inscrits dans le « livre de la vie éternelle, »1 qu’ils vivent
alors sur terre ou qu’ils dorment au scheol, tous hériteront
la vie éternelle ; nul ne sera oublié, Dieu les ressuscitera tous
sans exception2, rappelant leurs esprits hors de la poussiére?
pour qu’ils vivent devant leur Dieu 4.

L’énigme la plus impénétrable reste celte question que
nous avons déja soulevée: tous les justles, ou quelques cé-
lebres martyrs seulement, ressusciteront-ils pour le régne
du Messie? Il serait ridicule de trop scruter 14 ou l'auteur
n’a rien pu ou rien voulu dire. Lagrange assure qu’«il est
certain que, & partir d’une certaine époque, quelques rab-
bins ont exprimé I’espérance de ressusciter au moment de
I’avéenement du Messie5. » Il ajoute plus loin: « Vers la fin
du second siécle quelques-uns ont dit clairement que les
morts devaient ressusciter pour le temps du Messieb. » Les
deux maniéres de voir ont donc des paralléles dans la litté-
rature rabbinique. L’ignorance, d’aucuns diront la sage re-
tenue, du Targumiste sur ce chapitre, s’explique si l'on se
rappelle ce mot d’un maitre entre les rabbins, I’amora Jo-
chanan (mort 4 279)7: « Les prophétes n’ont fait allusion
dans leurs prophéties gu’aux jours du Messie; quant au
monde & venir, I’eeil n’a pas vu, 6 Dieu, hors de toi. »

! Trg. Ezéch. 13: 9: /31 jopr1x5 20007 by »m 203,

2 Trg. Esa. 38 : 16: « O Iahvé, tu as promis de ressusciter fous les morts. »

3 Cf. Trg. Esa. 57: 16.

4 Trg. Osée 6: 2: « Au jour de la résurrection des morts il nous fera relever
et nous vivrons devant lui. »

5 Lagrange, op. cit., p. 180.

6 Lagrange, op. cit., p. 181.

7 Cité par v. Orelli, loc. cit., p. 734; et Lagrange, op. cit., p. 173 (nous

l'avons vu, le Trg. n’établit d’ailleurs pas une distinction si nette entre les deux
éres).



36 PAUL HUMBERT

2. La personne et Uccuvre du Messie: Qui est le Messie?
Quelle est sa mission?

N’oublions pas que le Targumiste n’a pas composé un
traité dont tous les éléments doivent étre bien liés entre eux.
11 se borne a traduire un texte sacré, et, au cours de son long
ouvrage, il laisse échapper ici et 14 un mot, une phrase, qui
éclairent sa mentalité. I1 ne nous a pas laissé une descrip-
tion cohérente du Messie, peut-étre méme existait-il des con-
tradictions dans sa conception. Rappelons-nous aussi qu’en
derniére analyse le Targum des prophetes est une ceuvre plus
ou moins anonyme, collective, 'aboutissement du labeur de
plusieurs générations; il ne reproduit pas la théorie origi-
nale d’un penseur, c’est la mise par écrit de pensées d’ori-
gine diverse, d’idées qui, lentement, traversérent les siécles
et dont les sources sont multiples. Nous ne nous étonnerons
donc pas si tous les détails ne s’harmonisent pas en une
fresque aux contours classiques, aux lignes eurythmiques;
le Targum pose quelques jalons: qu’il nous suffise d’en mar-
quer la succession.

Les temps sont durs pour Israél; années calamiteuses, car
Dieu les frappe & cause de leur péchés (Es. 53:4,5,8,9,12):
beaucoup d’entre eux sont dispersés par le vaste monde, loin
de la terre sacrée, les peuples étrangers les méprisent, le
joug des tyrans paiens les oppresse lourdement, leurs cam-
pagnes sont ravagées, le temple en ruine (Es. 9: 3; 10 : 27 ;
16:1; 52:14; 53:3,4,6,11; Osée 3: 4; Mich. 4:7; Hab. 3 :
18; Am. 9 : 11, 12). Vers le ciel montent leurs soupirs, leurs
ceeurs lassés crient aprés la délivrance. Ne sera-ce donc pas
bientdt le temps de la consolation? (2 Sam. 23:4; Jér. 31:6).
De toute la ferveur de leur 4me ils désirent ce Messie en qui
tout leur espoir se fonde (Es. 52 : 14).... Mais I’horizon ne
g’éclaircit pas; tels ce fellah qui, pendant I'interminable
sécheresse attend anxieusement que tombe la pluie (2 Sam.
23:4), ils attendent qu’apparaisse le Christ. Les générations
passent, mais le Christ reste caché & cause de leur iniquités
(Mich. 4 : 8). Alors sans doute ils ménent deuil, font péni-



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 37

tence, I’épreuve les pousse au repentir; maintenant Dieu
peut exaucer leurs prieres.

De toute éternité I’Eternel avait décidé 1’envoi du Messie :
son nom fut prononcé & l'aube de I’histoire (Mich. 5: 1;
Zach. 4:7), les temps sont révolus, les derniers jours sont la,
c’est le « siecle du Messie » qui commence (1 Rois 5:13), c’est
Paurore du nouvel éon. Dieu prend en pitié ses serviteurs,
la maison de David va étre restaurée; toute cette ceuvre de
délivrance, c’est Iahvé qui en est Pauteur (Es. 9 :65).

Au sein du peuple un homme se léve?; ¢’est un Israélite
pieux, un fidele observateur de la loi (Es. 9 :5). Sa famille
est de Bethléem (Mich. 5:1), ses parents descendent d’Isai
(Es. 11 : 1; 14 : 29), lui-méme est done de la race de David
(Es. 11 :1; 14 : 29; Jér. 23 : 5; 33 : 15; Zach. 6: 12; Ez. 34:
23 (?); Osée 2:2[?]). Son enfance, puis son adolescence se sont -
écoulées paisiblement, mais dans P'obscurité (Jér. 30: 21?);
a présent qu’il a atteint I’dge d’homre, 'esprit de Iahvé des-
cend sur lui, 'assurant du don prophétique, lui accordant
force et sagesse (Es. 11:2); 'esprit saint (NW™IP 717) repose
sur ce serviteur de Dieu (Es. 42:1): il a recu ainsi 'onction
d’en-haut, il est mis & part pour étre le « serviteur de I'Eter-
nel », c’est le Messie! L’heure de sa manifestation a sonné!

Au milieu d’une génération corrompue il intercede pour
son peuple : non pas qu’il soit sans péché, mais il est un
grand saint! Son aspect n’a rien d’un profane (Es. 53 :2) et
la sainteté auréole son front2 (Es. 53 :2). Il intercéde pour
Israél (Es. 53 : 4, 6,11, 12) et, & peine a-t-il ouvert la bouche,
qu’il est exaucé (Es. b3 :6) : Israél est pardonné (53 : 4, 5, 6,
12). Il ne vient pas vers les siens escorté d'un brillant cor-
tége, chevauchant un fier coursier; modeste et humble il est
monté sur un ane (Zach. 9 : 9).

1 On remarquera que Trg. Jonath. parle encore d’Elie comme d’un précurseur
de Dieu et non du Messie (cf. Trg. Mal. 4 : 5); cf. également Klausner, op. cit.,
p. 62 : « Was Elia’s eigentliche Mission als Verkiinder des Messias anbetrifft, so
ist von ihr im tannaitischen Zeitalter so gut wie gar nicht die Rede. »

? Peut-étre faut-il se le représenter héve et décharné, épuisé par les jeiines
comme un fakir, ou comme le Messie que dépeint une tradition rabbinique : « ton
corps est sec comme bois, le jeline a assombri tes yeux, tes forces sont dessé-
chées comme un tesson (Wiinsche, Leiden des Messias, p. 68).



38 PAUL HUMBERT

Alors une force divine s’empare de lui (R™123 M7, Es. 11 :
2; cp. Mich. 5: 3 7 QTR 72 §PN), il rassemblera les
armeées d’Israél, terrassera les oppresseurs par ses seules pa-
roles, et anéantira I’Antéchrist par le souffle de ses levres?
(Es. 11:4); ce sera une défaite générale des ennemis (Es. 10 :
27;11 : 4;14:29;42:1; 52:15; 53 : 17,11, 12; Jér. 23 : 6;
Zach.4:7;10:4), un affreux carnage (Es. 53 :7); il donnera
ainsi une grande victoire aux troupes juives (Es. 28 : 6); ce
héros vainqueur distribuera a ses soldats un riche butin
(Es. 53 : 11, 12) et les raménera en paix dans leurs foyers
(Es. 28 : 6).

Mais pourquoi donc cette tuerie? Simplement parce que
ces étrangers ont hai et subjugué le peuple de Dieu? Non pas,
dme généreuse du Targumiste a imaginé une explicalion
plus profonde: «lahvé fera venir sur les gentils les péchés
de mon peuple!» (Es. 53 :8b.) lls souffrent pour la coulpe
d’Israél; eux qui avaient détruit le temple, supprimant ainsi
les sacrifices, voici: ils serviront eux-mémes de sacrifice, de
victime sanglante et expiatoire.

I’Oint de I’Eternel vient donc de chasser de la Palestine
les adversaires paiens, son régne s’étend désormais sur tous
les royaumes du monde (Es. 53:3;16:1; Am. 9:12; Zach.
4 :7); sa brusque apparition avait rempli d’étonnement les
rois des nations (Es. 52 : 15), tout d’abord ils2 n’avaient eu
que mépris pour ce petit juif de Bethléem (Es. 53 : 3), et
maintenant son renom s’étend jusqu'au bout de la terre
(Mich. 5 : 3), c’est un prince puissant (Es. 28 : 16; 41 : 25?;

1 Cette caractéristique ne doit pas faire croire que le Messie est un étre divin.
Le Messie du Trg. et du rabbinisme ancien reste homme, « ses capacités et ses
exploits dépassent bien la commune mesure humaine; mais des miracles, les
justes et les hommes pieux eux aussi peuvent en faire; d’ailleurs, au royaume
messianique le surnaturel devient presque la régle.... » Klausner, op. cit., p. 70.
Ce que le méme auteur écrit du Messie tannaite, nous pouvons Paffirmer pareille-
ment de celui du Trg.; « wohl ist er moralischer Uebermensch aber sein Reich
ist von dieser Welt. » Op. cit., p. 71.

2 C’est de la part des paiens et non des Juifs que le Messie sera objet de mépris ;
cf. en effel I'inmédiate succession de ces deux termes dans Esa. 53 : 3 : « Il sera
méprisé, mais éclipsera (bientdt) la gloire de tous les royaumes. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 39

Ez. 17 : 23; Mich. 2 : 13). Il est plus qu’un prophéte, plus
qu'un docteur de la loi, c’est un roi (Jér. 23:5; 30: 9; Osée
3:9), 'héritier du trone de David, c’est le roi de gloire des-
tiné par Dieu & Jacob. Il triomphe partout, car son Dieu est
avec lui, lui prétant force et secours (1 Sam. 2:10; Es. 42:6;
Mich. 5:3; Es. 28:16; 41 : 257).

Quel beau jour pour Israél quand, de tous les points de
I’horizon, reviendront ses exilés! Ils accourront vers la Terre-
Sainte, quittant leurs colonies de la Diasporal, délaissant
leurs nouvelles patries pour rentrer au pays des ancétres
(Es.11:11; 42:7; 53:8; Osée 14:8; Mich.4:6,7; 5:3, ete.);
le roi victorieux viendra en personne les chercher (Es. 53 : 8;
42:7); les dix tribus elles aussi recouvreront leur ancienne
splendeur (Zach. 10: 4; Osée 2: 2), et, tous ensemble, sur la
terre de leurs péres, ils se serreront, sainte famille, autour
de leur Messie (Es. 11:5; Jér. 33:13).

Une imposante tdche incombe maintenant & I’Oint du Sei-
gneur : faire de l'alliance entre Dieu et son peuple une vi-
vante réalité (Es. 42 : 6b). Mais qui est suffisant pour ces
choses ? Errer est le propre de ’homme, et le descendant de
David ferait-il mieux que ses prédécesseurs? David et Salo-
mon, ces illustres monarques, n’étaient-ils pas faillibles et
sujets aux manquements? aussi I’Kternel sera-t-il le péda-
gogue de son envoyé?: c’est Iahvé lui-méme qui 'ameénera
a la parfaite crainte de Dieu (Es. 11 : 3); la divine Thora, il
en remplira minutieusement les exigences (Es. 9:5); ce n’est
point en vain qu’il aura recu du ciel sagesse et intelligence
(Es. 11 : 2: 'DnBJDW 172207), et que lesprit d’en-haut sera

son conseiller (Es. 11:92: "Bn 7 de § ;D‘??J conseil), lui

t Sur la géographie de la Diaspora juive, cf. Th. Reinach, art. Judei, dans
Dict. des antiquités, de Daremberg et Saglio,

2 Id pour le Taeb samaritain: au 5¢ chant du cycle de cantiques pour le jour
des expiations, on lit, v. 12:

iS5 1 innin by M eor Napn
3y imray fwmaby anon

(Cf. Merx, p. 28 et 43.) « Il 'appellera et lui enseignera sa loi, il lui confiera
un Livre, et le revétira de sa prophétie, etc, »



40 PAUL HUMBERT

apprenant & connaitre (P77 [717) la volonté de Dieu et &
craindre son nom.

Il peut ainsi se dévouer & sa mission; c’est corps et ame
qu’il 8’y adonne (Es. 53 : 12): il n’aura de cesse qu’il n’ait
solidement établi ici-bas la justice (Es. 42 : 4)! Purifier la
nation, tel son premier devoir (Es. 53:10; Ez. 36 : 25)! Pour
cela il est urgent qu’il instruise ses compatrioles aveuglés
(Es. 53 : 5,11 Jér. 30 : 21); eux qui, si longtemps, ont déso-
béi, il faut qu’il leur enseigne la loi, voire méme qu’ll les
contraigne ('IZ:QZ;J) a respecter les préceptes mosaiques (Es.
53 1 11, 12; 42 : '7):. Tous sans doute ne se convertiront pas,
il y a toujours des impies : mais ces Juifs indignes ne seront
pas tolérés dans son royaume, le Messie les fera disparaitre
(Es.11:4), il enverra ces rebelles! dans la géhenne (Es.53:9).

Il'y a bien encore une seconde tache qui lui est confiée :
éclairer les gentils (Es. 42 : 6): mais le Targumiste n’insiste
pas, oh! il glisse.... et n’appuie pas!

Dans cette Palestine libre et purifiée, le regne du Messie
enfin s’épanouit. Son ceuvre a été couronnée de succés (Es.
52:13; Jér. 23 :5), il peut s’asseoir sur son trone (Zach. 6:13)
et gouverner selon la crainte de Dieu (2 Sam. 23:3; Es. 11:2).
Régne tout pacifique, royaume prospere (£s.9:5,6;11:6sq.;
16:5; 53:5; Jér. 23:6; 33:16 sq.). La nature se pare de fleurs
nouvelles et retourne & I'innocence primitive (Es. 11 :6 sq.).
I’injustice est bannie de ce lieu de bonheur, le roi ne se
nomme-t-il pas « Messie de justice »2 (Jér. 23:5; 33:15); aussi
le Targum revient-il & mainte occasion sur ce sujet: ce sera
un juste juge, qui jugera conformément au droit et & 'équité
(Es. 9:6;11:3, 4;16:5; 28:6; Jér. 23: 5; 33 :15).

Enfin comme couronnement de cctte restauration, le Mes-
sie rebatira le temple (Es. 53 : 5; Zach. 6:12, 13); le sanc-
tuaire, souillé & cause de leurs iniquités (Es. 53 : ), se rele-

1 Nous souscrivons a lopinion de Dalman (Leid. Mess., p. 47), qui voit dans
ces « méchants » des Juifs : Gottlose Israéliten.

® Lagrange, op. cit., p. 215, estime que «oint juste» serait une traduction
beaucoup trop atténuée. il s’agirait plutdt du « droit légitime, établi par la pro-
messe de Dieu et fixé dans Israél et dans la maison de David. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES A1

vera de ses ruines?; le culte sera célébré avec toute la pompe
d’antan ; sur les autels on immolera les agneaux. Des siécles
durant, les Juifs pieux avaient langui? aprés le rétablisse-
ment des sacrifices expiatoires ordonnés par le Pentateuque
mais rendus impossibles par la destruction du temple : au
royaume du Messie cetle calamité prendra fin, toutes choses
seront remises en 1’état voulu de Dieu.

Du berceau a la tombe la vie ne sera que bonheur : ou sera
le Messie, 1a aussi sera la prospérité (Es. 53 : 2; Osée 3 : 5;
14 : 8), la richesse, un abondant butin (Es. 53:12); on vivra
tranquille sous la protection du fils de David (Osée 14 : 8);
autour des tétes blanches de nombreuses familles s’assiéront
(Es. 53:10; Osée 14 : 7), sans pourtant qu’on tombe dans les
exces de félicité prévus par Gamaliel (II), petit-fils du maitre
de Paul. On raconte a son sujet cette piquante anecdote?:
comme il disait une fois: « Il viendra un temps ou la femme

1 Le Talmud rapporte (cf. Schlatter, Jochanan ben Zakkai, p. 39 sq ) une bien
pittoresque anecdote : « Rabbi Jochanan ben Zakkai (un contemporain des apdtres)
sortait un jour de Jérusalem, et Rabbi Josua le suivait et contemplait le sanc-
tuaire en ruines. R. Josua dit: Malheur & nous, car il est détruit le lieu olt se
faisait I’expiation pour les péchés d’Israél! Jochanan lui dit: Mon fils, ne tafflige
pas! Nous avons une expiation (=B53) semblable & celle-1a, — Et quelle est-elle
donc ? C'est la bienfaisance (D“"ID"E ,m%*?*;) car il est dit (Osée 6: 6): Je veux
la bienfaisance et non le sacrifice! » Schlatter (Jochanan ben Zakkai,p. 40, 41)
en conclut que la destruction du temple ne fut pas une grande calamité aux
yeux des rabbins. « Il tomba sans éveiller une émotion profonde. Sa destruction
ne margue pas une époque dans histoire intime d’Israél.... Si 'homme ne peut
plus offrir son offrande a 'autel, il peut encore donner, donner toujours de nou-
veau, et cela entrainera la méme conséquence: 4 cause de son offrande, Dieu
lui pardonnera. Comme pour la théologie légaliste, l'important, c’est ce que
I'homme doit faire, elle s’adapte sans modifications profondes aux circonstances
les plus diverses, et garde toujours la méme assurance : l'offrande entraine le
pardon comme récompense. » Mais, dans I’hypothése de Schlatter, on ne comprend
plus pourquoi les rabbins exprimérent sans reliche Uespoir que le temple serait
rebati! (« Le temple sera reconstruit et les sacrifices y seront offerts selon 'an-
tique usage ; rien n’est plus certain pour les Tannaites, » écrit Klausner, op. cit.,
p. 116.) La question méme de Josua ben Chananja prouve quel écho la catas-
trophe éveillait dans les Ames!

2 Cf. Wiinsche, op. cit., p. 16, 17.

3 D’aprés Lagrange, op. cit., p. 197; Klausner, p. 108.



42 PAUL HUMBERT

enfantera chaque jour!» un disciple, se moquant, lui rap-
pela le cours invariable des choses; & quoi Gamaliel rétor-
qua: «et les poules?»

En ce siécle les hommes auront longue vie (Es. 53 : 10);
des résurrections se produiront (Osée 14 : 8); des miracles
se feront (Es. 53 : 8; Hab. 3:18), sans parler de la délivrance
merveilleuse du joug étranger. Les paiens méme reconnai-
tront 'unique majesté du roi d’Israél; partis des lointains
mystérieux, traversant les mers bleues ou les déserts arides,
ils viendront & Sion chargés de présents. Comme jadis la
reine de Saba, comme les mages a lenfant Jésus, ils ap-
porteront au Messie les précieuses richesses de 1'Orient (Es.
16 :1).

Quant au roi, ses coffres regorgeront des dépouilles opimes
conquises lors des guerres de l'indépendance, et Dieu lui
livrera les trésors des cités opulentes tombées devant lui
(Es. 53 : 12). Enfin une harmonie parfaite présidera a ses
relations avec les autorités religieuses (Zach. 6 :137).

Et c’est tout, que nous sachions! Qu’adviendra-t-il de ce
grand roi? mourra-t-il comme le Taeb samaritain?, sera-t-il
finalement ravi au ciel ? Le Targum n’en touche pas un mot,
pour la simple raison que les destinées finales du Messie ne
Iintéressent que médiocrement : le sort du peuple est assuré,
cela lul suffit, pourquoi scruter plus profond ?

Conclusion.
Messianisme terrestre ou Apocalyptique transcendante?

Une remarque s’impose: dans son tableau du royaume du
Messie, Jonathan a gardé une parfaite indépendance a I’égard
de ces tendances cosmologiques, transcendantes, universa-
listes, qui prétent & 'apocalyptique juive et & son messia-
nisme un cachet si particulier. L’inspiration du Targum des

1 Au 7¢ chant de la liturgie du jour des expiations, on dit du Taeb My =2
3P IR 3=t t:'iL)w:; au 5¢ chant on parle du jour de sa mort: iy o
cf. Adalb. Merx, Der Messias oder Taeb der Samaritaner, p. 10, 28 (Beiheft zur
Z.A. W, 1909).



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 43

prophétes est fonciérement terrestre et juive. L’intérét de
I'auteur se confond avec ceux de sa nation : son messianisme
est national au premier chef et rappelle & s’y méprendre
celui des Psaumes de Salomon!. Quel role jouent en effet
dans son ceuvre les nations étrangeres ? Une timide notice,
comme échappée dans un instant d’oubli, dit bien que le
Messie sera «la lumiéere des nations» (Es. 42:6: 172Y "102);
mais elle est comme écrasée sous le poids des massives affir-
mations de Jonathan sur la ruine totale et 'assujettissement
des « peuples »; oui, le Messie entre bien en relations avec
les gentils, mais c¢’est pour les anéantir ou recevoir d’eux le
tribut (Es. 16:1)! Les non-juifs sont roués de coups pour
étre amenés au monothéisme. (Trg. 2 Sam. 22 : 32; 1 Sam.
2:2): c’est d’une saine pédagogie religieuse! Israél s’est abo-
minablement conduit, mais ce sont les étrangers qui sonf
chétiés & sa place (Es. 53 : 8)! Le Messie est un souverain
purement national; il est et demeure Juif, il vient pour les
Juifs, sa religion c’est la religion juive, le nomisme rabbi-
nique, c’est un fils respectueux de cette Thora toute hérissée
de commandements. Le but de ses efforts c’est le salut de
son peuple; il prie pour les Juifs et occit les gentils! On le
sent, ¢’est le chauvinisme national et son étroitesse.

Les préoccupations cosmologiques, transcendantes, sont
également absentes du messianisme de notre Targum : si,
au point de vue sotériologique, on peut dire qu’il range le
royaume messianique dans le monde futur, au point de vue
cosmologique il le localise sur terre. Un roi puissant, le
temple reconstruit, une riche capitale, des campagnes fer-
tiles, de nombreux enfants, une longue vie, voila l'idéal du
Targumiste. Son Messie ne s’avance pas sur les nuees, ce
n’est pas un héros & demi mythique, une figure de l'au-dela
en visite dans notre monde: ¢’est un descendant de David,
né & Bethléem, auquel tous prédicats divins sont jalouse-
ment refusés! Quant au monde & venir lui-méme, ce nom
figure en quelques endroits du Targum, mais Jonathan ne

1 Cf, Ps. Salom, 17 et 18.



&4 PAUL HUMBERT

se livre pas précisément 4 des débauches d’imagination aux
fins de peindre cet éon nouveau : son regard ne porte pas si
loin. Serait-ce ici cette « lassitude de la mentalité eschato-
logique, » dont a parlé Bousset (2¢ éd. p. 286)? Non pas, car,
comme le reléve Rabinsohn: « La synagogue ne s’associa
jamais au caractére essentiellement surnaturel et mystique
du messianisme des apocalypses qu’il a contracté en marge,
pour ainsi dire, de la pensée rabbinique » (p. 27). Avec ce
méme auteur nous observerons plutdt que « ’'idée de la des-
tinée de I'individu.... s’est détachée de plus en plus de l'ave-
nir messianique, qui ne conservait plus comme préoccupa-
tion principale! que celle de 'intérét national » (Rabinsohn
p. 27). Nous n’en voulons pour preuve que cette parole de
Jochanan ben Zakkai sur son lit de mort : « Deux routes
s'ouvrent devant moi, I'une conduit au jardin d’Eden, autre
a la géhenne, et je ne sais sur laquelle ils (probablement les
anges) me conduiront.... » Donc des aprés leur mort et sans
attendre les temps du Messie, les bons vont en paradis el les
méchants a la géhenne.

Dirons-nous que les exigences morales sont vigoureuse-
ment mises en védette dans le messianisme du Targum de
Jonathan ? Certes le Messie est un fidéle observateur des
préceptes divins et il met tout son zéle & ranger ses fréres a
l'obéissance de la loi; le Targum respire en outre un vif sen-
timent de la justice, et, dans les Ames, on devine un ardent
besoin de pardon; le Targumiste semble méme désespérer
des forces morales de son peuple: ce n'est ni leur repentir,
ni leurs bonnes ceuvres qui leur valent le pardon, mais la
seule intercession de leur Messie. Il y a 14 de respectables
besoins moraux. La note du sacrifice, de la charité qui donne
et se donne, n’éveille par contre que de faibles échos : qu’on
songe au soin avec lequel on écarte de l'office messianique
toute souffrance pour autrui, & plus forte raison toule idée
de substitution; et, par contraste, la rétribution des bons et

I Cf. cette phrase de Lagrange (op. cif., p. 262) : « le cité de la tradition, le
¢6té humain et national est celui qui demeure toujours cher au rabbinisme. Cest
par la surtout que son messianisme se distingue de celui des Apocalypses. »



LE MESSIE DANS LE TARGUM DES PROPHETES 4o

des méchants est réclamée a réitérées fois!: on le pressent,
les justes prétendent avoir le droit au bonheur, tandis qu'une
légitime condamnation frappera les coupables. I’insistance
dans cetle réclamation montre toutefois que ce n’est pas en-
core un bien vieil article de foi2. Mais surtout cette éthique
n’est pas réellement universaliste, car tous les hommes ne
sont pas égaux devant Dieu: du moins le Targumiste écrit
comme s’il pensait ainsi.

Un seul des grands postulats de 'apocalyptique est hardi-
ment repris par Jonathan : I'idée de la vie éternelle. On sent
que c’est désormais vérité acquise, dogme recu, conquéte dé-
finitive de 'dme religieuse; cela va d’ailleurs de pair avec
cet ardent espoir de la rétribution. Par la le Targum dépasse
de haut l'ancienne piété israélite, mais, insistons sur ce
point: la synthése opérée par lI'apocalyptique entre la vie
future individuelle d’une part, et le messianisme de 'autre,
cette synthése a fait place dans le Targum & un dualisme net-
tement marqué. Messianologie et eschatologie forment ici —
comme chez les Tannaites (cp. Klausner p. 17 sq.) — deux
domaines distincts. Nous avons donc le droit de conclure
que le messianisme du Targum dérive logiquement de I’an-
tique piété d’Israél, et que I'apocalyptique judaique n’a laissé
chez lui que peu ou pas de traces.

On sait que bon nombre d’apocryphes et pseudépigraphes
ne réservent au Messie aucune, ou presque aucune place
dans leurs tableaux d’avenir. Bousset a le mérite d’avoir dé-
-couvert une cause importante de ce phénomeéne éirange :
« La cause premiére en doit étre cherchée, écrit-il 3, dans un
élargissement de la conception du monde, élargissement qui
se fait toujours plus sentir dans eschatologie juive, et en
méme temps dans 'idée corrélative d’une catastrophe finale
qui ne sera autre chose qu'un miracle absolu et divin. » En
effet, dans ce drame universel, quel role resterait-il & jouer

1 Cf. Trg. Esa. 24: 16 : « Le secret de la récompense des bons et du chitiment
«les méchants me fut révélé, »

2 Cf. Bousset, op. cit., p. 343 en note.

3 Bousset, op. cif., p. 256,



46 PAUL HUMBERT

au fils de David? Cette observation de Bousset nous permet-
tra, je crois, de comprendre pourquoi le Messie occupe dans
notre Targum une place relativement considérable. Une sa-
gesse assez terre-a-terre, une menlalité assagie par de tristes
expériences, un bon sens teinté de résignation mettent en
garde le rabbin contre les envolées de 'imagination dans les
campagnes ensoleillées du ciel, dans le monde que ['ceil de
I’homme ne peut contempler. Le rabbinisme ne se laisse pas
entrainer dans ces sublimes aventures. Mais si la destinée de
I'individu trouve son terme dans la vie éternelle, le peuple
juif comme tel ne saurait se contenter de cette solution :
Israél-nation doit étre rétabli. Aussi 'espérance messianique
trouve-t-elle un regain de vie; Israél doit s’asseoir au ban-
quet de la vie et jouir du bon pays que Dieu lui a donné.
Les promesses a longue échéance ne {rompent plus sa faim
et sa soif: il lui faut sa place au soleil et, pour cela,’un puis-
sant rol qui chasse l'adversaire, un prince qui restaure la
nation; si le peuple a besoin de pardon, n’est-ce pas surtout
pour que Dieu lui rende ensuite ses faveurs, son riche pays,
la paix dont il a tant besoin, I'indépendance qu’il a perdue
depuis des siécles?

On comprend dés lors que le Messie du Targum ne soit
guére que l'instrument dont Dieu se sert pour assurer a
Jacob un bonheur terrestre et définitif!. Le Messie qu’attend
Jonathan rentre donc lout entier dans la tendance messia-
nique, nationale et terrestre: ¢’est un homme, c’est un Juif,
c’est un saint rabbi, c’est le roi puissant du temps de la con-
solation, c’est le fils de David promis aux Israélites pieux.

1 Méme maniére de voir chez les docteurs tannaites, d’aprés Klausner, op. cif.,
p. T4.




	Le messie dans le targum des prophètes

