
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 5-6

Nachruf: Nécrologie

Autor: P.B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NÉCROLOGIE

Le mouvement de la pensée philosophique en Amérique a été

généralement peu considéré parmi nous. Sans doute, grâce au
livre de M. G. Lyon sur VIdéalisme en Angleterre au dix-huitième

siècle, on a appris à connaître quelque chose de ce mélange
de déterminisme calviniste et d'idéalisme berkeleyen ou male-
branchien que préconisèrent en leur temps Samuel Johnson

(t 1772) et Jonathan Edwards (f 1758). Et dès le milieu du siècle
dernier plusieurs des écrits d'Emerson (fl882) furent traduits par
X. Eyma ; ils ont reparu depuis lors, accompagnés de diverses
études, donnant au public français l'occasion de constater qu'il
s'est produit, aux Etats-Unis, une tendance apparentée au
panthéisme allemand, mais où s'affirmait d'autre part avec puissance
l'individualisme anglo-saxon. Pour tout le reste nous avons été

fort peu renseignés : il semblait que, submergés par l'énorme
production philosophique du dernier demi siècle, nous en eussions
assez de suivre ce qui paraissait en Europe sans nous occuper
encore du Nouveau-Monde. Peu à peu cependant, grâce surtout
aux revues, qui facilitent si heureusement les relations internationales,

il est devenu apparent aux yeux de tous que les Etats-Unis
avaient d'importantes contributions à fournir au trésor du savoir
philosophique et particulièrement à la psychologie. En ce domaine
le nom de James Sully, celui de G. Ladd et quelques autres encore
sont parvenus à se faire remarquer ; mais nul n'a conquis la
célébrité comme celui de "William James, dont l'œuvre a été en

grande partie traduite en français.
Né à New-York en 1842 et frère d'un des littérateurs les plus

renommés du pays, il avait pour père un homme, intéressant lui-
même, qui, après avoir fait ses études pour devenir pasteur
presbytérien, s'intéressa aux idées de Swedenborg et continua de

s'occuper de spéculations religieuses sans se rattacher à aucune Eglise
déterminée. C'est à Boston que résidait la famille ; mais William
James vint dans sa jeunesse à Genève, dont il fréquenta l'Académie

durant deux semestres (1859-60). Il fit ensuite en Amérique ses

études de médecine, entrecoupées par la part qu'il prit à l'expédition

scientifique d'Agassiz au Brésil en 1865. Ce fut là, a-t-il dé-



NÉCROLOGIE 509

claré, et sous la direction de ce maître, que pour toujours il apprit
à observer la réalité concrète, au lieu de prétendre à la deviner.
Tout en gagnant son grade de doct. méd. à l'Université de Harvard

(Cambridge, Massachusetts), James s'y attachait comme assistant

d'anatomie et de physiologie comparées. Il y devint plus tard
professeur de psychologie et finalement de philosophie. C'est dans

sa demeure d'été, à Chocorua (New-Hampshire), qu'il est mort, le
26 août dernier.

Ce qui attira l'attention des Français sur William James, ce fut
son mémoire sur le sentiment de l'effort, mémoire dans lequel il
combattait la théorie célèbre de Maine de Biran, et qui donna lieu
à plus d'une riposte. Ce furent aussi les divers morceaux de lui
que la Critique philosophique donna en traduction1. Il y avait,
en effet, entre James et le renouviérisme certaines affinités, — non

pas quant à la méthode, il est vrai, ni pour tous les résultats2, —
mais à l'égard de certaines tendances générales, d'ordre humain.

Si dans les articles qu'il publiait en diverses revues de langue
anglaise, notamment le Mind (et qui ont été recueillis en partie
dans The Will to believe and other Essays inpopular philosophy,
1897), James abordait maints sujets de philosophie générale,
touchant soit à la théorie de la connaissance, soit àia spéculation
religieuse, et annonçant ainsi ses livres des dernières années, ce fut
pourtant à la psychologie proprement dite que longtemps il
consacra son effort essentiel. Le fruit en est déposé dans The Principles

ofpsychology, 1890, et dans le Text-book ofpsychology, 1908,

récemment traduit en français 3. Sans compter cette finesse

d'observation, cette vivacité de langage, ce je ne sais quoi de

direct qui fait le charme de tout ce que W. James a écrit, ces livres
se signalaient par la puissance avec laquelle l'auteur battait en
brèche la psychologie associationniste, lentement constituée de-

1 Ce fut tout d'abord une lettre aux rédacteurs, intitulée : Quelques considérations

sur la méthode subjective (N° du 24 janvier 1878); puis une partie des

études qui ont formé le volume: The Will to believe and other Essays. — La

Revue philosophique en a aussi publié quelques-uns.

Il est intéressant de noter que dans l'hiver 1879-80 James consacrait son cours

de philosophie contemporaine (3 heures par semaine) à la lecture des Essais de

critique générale de Renouvier.
2 C'est ainsi que James devait prendre une attitude opposée à celle de Renouvier

dans la question du continu.
3 Précis de psychologie (1910). — Voir aussi son étude sur La notion de

conscience dans les Archives de psychologie, juin 1905.



510 NÉCBOLOGIE

puis les jours de Locke et de Hume, et qui semblait alors célébrer
de définitives victoires. James a eu le talent de montrer combien
est artificielle et contraire à la vérité cette théorie qui prétend que
l'esprit se construit par l'agglutination d'états de conscience
originairement indépendants les uns des autres, comme les composés

chimiques se forment par groupement d'atomes, comme une maison

se bâtit par la superposition de moellons et de briques. Ce

que nous présente l'observation immédiate et sincère, c'est tout
autre chose, à savoir un « courant de conscience, » toujours plus
ou moins large, toujours complexe, roulant toujours en avant ses

flots qui se succèdent sans discontinuer, en se pénétrant l'un l'autre.
On sait comment, appelé à faire en 1901-1902 les Gifford

Lectures à Edimbourg, James étudia « les variétés de l'expérience
religieuse1. » Ayant déjà parlé ailleurs2 de cet ouvrage, nous nous
bornerons ici à rappeler que c'est une mine abondante de faits
soigneusement recueillis et intelligemment commentés. Sans dire
son dernier mot sur le fond des choses, James y affirmait la
conviction que nos consciences personnelles ne sont pas hermétiquement

closes. S'appuyant sur la théorie du subliminal self,
développée par l'Anglais Fréd. Myers (1843-1901) à la suite de

Hamilton, de Herbart et de Fechner, —pour ne pas remonter jusqu'à
Leibniz, — James estime que notre vie psychique peut, dans ses

profondeurs sousjacentes, s'ouvrir à la communion d'une vie plus
large et plus forte, dont l'influx vient élever et tonifier nos énergies.

Ainsi la religion, loin d'apparaître comme un phénomène
pathologique ou tout au plus comme une illusion enfantine, trouve
sa place normale dans la psychologie humaine, et c'est une place
d'honneur (à voir notamment les belles pages que l'auteur a
consacrées aux saints et à la sainteté).

Signalons encore comme une autre application de la psychologie,

les Talks to Teachers (1899), traduits en français sous le titre
de Causeries pédagogiques (1907).

Si James portait des coups redoutables à l'empirisme étroit et
au matérialisme, il ne faisait pas une guerre moins vive à l'idéalisme

spéculatif et à sa prétention de ramener tout à l'unité par
la notion de l'absolu. La réfutation de Hegel et de ses disciples

1 Le volume où ces conférenees avaient été réunies a été traduit par M. Abauzit

sous ce titre: L'expérience religieuse (1906).
2 Gazette de Lausanne, N° du 16 juin 1906. — Voir aussi un article de M. le

docteur Wilson dans la Liberté chrétienne, N° d'avril 1905.



NÉCROLOGIE 511

d'Oxford ou d'Amérique (par exemple M. Royce) forme une des

parties essentielles des conférences réunies sous ce titre A
Pluralistic Universe (1909) et traduites, je ne sais pourquoi, sous celui
de Philosophie de l'expérience. La métaphysique de l'absolu
n'est, du reste, aux yeux de James que le résultat extrême auquel
aboutit l'intellectualisme, dont l'erreur fondamentale est de substituer

au fait vivant, mobile, à la réalité continue, les concepts (fermés

et discontinus) que, pour les facilités de la « science», notre
esprit y découpe artificiellement. James déclare avec modestie

qu'il doit son affranchissement décisif de l'intellectualisme à la
lecture des ouvrages de M. Bergson, avec lequel il est à noter qu'il
avait dès longtemps certains points communs (comparez la théorie
du « courant de conscience » avec la mise en relief des Données
immédiates de la conscience). La conclusion du livre est que le

pluralisme est an fond des choses ; qu'il ne faut donc point s'imaginer

l'univers comme présentant l'ensemble des manifestations,
nécessaires, d'un seul et même être absolu ; mais nous dire que
nous sommes réellement une foule de personnes, qui pouvons
avoir notre centre de ralliement dans une personne (ou dans

plusieurs?) supérieure à nous : Dieu; et, enfin, croire qu'en collaborant
à son œuvre nous avons puissance effective pour améliorer le

monde.
Cette puissance réelle du vouloir humain, James avait dès ses

premiers essais philosophiques indiqué comment elle a son rôle à

jouer dans la découverte de la vérité1. Il est revenu sur ce sujet
dans son livre Pragmatism (1907) et dans son dernier écrit : The

meaning of Truth; a Sequel to Pragmatism, (1909), où il
s'approprie ce mot forgé par Ch. Peirce, et que, selon la judicieuse
remarque de M. Ed. Claparède (Archives de psychologie, sept.
1910. X, p. 105) on ferait peut-être bien de rendre en français par
« praticisme ». On sait qu'il s'agit de la théorie selon laquelle le

critère des jugements vrais est leur adaptation pratique à notre
vie réelle. Lorsqu'il s'agit, non pas d'hypothèses de l'ordre
physique, mais de croyances morales ou religieuses, ce critère ne

peut être autre chose que l'excellence des effets développés en nous
et autour de nous par les croyances auxquels nous nous attachons '.

1 Voir notamment La volonté de croire, traduction française, 1908.
2 Sur ce sujet, voir dans notre Revue, 1910 (N6 3, p. 173 et suiv.), l'étude de

M. le professeur Pierre Rovet : La définition pragmatique de la vérité.

Ph. B.


	Nécrologie

