
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 43 (1910)

Heft: 5-6

Artikel: Béthesda

Autor: Linder, Gottlieb

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÉTHESDA

GOTTLIEB LINDER, D. Th.

Introduction.

Dans une thèse que j'ai publiée en 1890 et réimprimée en

1898, j'avais écrit, entre autres choses, ceci :

« Quid quod cruces quoque quse dicuntur interpretum in
singulis libris obviée divina quadam veritatis luce cirumfun-
dentur et plerisque qusestionibus solutiones aderunt2? »

C'est une de ces cruces luces que je viens vous présenter
telle que nous la trouvons dans l'Evangile de Jean. Le
moment où nous sommes, entre deux siècles3, est peut être
favorable à la liquidation définitive de l'une de celles-ci.

Les exégètes et les commentaires présentent le récit de

Béthesda comme un trait plus ou moins historique, plus ou
moins miraculeux, qui vient prendre place entre la guérison
du fils du ßaaauoc et la multiplication des pains. Jésus, près
de l'étang de Béthesda, à Jérusalem, guérit un paralytique
qui, malade depuis trente-huit ans, n'a jamais pu se plonger
dans l'eau qu'un ange vient de temps en temps agiter.

Béthesda s'explique par Beth cheseda, maison de la
miséricorde ou de la charité (explication contestée surtout par

1 Travail lu à la séance de la Société vaudoise de théologie du 29 janvier 1900.
2 II s'agit d'expressions telles que tugtikoç, scovala, i><p6}j hyyêXoiç, d'A^ar-

Sina, etc.
3 Ceci a été écrit en 1900.



BÉTHESDA 495

Delitzsch, en 1856). (La variante Bethzatha ne s'explique pas
et elle est tenue pour fausse.) On a vu là une allégorie
marquée par les cinq portiques qui se rapporteraient au
Pentateuque et les trente-huit ans, image du temps passé par
Israël au désert.

Les sources.
« Divide et impera. »

Ceux qui sont au courant de mes travaux précédents se

souviennent que j'ai déterminé deux sources du récit johannique,

désignées par les lettres A et S. La première se reconnaît

à l'emploi de l'article (ó WoOc), sauf toutefois après ô™,

l'autre, à l'absence de ce même article (i»<roOç).

Le chapitre V me fournit l'occasion de démontrer la
justesse de cette loi de division, en même temps que de l'élargir
en introduisant quelques signes parallèles qui se présentent
dans le même chapitre. J'aurai aussi à aborder, sans les

dissimuler, quelques difficultés que celui-ci semble présenter.
L'emploi de la loi de division sera décisif pour l'exégèse

et pour l'interprétation du sens intérieur du récit de

Béthesda.

Ce récit commence par WoO;. Ce début relève donc de S.

M. le professeur Schmiedel m'a objecté que d'ordinaire, au
commencement d'une nouvelle histoire, le nom du personnage

principal ne prend pas encore l'article, puisqu'il est

présenté comme inconnu et introduit seulement à ce
moment-là1. Tel pourrait être le cas dans les chapitres I, Vet
XXI, mais il serait étrange que dans les autres chapitres,
qui commencent aussi une nouvelle histoire, le nom de Jésus

se présentât déjà avec l'article, comme aussi il serait étrange
que l'évangéliste qui a déjà parlé de Jésus au cours de quatre
chapitres commençât à envisager comme un inconnu le héros
de l'Evangile. Le contexte suffit déjà à battre en brèche cette

objection contre ma loi de division et à la présenter comme
une simple échappatoire.

Mais on peut donner d'autres raisons pour attribuer à S

1 Gesenius-Kautzsch, § 126, 2 i.



496 GOTTLIEB LINDER

le commencement du chapitre V. A ceux qui diraient que
l'article devant «Jésus» manque au verset 1er parce que c'est
la première fois que son nom est articulé dans cette nouvelle
histoire, j'objecte le v. 15 où de nouveau Woo- se trouve sans
article âm hjo-oO- lorìv ô nomcmç aùrôv vym; après s'être présenté
avec l'article au v. 6 (toûtov îSûv ô iijo-oOe), au v. 8 (^sytt cura ó

'iïîcrouç), au V. 13 (ò yàp lyaovc IÇs'veuirsv), au V. 14 (svpiaxu kùtov â

i««««) variante.
Au v. 16 enfin (IStWov oî 'Wkïoi tòv ï»o-oûv). On voit donc que

l'article ne se trouve pas seulement au nominatif.
A mes yeux, le manque d'article dans le v. 15 se motive

par le fait, que j'ai cherché à mettre en lumière dans ma loi
de division, qu'après on le nom de WoO- ne prend jamais
l'article, ni dans A ni dans S.

Mais il y a plus : le passage 1-4 est rempli d'indices qui le

rapportent à S et témoignent dès lors en faveur de mon principe

de division.
1. furi TaûTa 3jv (ri) soprh râv iouo«twv. C'est la manière de parler

de S tandis que A n'emploie jamais le mot de êoprh sans y
joindre le nom de la fête.

Ainsi l'expression de S iopih tûv iovSaiwv a quelque chose de

vague; on ne sait de quelle fête il parle.
Tandis que A dit, 13: 1, npb Se ta- êoprns toû nào-^a, comme il

dit d'autre part 17 mx.poiirx.iw, roïi ïl&irja., S dit, 2: 23 : lv Tw Wàuya.,

lv Tvj sopTri, 6 : 4 : tò ilàu^jx, y sopT-!i tûv iouoKtwv, et 7 : 2 : ¦h îop-A tûv
IouScmwv, vi tTxtjVOTZYiyix. Ou encore, 5 : 1 : (vî) soprJi tûv IouSaîwv. Je

ferai voir ci-après ce que l'expression oî ÎouS-ûoj a, dans S,

d'indéterminé.
2. scmv Se lv toïç ''lepoaoi.hy.oiç, à côté de sis 'lepotrokip.u au V. 1.

C'est le langage grec. Voir dans les LXX, 2 Macc. 12 : 9, -r- to*

ÎsjOoo-oMf-a. 12 : 29, affò hjooToMfiwv, tandis que A dit, avec le
langage hébreu : lv ÎEpoo-oW^otç.

Voici, relativement à l'emploi de l'article devant ^uponokofM,

les passages de l'Evangile de Jean tout entier.
A. lv "Upoaolvpoi; DvŒJlT3, sÇ 'itjOoo-oÀuf-wv. Donc, dans les cas

obliques, sans article, de même qu'à l'accusatif. 2:13,11:55,
42:12.



BÉTHESDA 497

Gesenius-Kautzsch, Hebr. Grammatik, § 126, ne parle pas
de l'article devant les noms de villes1.

1 : 19. ór« ànémeùav ol 'IouSaïoi IÇ lhponokv[).wv Upeîç xai AsutVaç.

4 : 20. Rat vpeïç Asysze on lv ^ïepoaolvpoiç Icrriv ò rón-oj.

4 : 21 OUTS lv TÛ OjOSt TOTJTW OUTS Iv ^SpOffO^TJIAOtC 7rOOCrîtUVÏ7(TST£.

4 : 45. 7râvTa iwpaxôrzç a STvoï/jaev lv IsootoKkaoic.

10 : 22. 1-ys'vsTO Ss rà iyxabjia. lv Ie^oToî.ûpoï-.

Voir dans les LXX Jug. 1 : 21, lv ispuo-aMp. Néh. 1 : 2, 7r-pi

cIej00uo-aW[i.

Par contre S dit : lv toïç Ts^o-roKipoiç ; ly^ù* tûv Is/joo-oMptwv, donc
dans les cas obliques.

2 : 23. il- SI ïjv lv toïç ^lEpoaolvpoiç lv tû nâcrp-a lv rri èoprri.

5 : 2. soTiv SI lv toïç 'isoocfuWftoiç Im tvj TrpoßctTixii x.okjpßrif)p«.

11 : 18. yjv Ss (fi) B>j9avia èyyvç tûv 'iSjOoaoMfAwv.

Donc dans A les noms de personnes ont l'article, les noms
de villes n'ont pas l'article. L'article devant les noms de

personnes peut s'expliquer par l'hébreu, en admettant que le

nom de WoO- a conservé son caractère appellatif, le Sauveur,
comme l'hébreu dit "ITITI parce que le nom de Jourdain
avait un sens appellatif: le coulant; ou r\?ïïpTi (l'Ecclesiaste)

la prédicatrice. De même ô'IvxroO-, der Heiland, le
Sauveur. La même explication peut servir pour ôHIt/joç, ó iwàw»ç.

Le manque d'article devant les noms de villes est tout à

fait conforme à la grammaire hébraïque, et le maintien de

l'article s'est conservé même après la traduction en grec, non
seulement pour le nom de Jérusalem, mais aussi pour tous
les autres noms de villes. Au contraire S emploie l'article
devant les noms de villes.

On peut donc voir dans lv toî- Îspoo-oKipot- de v. 2 la caractéristique

de S dans v. 1-4.
3. Cette même trace de S se retrouve en troisième lieu

1 Voir Krüger, Griechische Grammatik, Weglassung des Artikels.

Wir unterscheiden folgende Fälle :

a) Die persönlichen Eigennamen sowie die Namen von Völkern, Ländern und

Städten verschmähen als solche den Artikel.
Voir Combe, L'idiome grec du Nouveau Testament; Winer-Schmiedel, N- T.

Grammatik; Blass, Grammatik des N. T. Griechisch.



498 GOTTLIEB LINDER

dans l'expression : tò hyipMm 'Eßpcuan B«9Ca9a, 7TSVTS o-Toàç s^O'jo-a.

A traduit sans autres les mots hébreux en grec en ajoutant
quelquefois S IVrtv s^vjvsuó^svov, ou plus rarement en donnant
le terme hébreu à la suite.

S, dans de pareils passages, dit premièrement «en hébreu,»
puis il ajoute la traduction au moyen de la formule ô \iyzrai
ou IjopjvsûsTae, ou de telle autre explication analogue. On en

peut conclure que S écrit pour des lecteurs auxquels il est

obligé d'expliquer qu'il s'agit d'un mot hébreu. En d'autres
termes, il écrit pour des Grecs qui ignorent l'hébreu. Tel est

le cas dans V. 2. tò ^syópsvov 'Eßpamri Bï)9Ça6à tovts oroàç jouera. On

trouve un second exemple dans 20 :16, qui appartient à S.

^s'yst aÙTÛ 'E^ai'orr cPaj3|3ouvt o iéyerat StSâazaXs.

4. En quatrième lieu : Bïi9so-Sâ ou Bv-,9Ça9â (variante B>j9o-aïSâ

relève aussi de S, mais j'y reviendrai plus loin en détail).
5. En cinquième lieu, le langage du v. 4: âyyeloçyàp... psTà

t>iv Ta.pa.ynnv toû ûSaroç... m Swots xaTsi^sTO wrhpa-ri, qui est SUSpect

au point de vue critique, et par conséquent la deuxième

partie du V. 7 : 'iva ôVav Tapa^Brì tò û'Swp, ßaki) ps hç tïiv xolvpß-h&pav...

xoaa.ßahsi est de S, surtout la particule, rare en grec, Sâ^ots.

xolvnß-hpa au v. 2 ne doit pas être joint à èm tSj ^poßaTixYi. Le
mot est au nominatif et non au datif.

Avec le v. 5 commence A et le Ixsr de ce v. 5 se rattache par
dessus les v. 1-4 à 4 : 54 et 46 (Galilée et Capernaum).

A va jusqu'au v. la se terminant à xApu 'â-Apamov oùx ïya,
Seigneur, je n'ai personne; puis continue par le v. 8.

J'avais précédemment envisagé que A continuait sans
interruption depuis le v. 8 jusqu'à la fin ; la variante du v. 14
ô 'îytjoïiç permettant de considérer ce v. 14 comme appartenant
à A. Dans ce cas, toute l'histoire du paralytique jusqu'au
grand discours qui commence avec le v. 17 aurait appartenu
à A et aurait formé un ensemble historique, ressemblant
beaucoup à la guérison du paralytique dans les synoptiques.

Mais M. le docteur et professeur Marti de Berne à qui
j'avais communiqué ma division, m'a rendu attentif au fait
qu'au v. 14 Jésus se trouve lv tû kpâ, comme aux v. 1-4 et
qu'en même temps les iouSaïot mentionnés au v. 16 ne sem-



BETHESDA 499

blent pas en rapport avec une situation qui se présente hors
de Jérusalem, en Galilée, car il faut se rappeler que c'est là
que nous transportent les v. 5 et suivants, c'est-à-dire à

Capernaum où a lieu la guérison du paralytique rapportée par
.les synoptiques. En effet le èxsî du v. 5 (3jv SI m ihQpamoc l«ï
rpiàs.ovra xai Òxtw sr/7 s'/wv lv T»j àaOeveia aÙTOÛ) Se rattache à 4 : 54

d; t>]v raWatav, ainsi que 4:466 Kayapvaoup, les v. 1-4 du chap. 4

appartenant à S et formant une matière étrangère à A.
Réflexions faites, j'ai fixé comme suit la division à partir

du v. 8.

Versets 8 et 9. A (ô 'i»owJe).

Aèyei aùrw ô Îïjaoûç- 'éyeipe apov tòv xpaßarxiv ao\> xai mpncâtei. xai

îyêt/STO vymç ô ëaQpaizoç, xai ypev tòv xpißarrov aÙTOÛ xai mpisnàrei- vjv Ss

o"âj3|3aTov lv êxeiirn ri) Yipipa.

Les v. 10, 11 et 12 sont de S et donnent la première discussion

des ioySaïoi avec le paralytique guéri.
Le verset 13 est de A. ô SI ào-9svûv oùx ffîei tîç Io-tiv ô yàp ivjo-oûç

l£sVSUO*EV O^XoU OVTOÇ lv TW T07TW.

V. 14 et 15. S. Jésus trouve le malade guéri dans le temple
et lui dit : î'Ss ùyrâç yèyovaç, etc. Là-dessus, le paralytique dit aux
Juifs que c'est Jésus qui l'a guéri.

Verset 16, A. Stà toOto ISimxov ot 'io-jSaîoi tòv 'Ijjtoüv Ôtj TaÛTa swotst

lv rraQßarw.

Le contexte de A est donc à peu près identique à l'histoire
de la guérison du paralytique des synoptiques, dans sa forme

primitive, telle qu'elle se trouve dans Matthieu, sans l'enlèvement

du toit, ajouté par Marc.
Ce que S ajoute est précisément ce que les synoptiques

n'ont pas : la piscine à Jérusalem, le nouveau séjour dans

cette même ville, l'avertissement concernant le péché î'Ss iymc

yéyovaç- f«]*!™àpàpxavt. Et ce que Jean A n'a pas, c'est justement
ce qu'il ne donne jamais dans les histoires analogues : la

louange de la foi, le mot concernant le pardon du péché.
Par contre, Jean A a ajouté à la première forme de l'histoire

les trente-huit ans, puis le mot de Jésus : ©éXstç vyiiç

•yevéaOai ',

C'est Jésus qui prend l'initiative de la guérison, et non le
THÉOL. ET PHIL. 1910 34



500 GOTTLIEB LINDER

malade, dont la foi n'est pas mentionnée. C'est la parole de

Jésus seul qui vient à son aide ; il n'y a pas d'homme pour
porter le malade.

Tout le discours du v. 17 jusqu'au v. 47 a le caractère de

S. Il proclame la divinité de Jésus. Au v. 19 l'article (oi»o-o0ç)

provient d'une variante. Il raconte, pour la première fois
(ce que A ne dit jamais qu'à la fin), que les Juifs veulent tuer
Jésus, xKoxrehai, tandis que A ne parle jamais que de mâo-«.

Explication spéciale.

Il y a donc deux récits, l'un, primitif, ancien, historique,
se rattachant à la guérison du paralytique à Capharnaùm. C'est
la guérison de ce dernier, malade depuis trente-huit ans.

L'autre, secondaire, intercalé, artificiel, qui place ailleurs
le premier et lui donne un autre sens : L'homme qui est
malade depuis trente-huit ans se trouve à la Piscine de Béthesda
à Jérusalem, attendant le mouvement de l'eau pour être

guéri.
Nous allons les examiner l'un après l'autre.
Le récit ancien dont nous avons déjà donné la caractéristique

générale, a un cachet typologique et allégorique qui le
met en rapport avec le ministère prophétique de Jésus. Ces

trente-huit ans sont le temps du séjour des Israelites dans le

désert (Deut. 2:141). La mention de ces trente-huit ans
souligne le sens intérieur de l'histoire : réformation des institutions

religieuses du peuple israëlite.
N'oublions pas qu'avec le chap. 5 nous nous trouvons au

sein des images de l'activité prophétique et réformatrice de

Jésus annoncée par le mot ^poyw>iç, qui règne seul dans la
portion, chap. 1-12:11, et caractérisée par le fait que les deux
mots npotfYiTK et ßamlm; en hébreu donnent ensemble le nombre

153, qui domine tout l'Evangile, 21:11. En effet la somme
des deux valeurs numériques des deux mots hébreux Wll
(63) et 1Ö12 (90) représente ce chiffre de 153, qui donne à la
troisième partie le sens de Passah et de grand-prêtre de

1 Voir Hausrath, Neu test. Zeltgeschichte.



BÉTHESDA 501

Juda. D'après Hébr. 7 :11-14, ce véritable grand-prêtre vient
de Juda et non pas de Lévi. On retrouve également le nombre

153 dans la somme des valeurs numériques des lettres
qui forment les mots ÌT?"v3i ]<"D ou vJH TD1-

Le paralytique, malade pendant trente-huit ans, est le

peuple d'Israël, dans son état religieux, qui doit être guéri
non par la loi, mais par l'esprit du Christ.

S ajoute à la fin de cette histoire une certaine relation avec
la loi du Sabbat et les dogmes des iouSaïot (v. 10 et suiv.).

Le noyau intérieur est donc : un paralytique guéri par
Jésus à Capharnaùm. A élargit le fait au moyen d'une typologie

(trente-huit ans) et S l'a amplifié en le transportant à

Jérusalem.
Nous revenons à Béthesda en retrouvant S dans les quatre

premiers versets du chap. 5. S nous arrête sur une situation
spéciale. C'est encore une fois à Jérusalem, à l'étang de

Béthesda ou Bethzatha, que nous nous trouvons placés.
Disons tout d'abord que S s'est, lui aussi, comme dans

l'entretien avec Nicodème, rangé aux intentions symboliques
de A en représentant les institutions religieuses d'Israël par
Béthesda, avec ses cinq portiques qui symbolisent les cinq
livres de la Thora, les cinq halles du Temple, d'après Hausrath

et Pfleiderer.
La loi doit guérir les hommes, mais elle n'y parvient pas.

Tout cet appareil delà piscine, de l'ange, des cinq portiques,
ne suffit plus. Cette eau, comme l'eau de Cana, a perdu sa

valeur; pour purifier et guérir, il faut un libérateur
supérieur, il faut que le toit soit enlevé (Marc).

S précise la situation mieux encore en nous plaçant à

Jérusalem, le centre de la religion des 'iouSaîoi, qu'il méprise,
lui, l'universaliste. Le sabbat, les Joudaïoï, les cinq portiques
de la loi et du temple, le lieu de Béthesda, la ville sainte, tout
ce particularisme semble ridicule aux yeux de notre universaliste,

et pour le rendre plus dérisoire encore, il greffe sur
l'histoire déjà assez compréhensible d'un homme malade

pendant trente-huit ans, l'impuissance du lieu dénommé
1 Voir en outre Revue de théol. et phil., 1899, pages 190 et suiv.



O02 GOTTLIEB LINDER

Béthesda. Selon lui, cette impuissance est si grande qu'il est

possible, sans que la chose paraisse même surprenante,
qu'un homme malade soit là pendant trente-huit ans, attendant

sa guérison, et quoique malade, soit délaissé.
Un tel fait est une honte pour une religion qui se vante

d'être celle du peuple élu, supérieure à toutes les autres. Et
dire que tout cela se produit pendant « ioprii tûv 'iouSaiwv, que
cette impuissance se manifeste sous le couvert de Moïse,

sous le toit, qui d'après Marc comme d'après saint Paul doit
être brisé et soulevé pour arriver enfin au Sauveur1.

Il semblerait même qu'on pût trouver un sens ironique
dans la mention ta npoßarixi), la porte des brebis, près du
temple. L'auteur avertirait de la sorte les Juifs que le troupeau

d'Israël est mal soigné, un troupeau que le berger
délaisse dans son malheur, qu'il se trouve bien près du temple,
mais que les institutions de ce dernier n'ont pour lui plus de

valeur.
Certainement S va encore plus loin que A dans cette voie

de l'ironie. Il forge un mot hébreu pour porter au comble la
honte qu'il jette sur les institutions juives. Lui, le grec
déterminé, crée un mot juif, celui de Béthesda ou de Bethzatha.

En consultant les commentaires sur le nom de Béthesda,
on pense que tout se trouve pour le mieux dans le meilleur
des mondes : Beth-H'aseda (comme Bethlehem, maison du
pain) maison de la miséricorde ou de la charité, quel
nom serait mieux approprié à un lieu où les malades doivent
trouver leur guérison? Saint Jérôme a cherché en vain le lieu
de Béthesda. Josephe et Eusèbe n'en parlent pas; personne
n'a su le découvrir. On est près de conclure qu'il n'a pas
même existé. Mais le mot est trop beau (pour être proscrit),
Béthesda Charité

Il est vrai qu'il existe une variante : Bethzatha, mais qu'en
faire? C'est une variante, comme Bethsaïda, comme ßaaatuxic

pour ßaaaixic (Jean 4:46). Qu'importe Bethzatha? Tischendorf
l'a admise dans sa VIIIe édition, mais que veut dire Bethzatha?

Tenons-nous à Béthesda Charité, qui est magnifique!
1 Marc 2:4,2 Cor. 3 : 12 suiv.



BKTHKSDA 503

Il s'est pourtant trouvé un érudit, et non point un des

premiers venus, qui a été choqué de l'appellation Beth H'aseda.

J'ai nommé le célèbre hébraïsant Delitzsch. Il a proposé dans

la Zeitschrift für luth. Theologie, 1856, 4, citée par Luthardt
et Hase, la lecture T»D0fc$ IVIl

Estav signifie aria. Le mot signifierait donc la maison aux

portiques : otxta oróac 'iyçroaa.

Delitzsch n'a pourtant pas été suivi, et moi-même je ne

tiens pas non plus son explication pour juste, et je ne sais

pas même pourquoi il conteste la leçon Beth H'aseda, mais

son hésitation est significative. Peut-on expliquer peut-être

par l'Araméen : Maison de la honte, NfTOn Cela s'accorderait

mieux encore avec le contexte et son ironie. J'ai aussi

pensé à la racine ?"!î)2£, courber, qui conviendrait pour
Bethzatha, la maison des courbés, /mW, %vp°i, du v. 3. (Cramer,

Loisy, Calme proposent : ßrßirsra maison des brebis).
Mais la solution me semble se présenter d'un peu plus

loin et pourtant de beaucoup plus près qu'on ne croirait.
La voici, telle que je vous la propose :

Hip n rv3
Il y a là trois mots :

JVS maison

H le nombre cinq
ÜltD pluriel de mtö en changeant la

forme du pluriel en d à la manière araméenne, comme
Bethsaïdim, Bethsaïdâ, Bethabara, Bethania, etc. Sedâ signifie

en latin Ager (champ, terrain, district), en allemand :

Feld, Fläche, Gebiet.
Le tout signifierait donc : maison des cinq districts ou

circonscriptions, Haus der fünf Flächen ou Felder, ou en
acceptant la leçon de Delitzsch : maison des cinq portiques. Un
bain, bâti autour d'un étang, sur cinq parcelles, cela donne
cinq portiques, avec ou sans mur, un pentagone ; Béthesda
signifie et au reste l'écrivain l'ajoute lui-même, traduisant
en simple apposition : Beth hé Seda, ùxià. (tx™™) névxe «ôac.

Les trois mots hébreux étaient écrits séparément, mais le



504 GOTTLIEB LINDER

sens véritable n'était plus connu. Les copistes en formaient
un seul nom hébreu, et lorsqu'on finit par écrire les trois
mots en lettres grecques, et par les considérer comme un
mot grec, le H se transforma en un esprit doux comme de

même le fl dans Bethléem, BitfXssp, formé de Beth-leh'em.
Cela se fit d'autant plus facilement que le e grec signifie cinq.
La maison aux cinq portiques signifie les cinq livres de la
Thorah. Pentagone correspond à Pentateuque formé de

cinq pièces.
Nous avons une analogie avec le nom de Zu^fy qui, dans

Jean 4 : 5 signifie la maison des buveurs.
J'ajoute ici l'explication que m'a donnée un docteur en

théologie, pasteur en Allemagne, avec lequel je me trouve
en relations scientifiques. 11 s'applique à interpréter quelques
passages de l'Evangile de Jean au moyen de la méthode dite

anagramme, par laquelle on cherche un sens caché en changeant

la position des lettres, distincte de l'athbasch (par
laquelle on permute simplement l'K avec le fi, le 21 avec le 12Ì,

etc.) et par là il arrive à l'explication de Béthesda.
Seulement il convient que Béthesda n'est pas un endroit,

c'est plutôt une transformation de Bethabara qui lui-même

par anagramme signifie Sauveur des faibles.
Si ingénieuse que soit cette explication, je la crois fausse,

parce que justement Béthesda ne peut pas signifier Jésus.

Au contraire, Béthesda figure l'opposé du Sauveur : la loi,
la thora, qui doit être abolie.

J'ai encore un autre témoin en faveur de mon explication
de Béthesda, c'est la variante Bethzatha, "122 (Esaïe 60 : 4 sq.)
a la même signification que TÈJ, Seite, Feld, Fläche. Donc

Bethzatha, maison des champs, Haus der Seiten ou der Hallen.

Seulement devant le 22 du mot T22> le H a disparu, soit

par la loi de l'euphonie, soit par malentendu.
C'est probablement par le fait que S a été greffé sur A, que

la guérison du paralytique dans Jean 5 : 5 et suiv., qui serait
le troisième o-w^stov lv tTi Talàaia, ne figure plus comme compté
à la suite des deux premiers. L'ordre a été rompu par S qui
a changé cette histoire en un fait se passant à Jérusalem.



BETHESDA 505

Par contre S compte des o^ïa accomplis à Jérusalem, qui ne

se comprennent que si l'on compte ceux qui sont racontés

par S lui-même.
Quant aux iouSaïot, je crois avoir observé ceci :

A dit : oi iouSaïot dans le sens de : les gens du district de la

Judée, un district limité géographiquement, au même titre
que les districts de Galilée, de Samarie, que A connaît tous,
rakàaïoi, Safta/ssìrat, ÉW>jve;. Les iouSaïot, chez A, remplacent pour
lui les Pharisiens et Scribes des Synoptiques. Ils sont les

envoyés de la Judée, les « judaistischen Sendlinge » qui pénétrent

jusqu'en Galilée pour poursuivre Jésus, qui sont haïs

par les Galiléens (chap. 4), aussi la nâo-^a tûv iouSaîwv signifie,
chez A, la Pâque des gens de la Judée en opposition à celle
des gens de la Galilée et en opposition ou même en contradiction

avec la Pâque des chrétiens.
S, par contre, dit oi iouSaïot dans le sens de : les mauvais

Juifs. Le mot est trop large, il est vague, pour se rapporter
aux habitants de la Palestine ; car pour lui le mot n'est pas
précisé par une connaissance exacte de la géographie, de

sorte que l'expression (ri) t'oprii tûv iouSatW (S) représente
doublement une expression vague : « Une fête des Juifs. »

Personne ne saura jamais de quoi il s'agit, parce que l'auteur
ne le sait pas lui-même. Il ne s'en préoccupe pas, parce que

pour lui il s'agit simplement de nous transporter à Jérusalem,

qui lui paraît être le centre de toute la Palestine, l'endroit
même de l'origine de Jésus, où il passe la plus grande partie
de sa vie, puisqu'il y a fait de nombreux voyages et de longs
séjours. S ne connaît pas par lui-même les noms de rahial«,
de Sajxapia ; il y adapte son récit quand A les lui fournit.

D'après Pfleiderer (Urchristentum, p. 712) et Hausrath
(N. T. Zeitgeschichte), les cinq portiques peuvent être aussi

expliqués par les «5 Bäume des Tempels, » ce qui serait
encore mieux conforme aux o-TÓat, aux WTÎD H. les cinq places

ou champs.
En expliquant de la sorte, nous perdons et nous gagnons.

Nous gagnons puisque ainsi nous avons deux récits parallèles

et nous comprenons les deux mots Béthesda et Beth-



506 GOTTLIEB LINDER

zatha, lesquels par ce fait même nous échappent, ils n'existent

que dans l'imagination de S, qui a formé le mot pour
jeter le discrédit sur les institutions étroites et particula-
ristes de la religion juive. Il désire voir ces institutions
remplacées par l'esprit lucide, fort et universel du christianisme.

Nous n'entrerons pas dans le détail du discours v. 17-47,

qui demande un travail à part.
L'histoire du paralytique se trouve chez Jean, si on fait

abstraction des trente-huit ans de maladie, sous la forme la

plus simple. Elle constitue le véritable noyau historique de

ce récit, mais elle a été utilisée d'abord par A, comme
porteur d'une idée religieuse générale, la réforme de la religion
juive par Jésus, puis utilisée par S pour discréditer le

particularisme juif en faveur de l'universalisme de l'esprit chrétien.

Me suis-je laissé entraîner trop loin dans les recherches

critiques? Corrigez ce que j'ai dit de mal, critiquez vous-
mêmes, ajoutez ce que j'ai encore oublié I Espérez avec moi

que l'on avancera toujours plus dans l'intelligence du
quatrième Evangile, de façon à réaliser le mot de Herder :

« Könnte ich einst die Schriften Johannes in ihrem reinen
Glanzbilde zeigen »



RECTIFICATION

relative à 2 Timothée 2 : 21.

Je crois avoir démontré que dans 2 Tim. 2:2, il faut
accentuer Stà m>Mûv puprvpuv (et non papTvpm). Mais j'ai eu tort
de donner à ces mots le sens de rendant témoignage par
beaucoup (de paroles). Cette exhortation à l'abondance des

paroles religieuses, assez sujette à caution en elle-même, me
paraît maintenant tout à fait étrangère à la pensée de l'apôtre.

Stà 7to»ûv signifie tout simplement, je pense, à travers beaucoup

(de gens). Paul exhorte Timothée, « tout en rendant
témoignage à travers beaucoup de personnes (c'est-à-dire à

toutes celles à travers lesquelles il passe) des vérités qu'il a

entendues de lui, de les confier à des hommes sûrs, qui
seront capables d'en instruire d'autres aussi » (outre ceux qui
auront été instruits par Timothée lui-même), afin que la
vérité chrétienne se répande plus rapidement de toutes parts.
Cf. prêcher l'évangile à travers le monde. « Vous serez mes

témoins... jusqu'au bout de la terre » (Act. 1: 8), etc.

Il ne s'agit pas de ce que feront ces hommes sûrs après
Timothée, mais en même temps que lui.

Kai hipwç (d'autres aussi) se comprend bien mieux si cette

expression fait allusion à ceux qui avaient été déjà instruits
par Timothée. Mais pour cela il faut que cette idée ait été

indiquée précédemment, et elle ne peut l'avoir été que dans

le membre de phrase Stà nollâv ptaprupûv.

Ch. Bruston.
Novembre 1910.

1 Voir dans cette Revue, 1909, p. 498 et suiv.


	Béthesda
	Anhang

